
Vincent Lenhardt

Au cœur de la 
relation d’aide

Préface de Jean-Michel Fourcade

2e édition

Réflexion sur des fondamentaux  
de la thérapie et du coaching

INTERÉDITIONS



© InterEditions, 2018
InterEditions est une marque de  

Dunod Éditeur, 11 rue Paul Bert, 92240 Malakoff
www.dunod.com

ISBN : 978‑2-72-961816-2

https://www.dunod.com/


Sommaire

Préface.......................................................................................................	 3

Introduction...............................................................................................	 7
1.	 Accueillir la personne dans sa globalité et sa complexité......................... 	 19
2.	 De l’important à l’essentiel : la colonne vertébrale  

de l’identité................................................................................................... 	 31
3.	 La thérapie intégrative pondérée.................................................................. 	 39
4.	 Le coaching, relation d’aide intégrative...................................................... 	 71
5.	 Le développement de l’autonomie................................................................. 	 83
6.	 Le processus parallèle.................................................................................... 	 109
7.	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention....................... 	 125
8.	 Pour quelle conception de l’homme ?........................................................... 	 153

Bibliographie..............................................................................................	 171





Préface

L’ouvrage� que Vincent Lenhardt propose ici poursuit l’exploration de 
l’intégration de deux approches majeures parmi les psychothérapies 
inventées dans la deuxième moitié du xxe  siècle –  dans un moment 
civilisationnel à l’opposé des horreurs de la seconde guerre mondiale 
accompagné d’un formidable épanouissement de la créativité dans ce 
domaine  – la Bio-énergie et l’Analyse Transactionnelle. Nous avions 
commencé ce travail d’intégration en publiant en 1981 chez Jean-
Pierre Delarge Analyse Transactionnelle et bio-énergie, repris par les Éditions 
Universitaires. La réédition récente de cet ouvrage par InterEditions 
(juin 2007) nous a permis – en lui donnant un nouveau titre, Les bio-
scénarios, clés énergétiques du corps et de l’esprit – de mettre ainsi l’accent sur 
ce concept novateur, véritable fruit de l’intégration de ces deux théories.

Le développement de la démarche intégrative depuis une trentaine 
d’années tant en Amérique du nord qu’en Europe, et pas seulement entre 
les « Nouvelles Thérapies » mais aussi entre les diverses écoles psychanaly‑
tiques desquelles les Nouvelles Thérapies s’efforçaient de se différencier sur 
les plans théoriques et techniques dans la période de leur création, nous a 
conduit à élargir notre réflexion aux principes clés de la méthode intégra‑
tive, complétant sur ce point épistémologique notre élaboration de 1981.

Cet ouvrage-ci tisse le lien théorique avec les concepts que Vincent 
Lenhardt a produits : « la troisième écoute » et « le processus parallèle », 
fruits de sa longue expérience de coach et de psychothérapeute. Ces 
concepts lui permettent d’établir ce qui méta-relie des activités de relation 
d’aide différentes : la psychothérapie (comprenant la pratique du travail en 



4	 Au cœur de la relation d’aide

piscine d’eau chaude) et le coaching. Le « développement personnel » et 
le « councelling » – que le mot de « conseil » ne traduit pas correctement – 
pourraient aussi, avec leurs spécificités, prendre place dans l’espace ainsi 
théorisé.

La formulation qu’il nous donne des sept « modèles » à partir des‑
quels peut être appréhendé et mené le travail psychothérapeutique est 
elle aussi novatrice et heuristiquement forte. Elle le conduit à montrer 
que des anthropologies différentes sous-tendent ces modèles. En cela, il 
interroge légitimement tout positionnement théorique entre les deux 
bornes paradoxales de la pensée de l’homme sur lui-même : la science 
qui le traite en objet et l(es) idéologie(s) grâce a(ux)quelle(s) il se décrit 
comme sujet tendant à sa liberté.

L’amitié que nous partageons depuis nos études universitaires et les 
multiples formes de collaboration que nous avons eues me permettent 
de témoigner que la dimension optimiste qui soutient la majorité des 
développements de la pensée de Vincent Lenhardt dans cet ouvrage – et 
dans sa pratique de psychothérapeute et de coach – n’a rien de naïve. 
Cependant tout en admirant les effets « humanisants » de son action et 
de sa théorisation auprès des individus, des groupes et des organisations, 
je suis attentif à ce qu’elle ne conduisent pas à une psychologisation des 
souffrances et des impasses sociales et économiques de notre civilisation. 
Pas plus que la prise en compte des difficultés psychologiques person‑
nelles de chaque chômeur ne peut réduire le taux de chômage, pas plus 
la relation d’aide n’abolit les rapports de domination qui unissent les 
hommes.

D’autre part, voyant comme lui que l’homme est capable du pire comme 
du meilleur, j’ai, après une longue psychanalyse, davantage tendance à admettre 
que, contrairement aux anthropologies que nous avions décrites dans notre 
ouvrage commun – celles du Core-energetique positif que Maslow, Lowen, 
Pierrakos et Rogers mettent au centre de leur conception de l’Homme – 
les pulsions de morts, les forces destructrices et autodestructrices sont aussi 
constitutives que les forces de vie.

Ceci posé, nous partageons l’éthique humaniste que contient la 
célèbre formule de Sartre : « Ce qui compte n’est pas ce qui m’a fait, mais ce 
que je fais de ce qui m’a fait ». Et ce que montre bien cet ouvrage dans ses 
théorisations et les exemples qu’il donne, c’est que « ce que je fais » s’ins‑



	 Préface	 5
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

crit dans l’intersubjectivité et l’objectivité nécessaires au développement 
d’une relation d’aide.

Vincent Lenhardt garde l’humilité que favorise le travail psychothé‑
rapeutique personnel. Mais il appartient pour moi à la catégorie des 
grands novateurs avec la puissance des grands fondateurs – ce qui lui vaut 
admiration fascinée de certains, envie de quelques autres. Il a introduit en 
France l’Analyse Transactionnelle et en Europe, a contribué en tant que 
Président de l’EATA (European Association of Transactional Analysis), à 
son développement – lorsque s’ouvrait la voie de la Psychologie Huma‑
niste – démontrant la richesse et la complexité de cette théorie et de ses 
applications en psychothérapie comme dans le champ du développe‑
ment des organisations, loin de la caricature ridicule que tentaient d’en 
donner les idéologues des psychanalyses. Il a aussi été le premier à voir 
l’importance que la profession de coach allait prendre pour accompagner 
l’énorme changement que connaissent les entreprises et les administra‑
tions aujourd’hui. On comprendra aussi en lisant cet ouvrage, ainsi que 
ceux qu’il a écrit auparavant, que le coaching qu’il pratique et qu’il 
enseigne, soutenu par son expérience de la psychothérapie, est d’autre 
dimension et portée qu’un coaching qui tendrait à l’instrumentalisation 
des individus et des groupes.

Pour tout cela je remercie Vincent Lenhardt du plaisir et de l’honneur 
qu’il m’a fait en me demandant d’écrire la préface de cet ouvrage.

Jean-Michel Fourcade 
Directeur de la Nouvelle Faculté Libre (NFL), 

Président de l’Association Fédérative Française des Organismes  
de Psychothérapie et Psychanalyse (AFFOP)

Président de la Fédération Française de Psychothérapie Intégrative 
et Multiréférentielle (FFraPim) 

Enseignant à l’université de Paris 8





Introduction

La relation d’aide, un processus intégratif  
de co-construction

J’ai écrit ce livre� pour contribuer à éclairer la place de la relation d’aide 
dans le développement de la personne. En effet, pour moi, la relation 
d’aide n’est pas l’apanage des seuls thérapeutes, coachs, formateurs et 
autres professionnels de l’accompagnement. Dans notre société postmo‑
derne et hypermoderne, réparer l’altérité et créer du lien devient une 
nécessité et implique un apprentissage précieux pour chacun de nous.

Prenons l’exemple d’une mère de famille : ses fonctions nourricières, 
de protection et d’encadrement éducatif, atteignent leur véritable dimen‑
sion lorsque la posture maternelle permet en même temps à l’enfant de 
comprendre l’éducation qu’il reçoit, d’exprimer ses besoins et ses émo‑
tions, et progressivement, d’oser prendre des risques pour aller explorer 
le monde et développer son autonomie.

De quoi s’agit-il pour cette maman, sinon d’exercer les aspects fonda‑
mentaux de toute relation d’aide ?

Un enseignant ou un formateur transmet certes des savoirs ou des 
savoir-faire : mais l’on attend aussi de lui qu’il génère un « effet Pyg‑
malion », c’est-à-dire qu’il aide ses élèves à prendre confiance en eux, à 
exprimer leur potentiel, à développer également leur autonomie.



8	 Au cœur de la relation d’aide

Un avocat, au-delà de son expertise juridique, assiste son client dans 
l’élaboration d’une stratégie de défense ou d’attaque et l’accompagne 
dans la gestion souvent délicate de son vécu durant la période de conflit : 
autant de rôles qui relèvent de la relation d’aide.

La mission d’un conseiller en communication en entreprise ne se 
réduit pas à proposer des plans médias et des discours « clé en main » : il est 
là aussi pour aider les membres des équipes de direction à faire émerger 
eux-mêmes leur propre parole et à exprimer une vision partagée.

La compétence essentielle d’un manager ne réside pas seulement dans 
sa maîtrise du métier : elle tient aussi à la qualité des rapports établis avec 
ses subordonnés, à sa gestion de tous les processus relationnels internes et 
externes à l’entreprise, à son positionnement de donneur d’ordres et de 
responsable ressource ; voire à l’exercice d’un leadership fondé sur l’empa‑
thie et la capacité de créer du lien, paramètres clés de la relation d’aide…

Je pourrais multiplier les exemples. En fait, il n’est guère de domaine 
de l’activité humaine impliquant un rapport entre deux ou plusieurs per‑
sonnes, qui ne mette en jeu, sous une forme ou sous une autre, la relation 
d’aide. Celle-ci concerne au fond toute personne qui cherche à mieux 
vivre ses relations avec les autres, en développant sa capacité de créer du lien.

C’est-à-dire, potentiellement, chacun d’entre nous !

LE PROJET DE CE LIVRE…

Le projet de ce livre est né de mon souci de mettre en perspective mes 
différentes expériences d’accompagnement vécues depuis le début des 
années 1970. Et par là, de donner au coaching sa juste place dans le 
vaste champ des démarches de la relation d’aide.

Cette forme spécifique, et en même temps, intégrative, d’accompa‑
gnement des personnes et des organisations qu’offre le coaching, s’occupe 
plutôt du « dessus de l’iceberg » : le coach et son(ses) client(s) focalisent 
leur travail sur l’ici et le maintenant de la problématique professionnelle 
ou managériale ; il s’attache à élargir le champ des possibles, sans plonger 
sous la « surface de flottaison », c’est-à-dire sans nécessairement chercher 
à entrer dans les structures sous-jacentes liées à l’histoire passée, à la psy‑
chologie profonde ou à la vie intérieure des personnes.



	 Introduction	 9
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

La spécificité du coaching

Bien sûr, le passé peut être évoqué, de même que les problèmes d’ordre 
psychologique. C’est même nécessaire si l’on veut susciter un change‑
ment profond –  c’est-à-dire un changement dans lequel la personne 
remet en question son cadre de référence, son système de valeurs et de 
représentation du monde, ses schémas de pensée et d’action, et pas sim‑
plement ses comportements.

Mais le coaching n’a pas pour objet premier la réparation. Contrai‑
rement à ce qui se passe dans un travail thérapeutique, il ne s’agit pas 
d’opérer un retour en arrière dans l’histoire du sujet. La relation d’aide 
se déploie plutôt dans un processus d’actualisation de l’histoire et de pré‑
paration du futur pour la (les) personne(s) coachée(s).

L’éclairage de la thérapie

Pour autant, la pratique du coaching a beaucoup à gagner de l’expé‑
rience de la thérapie. À l’instar du thérapeute, s’il veut que l’accompa‑
gnement soit pertinent, qu’il « sonne juste », le coach doit constamment 
veiller à détecter les phénomènes susceptibles de le parasiter, puis pro‑
céder aux réajustements nécessaires. Tout en focalisant la relation d’aide 
sur le dessus de l’iceberg, il demeure attentif à ce qui se joue sous la 
surface entre son client et lui-même.

Le coach y parvient en mobilisant des ressources initialement déve‑
loppées dans le champ de la thérapie : l’intelligence émotionnelle, la mise 
en œuvre de ce que j’ai appelé la « troisième écoute »1, ou encore d’outils 
de diagnostic intégratifs tels que les bio-scénarios dont nous reparlerons 
plus loin dans ce livre.

Tout au long du travail d’accompagnement, cela lui permet de déjouer 
les pièges de la répétition inconsciente de traumas, de scènes, de pro‑
blèmes, de rôles vécus ailleurs et en d’autres temps.

1.  Au-delà de la « première écoute » de l’autre (la prise en compte du discours verbal) et de 
la « deuxième écoute » (la prise en compte des messages non verbaux et corporels – voix, 
gestes, expressions faciales, etc.), la « troisième écoute » réside dans l’écoute de soi-même 
(corps, émotions, fantasmes et comportements) qui est source d’information sur soi en tant 
que récepteur de ce que l’autre émet inconsciemment.



10	 Au cœur de la relation d’aide

C’est ainsi que la relation redevenue « juste » peut constituer réelle‑
ment le lieu d’une co-élaboration de solutions rétablissant la personne 
dans sa liberté, sa responsabilité et son choix de possibles.

Accueillir la personne dans sa globalité

J’ai donc souhaité, dans un premier temps, axer cet ouvrage sur les élé‑
ments clés de mon cadre de référence de thérapeute, que j’ai mis depuis 
de  longues années au service de ma pratique de coach ; voulant ainsi, 
d’une certaine manière, faire justice à mon expérience de thérapeute.

Mais au fur et à mesure de l’avancée du travail de réflexion et d’écri‑
ture, j’ai réalisé que mon propos était plus vaste. Son ambition ne se limite 
pas à situer le coaching par rapport à la thérapie, ni à dire en quoi celle-ci 
peut nourrir celui-là. Il vise, plus largement, à positionner le coaching et 
la thérapie dans une approche pluridimensionnelle de la relation 
d’aide. En effet, si on veut l’inscrire dans un projet de croissance de la 
personne et de développement de son potentiel, l’accompagnement doit 
prendre en compte la globalité de l’être humain.

Pour formaliser cette idée, j’ai proposé le modèle de la « colonne ver‑
tébrale d’identité », qui permet de distinguer neuf niveaux identitaires 
spécifiques mais corrélés, constitutifs du sujet humain2.

Bien entendu aucun modèle, aussi sophistiqué soit-il, ne saurait 
rendre réellement compte du mystère de l’identité de la personne, ni 
de sa complexité. Néanmoins, le fait d’identifier ces diverses couches 
identitaires permet également de spécifier différentes formes de relation 
d’aide, voire les métiers correspondant à chacun de ces niveaux. La pos‑
ture d’un thérapeute n’est pas celle d’un coach, et ces postures ne sont 
pas non plus assimilables à celles d’un formateur, d’un conseiller en stra‑
tégie ou d’un guide spirituel. Il convient d’éviter la confusion des rôles.

Replacer l’essentiel au cœur de l’important

Pourtant, lorsqu’en tant que thérapeute ou que coach, j’accompagne une 
personne, tout en ne voulant pas amalgamer les rôles, il me paraît indis‑
pensable de l’accueillir dans sa globalité. De ne pas la « découper en ron‑

2. Voir chapitre 1.



	 Introduction	 11
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

delles ». Les choix de l’individu dans sa vie personnelle, familiale, sociale 
ou professionnelle, sont déterminés – et donc éclairés – par des niveaux 
de sens relevant des structures profondes de son identité : ses dimensions 
psychologiques, existentielles, spirituelles, voire confessionnelles.

Comprendre et accueillir cette part « essentielle » de l’être humain, 
pour la replacer au cœur de l’« important » (la vie sociale et profession‑
nelle)3 : voilà l’enjeu du coaching comme, dans un autre registre, celui 
d’une thérapie humaniste intégrative.

Développer le « Prince » qui est en nous

Cette conception de la relation d’aide prend sa véritable signification dans 
la perspective d’une construction d’une anthropologie humanisante. 
Une anthropologie présupposant que si l’Homme est capable du pire, il 
l’est aussi du meilleur – l’histoire en a administré maintes fois la preuve, 
notamment au cours de ce xxe siècle clos il y a peu. Ce postulat rejoint 
la croyance fondamentale des philosophies humanistes et de la plupart 
des spiritualités : derrière nos masques, nos apparences, nos systèmes de 
défense, au plus profond de nous-mêmes, il existe une partie positive4.

Chacun peut l’appeler comme il le veut. Pour ma part, à la suite d’Éric 
Berne, le fondateur de l’Analyse Transactionnelle, je la nomme « le Prince » 
(ou « la Princesse »). Le Prince n’est autre que le sujet humain potentiellement 
libre, car en devenir d’être la personne responsable de ses choix, cohérent avec 
ses valeurs, acteur de son propre changement et de son chemin de vie.

Accompagner sans réduire la complexité

Parce qu’il s’agit de l’humain, cette anthropologie s’inscrit également, 
par définition, dans le champ de la complexité. La personne est regardée 
comme un « tout » complexe : tout à la fois sujet en croissance (pour 

3.  Ces termes de l’« essentiel » et de l’« important » se réfèrent à des propos d’Olivier Lecerf 
dans son ouvrage Au risque de gagner (Éditions de Fallois 1991), et aux échanges personnels 
que j’ai eus avec lui, ainsi qu’à des échanges avec Bertrand Martin que j’ai relatés dans mon 
livre Les Responsables Porteurs de Sens.
4.  En référence à la tradition spirituelle chrétienne par exemple, on parlera de l’être 
humain qui a gardé en lui l’« image » du Divin, même s’il a à retrouver la « ressemblance » 
à cette image.



12	 Au cœur de la relation d’aide

lui-même et les autres) et objet de production (du point de vue des 
systèmes et des organisations dont il fait partie), en relation avec d’autres 
sujets humains et un environnement avec lesquels il interagit. Absolu‑
ment irréductible à l’une ou l’autre seulement de ces polarités.

Construire un « être dans le monde »

Dans cette anthropologie, la relation d’aide prend une place centrale. Si 
nous voulons développer ce que nous sommes déjà par nature, non pas 
un individu isolé, un ego séparé des autres, mais un « être de relation », 
voire un « être de communion », cela ne peut se faire qu’à travers un tra‑
vail intersubjectif. La relation est au cœur de l’ontologie : il s’agit 
de construire un « être dans le monde », un « être avec les autres ». Cette 
construction nécessite des accompagnements.

Les différents métiers de la relation d’aide existent pour cela, selon les 
besoins et les niveaux d’identité en jeu. Toutes ces approches de l’accom‑
pagnement des personnes ne sauraient se réduire à des techniques. Elles 
correspondent à différentes façons de vivre et d’explorer le faisceau de 
relations et de postures qu’implique l’intersubjectivité. Celle-ci forme, 
en quelque sorte, leur « tronc commun ».

L’intersubjectivité comme lieu d’élaboration  
de l’identité

Dès lors qu’elle s’ouvre à une dimension humaniste, la relation d’aide 
vise en effet à rétablir les personnes, non seulement dans leur sécu-
rité ontologique5, mais aussi dans leur capacité d’altérité, de rela-
tion et de partage d’un bien commun. Elle opère dans cet espace 
que les psychanalystes tentent de théoriser, faisant référence aux deux 
topiques freudiennes, comme une « troisième topique »6. À savoir l’espace 
de l’intersubjectivité, en tant que le lieu de construction de l’autre par 
soi-même et de soi-même par l’autre.

5.  Par « sécurité ontologique », j’entends cette sécurité faite de confiance en soi et d’estime 
de soi, de sérénité et de tranquillité d’être, d’équanimité.
6.  Rappelons les deux topiques freudiennes, organisations de la structure psychique, ou 
« topiques », identifiées par Freud : première topique : Conscient, Préconscient, Inconscient ; 
deuxième topique : Surmoi, Moi, Ça.



	 Introduction	 13
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Pour aider autrui à se (re)construire, il faut que je sois moi-même dans 
un processus de (re)construction et de remise en question personnelles. 
Me développant en tant que personne, à travers ce développement, je 
deviens le levier qui aide la personne accompagnée à se remettre en 
question et à grandir à son tour.

La relation d’aide : un processus d’« énaction »

Cette dynamique intersubjective peut se nouer entre une personne et 
une autre personne (one to one), entre une personne et un groupe de per‑
sonnes (one to few, one to many), aussi bien qu’entre plusieurs groupes de 
personnes (ce qui se produit, par exemple, quand un cabinet de coaching 
devient coach d’une organisation et établit ainsi une relation de système 
à système).

Dans tous les cas, elle n’a de sens qu’animée par un travail de 
déconstruction, de reconstruction et de reconfiguration perma-
nentes. La relation d’aide se définit avant tout comme une « énaction » : 
à savoir, une mise en action, bâtissant des représentations éphémères et en 
constante redéfinition, les plus pertinentes possibles pour les personnes, 
les équipes ou les organisations, en fonction des situations vécues.7

Dans cette logique d’émergence et de récursivité8, je co-construis 
en même temps les personnes et le monde. La relation d’aide 
devient un vecteur de transformation, à la fois des personnes accom‑
pagnées et des personnes accompagnantes ; et via ce processus de 
transformation, le vecteur d’une construction du lien social, du corps 
social, et finalement, d’une construction et d’une humanisation du 
monde9.

7.  Le terme d’« énaction » a été proposé par le neurobiologiste et philosophe chilien Fran‑
cisco Varela pour désigner le processus qui permet aux organismes vivants de se construire 
eux-mêmes en permanence du fait de leurs interactions avec leur environnement.
8.  Récursivité : mécanisme de rétro-action où le tout génère la partie et la partie génère 
le tout.
9.  En cohérence avec ma foi spirituelle et confessionnelle, selon laquelle « Dieu divinise 
ce que nous humanisons » (selon la magnifique formule de François Varillon dans Joie de 
croire, joie de vivre, Éditions Centurion, 1981), je situe pour moi-même et pour moi-même 
seulement – avec un absolu respect des autres cadres de référence existants – ce travail 
d’humanisation dans une perspective spirituelle et confessionnelle chrétienne.



14	 Au cœur de la relation d’aide

En aidant l’autre à se construire, je me construis moi-même.
En construisant la relation, je construis le monde.

COMMENT EST ORGANISÉ CET OUVRAGE…

Lors de sa première édition, en 2008, cet ouvrage comptait sept cha‑
pitres. La proposition de mon éditeur de le réimprimer en l’actualisant 
m’a conduit à le relire attentivement, dans cette perspective d’une réédi‑
tion. Avec dix ans de recul, j’en ai ainsi revisité le contenu en m’efforçant 
de le regarder d’un œil neuf. La bonne surprise a été de m’y reconnaître 
entièrement, d’y retrouver une synthèse de mes idées et de ma pratique 
qui garde à la fois sa pertinence et son originalité, et donc toute sa place 
dans l’ensemble de mes publications. À mes yeux le propos n’a pas pris 
une ride : d’où mon choix de pas toucher à l’existant, de ne rien réécrire 
ni retrancher dans le texte de la première édition.

Cette relecture n’en a pas moins remobilisé chez moi un certain 
nombre de réflexions liées aux nombreuses situations que j’aie eu à 
gérer, au cours des dix dernières années, en tant que thérapeute et sur‑
tout en tant que coach et enseignant, puisque dans cette période ma 
pratique professionnelle s’est plus particulièrement centrée sur le coa‑
ching – individuel, d’équipe ou d’organisation – et sa transmission. Cette 
nouvelle décennie d’expérience de l’accompagnement des personnes et 
des collectifs de travail m’a permis d’approfondir ou de préciser diffé‑
rents aspects de l’anthropologie –  terme que j’emploie ici au sens de 
« conception de l’être humain » – qui sous-tend ou devrait sous-tendre 
toute pratique de la relation d’aide.

Il s’agit de soutenir le développement des personnes et/ou des organi‑
sations par une anthropologie qui ne soit pas réductrice, en ce qu’elle ne 
se résume pas au projet de construction d’individus hyperrationnels, avec 
un cerveau gauche hypertrophié et cloisonné. L’homme n’est pas qu’un 
être de raison, un pur intellect  : c’est un être multidimensionnel doté 
d’un cogito, d’un corps, d’un psychisme et d’un esprit – d’aucuns, dont 
je fais partie, diront une âme, et un esprit. L’accès à cette anthropologie 
intégrative qui considère et accueille la personne dans son entièreté passe 



	 Introduction	 15
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

ainsi par l’ouverture de la relation d’aide à l’intelligence émotionnelle, 
ainsi qu’à un travail sur le corps. Un travail pour lequel les Bio-scénarios 
constituent un outil particulièrement efficient.

Afin de mieux souligner cet enjeu à mes yeux absolument essentiel, 
j’ai souhaité enrichir l’ouvrage en y ajoutant quelques commentaires qui 
en fournissent en même temps autant de clés de lecture. Ces nouveaux 
développements forment la matière du premier des huit chapitres que 
comporte désormais cette nouvelle édition d’Au Cœur de la relation d’aide.

Dans un deuxième chapitre, je propose un modèle rassemblant et 
situant les différents niveaux de l’identité susceptibles d’être révélés et 
dynamisés par le processus d’accompagnement. Je désigne ce modèle 
sous le nom de « colonne vertébrale de l’identité ».

Nous verrons dans le chapitre 3 comment l’ambition de la relation 
d’aide s’incarne dans l’expérience, de ce que j’ai appelé la Thérapie 
Intégrative Pondérée (TIP), une démarche qui transcende les diffé‑
rences et les clivages entre les diverses approches de la thérapie et rétablit 
la personne dans sa cohérence.

Je montrerai ensuite, dans le chapitre 4, que le coaching construc-
tiviste, tout en se déployant dans un autre espace, s’inscrit dans le même 
projet. Forme singulière autant qu’universelle de la relation d’aide, le 
coaching, tel qu’il est vécu et transmis dans le cadre de l’enseignement 
CT10, se définit par une double dimension intégrative : horizontale 
(l’accompagnement traverse la pluralité des champs épistémologiques, 
de l’individuel au collectif) et verticale (l’accompagnement n’ignore 
aucune des couches d’identité de la personne).

Quelle que soit la forme de l’accompagnement, l’objet explicite ou 
implicite de la relation d’aide est toujours un développement de l’au-
tonomie des acteurs. Je proposerai dans le chapitre 5 un modèle relatif à 
ce processus d’autonomisation, prenant en compte non seulement l’évo‑
lution de la personne accompagnée, mais également le travail identitaire 
à vivre par la personne accompagnante, ainsi que le travail intersubjectif 
à l’œuvre dans la relation.

10.  CT : abréviation de la culture Coach and Team® dispensée dans le réseau d’écoles de 
formations au coaching developpé sous mon impulsion et ma supervision.



16	 Au cœur de la relation d’aide

Pour conclure la première partie du livre, je traiterai dans le chapitre 6 
de ce point nodal de la relation d’aide que représente le processus 
parallèle. En sollicitant à la fois l’écoute corporelle, l’écoute émotion‑
nelle, l’écoute cognitive et l’écoute comportementale ou fantasmatique, 
il devient possible d’analyser les phénomènes inconscients et les jeux 
du contre-transfert. La compréhension du processus parallèle, holomor‑
phique11 de la relation intersubjective, est la clé de lecture qui permet de 
s’assurer de la justesse de cette relation, donc du travail d’accompagnement.

Les Bio-scénarios fournissent un outil théorique et pratique capable 
d’éclairer aussi bien la Thérapie Intégrative Pondérée que le coaching. 
S’ils sont un vecteur explicite de l’acte thérapeutique, les bio-scénarios 
fournissent aussi une « quille » au coaching : bien que restant sous la ligne 
de flottaison, ils donnent au cadre de diagnostic et d’intervention du 
coach son poids et son équilibre. Ce développement s’inscrit dans la 
continuité du travail poursuivi par Jean-Michel Fourcade et moi-même 
depuis plus de 25 ans, restitué dans notre livre Les Bio-scénarios, clés éner-
gétiques du corps et de l’esprit12 .

Le chapitre 7 précise la nature de ce modèle, ainsi que son apport 
pour la pratique de la relation d’aide. Pour chacun des cinq bio-scénarios 
spécifiques, le lecteur trouvera en annexe le détail des éléments perti‑
nents pour opérer le diagnostic et constituer le plan d’intervention d’un 
travail d’accompagnement. Enfin ce chapitre se termine par le travail en 
piscine d’eau chaude, en tant qu’exemple de pratique d’accompagne‑
ment éclairée par les bio-scénarios.

Dans le chapitre 8, je tenterai de tracer les contours de l’anthropologie 
humanisante qui s’inscrit en filigrane dans la relation d’aide et, in fine, 
la dépasse. La caractéristique de cette anthropologie réside dans le fait 
qu’elle rassemble et intègre les différents niveaux d’identité de la per‑
sonne. Je tenterai de montrer comment, à travers la relation d’aide, le 
développement professionnel ou organisationnel, et plus généralement 
de la capacité d’action dans le monde, peuvent entrer en résonance avec le 
développement profond de la personne, pour une véritable croissance, 

11.  Holomorphique : du grec holos et morphos, « qui a la forme du tout ».
12.  Publié une première fois en 1981, l’ouvrage a fait l’objet d’une nouvelle publication 
dans une version enrichie en 2007 chez InterEditions.



	 ﻿	 17
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

une plus grande unité de la personne et une pleine réalisation de 
son potentiel.

EN GUISE DE DÉDICACE…

Le propos de ce livre, on l’aura compris, s’adresse à un public bien plus 
large que celui des thérapeutes et des coachs.

Je pense qu’il peut être utile aux autres professionnels de l’accompa‑
gnement, pour les aider à mieux comprendre et donner du sens à leurs 
propres pratiques.

Je le crois même susceptible d’intéresser toute personne souhaitant 
mieux connaître cet univers de la relation d’aide, en tant qu’accompa‑
gnant ou comme accompagné.

Autrement dit, cet ouvrage s’adresse à chacun de nous.
Je le dédie à chaque personne qui aspire à mieux prendre sa vie en 

main, à traiter ses enjeux et ses problèmes et à se développer, en construi‑
sant sa liberté et progressivement, sa responsabilité à travers sa relation 
avec les autres.





1
ACCUEILLIR LA PERSONNE DANS 
SA GLOBALITÉ ET SA COMPLEXITÉ

La relation de coaching se met en place le plus souvent à partir d’une 
demande de la (ou des) personne(s), de traiter les difficultés qu’elle(s) ren‑
contre(nt) dans son(leur) écosystème, en se centrant sur les enjeux, les pro‑
blèmes à résoudre, les situations à améliorer, les décisions à prendre, etc. 
Cependant, l’accompagnement ne saurait être réduit à cette dimension 
opérationnelle. Dans tous les cas, il contribue plus fondamentalement à 
une construction-reconfiguration de l’identité du(des) acteur(s) accompa‑
gné(s). Les questions qui se posent alors sont les suivantes : Quelle identité 
s’agit-il de construire ? Et pour quelle finalité anthropologique ?

Même s’il n’a pas a priori vocation à explorer aussi profondément 
l’esprit humain qu’une psychothérapie ou un accompagnement spiri‑
tuel, le coaching est tout entier traversé par ce questionnement. Il l’est 
d’autant plus que ce métier, du moins tel que je le pratique et l’enseigne, 
se définit d’abord par son caractère intégratif. Lorsqu’il accompagne un 
client dans sa vie professionnelle, le coach veille à rester ancré dans ce 
champ qui légitime son intervention. Mais il s’efforce en même temps 
d’accueillir et de comprendre son interlocuteur dans sa globalité : il ne lui 
demande pas de faire abstraction de sa vie privée, ni de laisser ses émo‑
tions, son inconscient ou ses croyances intimes à la porte. C’est même 
parce que qu’il prendra en compte dans une certaine mesure ce vécu rele‑
vant du domaine de l’« essentiel » chez la personne, que le coach pourra 
l’aider à traiter ce qui se rapporte au domaine de l’« important », c’est-
à-dire ici ses enjeux professionnels.



20	 Au cœur de la relation d’aide

Toute la spécificité, l’éthique et le savoir-faire du coaching tiennent à 
ce « dans une certaine mesure ». Bien que le coach ne soit pas focalisé sur 
l’écoute du psychisme profond de son client, il ne peut pas en faire tota‑
lement l’économie. Et bien que ni sa posture, ni son travail se confondent 
avec ceux d’un thérapeute, ils ont d’évidence un effet thérapeutique : 
généralement à l’issue de l’accompagnement la personne accompagnée 
se vivra elle-même, et vivra ses relations aux autres, d’une façon plus 
« saine » et plus apaisée. Au-delà des réponses apportées à la situation qui 
a justifié l’intervention, le coaching activera chez elle des zones éner‑
gétiques réparatrices, à différents niveaux de sa structure identitaire et 
relationnelle. On retrouve la même porosité entre le champ du coaching 
et ceux de la formation : sans se positionner comme un formateur ou un 
éducateur, à travers le processus d’énaction le coach contribue à créer 
une dynamique d’apprentissage, d’acquisition de nouvelles manières 
d’être et de faire, et donc de développement personnel. De même, s’il ne 
se définit pas comme un « fournisseur de solutions », ce qui le distingue 
radicalement du métier de conseil, par son écoute empathique et son 
effet de levier (leverage) il aide l’autre à élaborer ses décisions et choix 
d’action.

Ainsi, le coaching se déploie dans un espace-temps, sur un registre 
et selon des modalités qui lui sont spécifiques, différents de ceux des 
autres métiers de la relation d’aide, tout en partageant une partie de 
sa substance avec eux : il leur est partiellement consubstantiel. C’est un 
métier qui s’exerce en permanence « sur les frontières » – c’est là toute 
sa richesse et aussi sa difficulté. Parce que la « matière » qu’il travaille est 
l’humain, le coach est placé en face d’une complexité irréductible, mais 
aussi et en même temps à l’intérieur de cette complexité dont il est parti 
prenante et dont il lui est impossible de s’extraire. Il se doit de l’intégrer 
de plusieurs façons.

Dans l’accueil et la construction de son propre cadre de référence, 
tout d’abord. La pratique du coaching questionnant tout ce qui nous 
constitue comme êtres humains, la formation à ce métier balaye un vaste 
ensemble de champs épistémologiques qui va de la psychologie des pro‑
fondeurs à la sociologie des organisations, en passant par la philosophie, 
les sciences cognitives, la psycho-sociologie ou les théories du mana‑
gement. Il s’agit toujours de se demander en quoi l’accompagnement 



	 Accueillir la personne dans sa globalité et sa complexité	 21
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

proposé par le coach, les interventions qu’il met en œuvre, la relation 
qu’il gère, sont constitutifs et constructifs d’une anthropologie perti‑
nente pour la personne au-delà même de la situation à traiter. Ce cadre 
de référence que le coach se forgera puis qu’il enrichira et devra actua‑
liser tout au long de son parcours professionnel, l’aidera dans son souci 
de trouver en permanence le plus juste positionnement possible.

INTÉGRER LES PARADOXES ET L’AMBIGUÏTÉ

Pour accueillir la complexité inhérente au coaching et à son objet, l’ac‑
compagnateur a également besoin de « GPS conceptuels », capables de 
le guider à chaque fois qu’il devra décider de ses modalités d’interven‑
tion en intelligence de situation. J’ai élaboré dans cette optique plusieurs 
modèles, proposant sous des angles différents une vision pluridimension‑
nelle de la personne.

Ainsi la notion de Colonne vertébrale de l’identité, présentée 
pour la première fois dans mon livre Les Responsables porteur de sens. 
Dans le chapitre 2 nous reviendrons sur ce modèle qui distingue neuf 
niveaux d’ordre participant à la construction identitaire de la personne 
humaine. La métaphore de la colonne vertébrale exprime bien la façon 
dont ces neuf niveaux s’articulent les uns aux autres. Chaque « vertèbre » 
a son rôle à jouer, aucune ne doit être ignorée ni confondue avec une 
autre. On retrouve ici la notion de « niveau d’ordre » théorisée par André 
Comte-Sponville13. Celui-ci distingue quatre ordres régissant les rapports 
sociaux, de niveau d’élévation croissant : l’ordre économico-techno-
scientifique, l’ordre juridico-politique, l’ordre de la morale, et tout en 
haut de l’échelle, l’ordre de l’amour – soit selon Comte-Sponville, « tout 
ce qu’on fait par amour » de la vérité, de la liberté, de son prochain 
ou de l’humanité, l’amour représentant la valeur suprême. Ces quatre 
ordres sont « nécessaires » mais aucun d’eux n’est « suffisant » en lui-même 
pour fonder des rapports humains harmonieux. Chacun a besoin des 
autres, et méconnaître cette interdépendance conduit à pervertir les rela‑
tions humaines. Ignorer les ordres inférieurs ou les assimiler aux ordres 

13.  André Comte-Sponville, Le Capitalisme est-il moral ?, Albin Michel, 2004.



22	 Au cœur de la relation d’aide

supérieurs, c’est verser dans l’angélisme. Lorsqu’à l’inverse on ignore les 
ordres supérieurs ou qu’on les rabat sur les ordres inférieurs, on tombe 
dans la barbarie. Et on est dans la tyrannie lorsqu’un seul ordre compte 
à l’exclusion de tous les autres. Pour reprendre mes propres catégories 
logiques, considérer l’univers professionnel comme devant être guidé 
exclusivement par des valeurs existentielles ou spirituelles revient à faire 
de l’angélisme. Ramener les enjeux de la personne à des objectifs mana‑
gériaux ou organisationnels, c’est pratiquer au contraire une forme de 
barbarie. Et chez ceux ou celles qui ne vivent que pour la réussite profes‑
sionnelle ou managériale, ces niveaux d’identité deviennent des champs 
de conscience tyranniques. Je ne m’étendrai pas davantage ici sur le 
sujet. Dans d’autres ouvrages, notamment Mes dix Stratégies de coaching, je 
montre pourquoi, l’être humain étant tout à la fois objet de production 
et sujet en croissance au sein de l’entreprise, l’ambiguïté et les paradoxes 
existentiels y sont irréductibles. Un management qui ne se préoccupe 
que du seul objet de production, en méprisant ou en oubliant le sujet 
en croissance, est voué inéluctablement à l’échec. De même qu’irait 
« dans le mur » une gestion des ressources humaines qui verrait l’entre‑
prise comme un lieu de développement personnel sans avoir en même 
temps le souci du résultat et du bien commun. Pour le responsable d’une 
équipe ou d’une organisation, comme bien sûr pour son coach, l’enjeu 
est d’intégrer l’ambiguïté et les paradoxes découlant de cette complexité.

ADOPTER UN POINT DE VUE « MÉTA »

Si chaque niveau d’identité doit être reconnu et traité pour lui-même, 
tous sont liés les uns aux autres, comme les vertèbres dans le corps humain. 
Chacun de nos actes dans notre vie professionnelle et sociale entre en 
résonance – ou en dissonance – avec les composantes les plus intimes 
de notre personnalité. Les dimensions privée, psychologique, existen‑
tielle, spirituelle, voire confessionnelle de notre existence colorent plus 
ou moins, d’une façon ou d’une autre, l’ensemble de notre expérience. Y 
compris lorsqu’il travaille dans le monde des organisations, le coach doit 
être d’autant plus à l’écoute de ces niveaux de sens, qu’une large part de 
son travail vise à aider la personne à donner ou redonner davantage de 



	 Accueillir la personne dans sa globalité et sa complexité	 23
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

cohérence à sa structure identitaire. D’où l’intérêt de cet autre modèle 
anthropologique que nous explorerons dans le chapitre 3 : la Thérapie 
intégrative pondérée. Derrière ce modèle – au nom un peu abscons, 
je le reconnais –, la conviction que dans toute forme de relation d’aide, 
l’accompagnement d’autrui dénote une certaine idée que nous nous 
faisons de la « santé » de l’être humain. Il n’est pas besoin d’être malade 
pour considérer que l’on peut se « soigner », au sens de prendre soin de 
soi-même et des autres. Et que l’on peut avancer avec l’aide d’un profes‑
sionnel de l’accompagnement sur un chemin de « guérison », à entendre 
comme un dépassement de ses blocages ou de ses sujétions, une crois‑
sance plus équilibrée vers plus de liberté et de responsabilité.

Il importe certes de ne pas confondre les places ni les rôles. Un coach 
n’est pas un thérapeute. Il y a des formes de blessures qu’il n’a pas les 
moyens ni même le projet de traiter. Lorsque la demande de la per‑
sonne accompagnée n’est pas du registre du coaching, il lui appartient 
de réorienter son interlocuteur vers d’autres instances. Pour autant, la 
démarche du coach peut et doit s’inspirer, se féconder, se nourrir d’ap‑
proches relevant du champ thérapeutique. Le principe essentiel consiste, 
là encore, à regarder la personne dans sa complexité et sa globalité. À ne 
pas se contenter d’un éclairage monochrome. Chaque modèle thérapeu‑
tique – la médecine classique, les psychothérapies d’inspirations diverses, 
la psychanalyse, les différentes approches de psychologie humaniste, les 
médecines orientales, etc. – offre un point de vue qui reste trop souvent 
univoque et donc limitatif sur la nature humaine. Chacun de ces vecteurs 
nous donne accès à une partie seulement de ce qui le constitue. Sans 
doute le rêve d’une compréhension totale restera à jamais inaccessible, 
et c’est probablement tant mieux. Mais nous pouvons élargir le scope en 
adoptant un point de vue « méta », autrement dit en nous familiarisant 
avec plusieurs de ces approches, ou mieux en nous y formant puis en les 
pratiquant, de façon à avoir une approche multivectorielle de la personne. 
Il s’agit d’intégrer les trois dimensions fondamentales de l’être humain 
que représentent son esprit (son âme), son psychisme et son corps. Nul 
individu n’est unidimensionnel. La personne accompagnée constitue une 
entité pneuma-psycho-somatique, au même titre que celle qui l’accom‑
pagne. Le neurologue et psychiatre Viktor Frankl, le créateur de la logo‑
thérapie qui se caractérise par la prise en compte du besoin de sens chez 



24	 Au cœur de la relation d’aide

le patient, l’a montré de façon lumineuse : au-delà d’une représentation 
psychosomatique, c’est l’accès à la noétique, c’est-à-dire à la dimension 
existentielle de la personne, qui ouvre ici le chemin vers la guérison ou la 
transformation structurelle que j’appelle la transformance. S’il y a bien des 
causes psychiques ou somatiques à la souffrance, si la maladie psychique 
peut procéder de causes somatiques, et la maladie somatique de causes 
psychiques, il existe aussi des blessures dont l’origine est existentielle ou 
même spirituelle. Seule une représentation non-réductrice de la nature 
humaine peut nous permettre de les identifier.

L’OUVERTURE ÉMOTIONNELLE

Pour en revenir au coaching, je crois profondément que le développe‑
ment professionnel ou managérial n’est pas incompatible avec le déve‑
loppement de l’individu sur les plans psychologique, éthique, existentiel 
voire spirituel. Autrement dit qu’il peut permettre de cultiver chez les 
acteurs des qualités d’altérité, d’oblativité, d’engagement pour le bien 
commun. À l’inverse, j’en suis tout autant convaincu, et même s’il existe 
bien des risques de déviation ou de manipulation, le développement 
personnel peut conduire à plus de responsabilisation des acteurs, à des 
relations humaines plus justes et à plus d’intelligence collective au sein 
des organisations. Et donc à un meilleur fonctionnement de celles-ci. 
Pour cela, il ne faut jamais perdre de vue l’interdépendance des diffé‑
rents niveaux logiques de notre travail, ni les interactions incessantes des 
multiples dimensions des personnes avec lesquelles nous travaillons. Les 
modèles de la Colonne vertébrale de l’identité et de la Thérapie inté‑
grative pondérée aident le coach – ou le formateur, l’éducateur, le soi‑
gnant… – à prendre conscience de cette consubstantialité, puis à en faire 
la boussole de sa réflexion et de sa pratique.

Parmi les champs auxquels ce livre invite le lecteur à s’ouvrir, il y a 
bien sûr l’intelligence émotionnelle. Dans les écoles d’une manière 
générale, et les écoles de management en particulier, la formation se 
focalise surtout sur l’acquisition des savoirs, des capacités de raisonne‑
ment, des compétences analytiques, qui relèvent principalement de notre 
hémisphère cérébral gauche. Cependant nous ne sommes pas seulement 



	 Accueillir la personne dans sa globalité et sa complexité	 25
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

des êtres rationnels. La nature nous a dotés de trois autres cerveaux : l’hé‑
misphère cérébral droit, où siègent plutôt l’émotion, l’imagination et la 
créativité, le cerveau du cœur et le cerveau du ventre. Parce qu’elle fonc‑
tionne avec ces trois autres cerveaux qui restent beaucoup trop ignorés 
dans le monde professionnel et celui des organisations, l’intelligence 
émotionnelle y est peu ou pas développée. De nombreux travaux ont 
pourtant montré les liens étroits qu’elle entretient avec les compétences 
managériales. Dans la capacité à motiver et à amener les personnes à 
collaborer, la gestion des conflits, l’ouverture au changement et même 
les prises de décision, l’intelligence émotionnelle compte souvent plus 
que l’intelligence cognitive. Selon Daniel Goleman, l’un des grands spé‑
cialistes du sujet14, cette forme d’intelligence comporte quatre niveaux 
principaux :

S’ouvrir aux émotions –  les siennes propres et celles des autres  –, 
c’est d’abord s’ouvrir aux informations qu’elles transmettent, lesquelles 
vont permettre d’élargir son champ de conscience, de développer sa 
conscience de soi.

C’est aussi développer sa capacité de gérer ces émotions, et par là sa 
maîtrise de soi.

Être en contact avec ses propres émotions et celles des autres permet 
également de développer ses facultés non seulement de sympathie mais 
aussi et surtout d’empathie, et d’augmenter ainsi sa capacité relationnelle 
et sa conscience sociale : la capacité d’empathie étant, pour moi, une 
composante essentielle du leadership.

Enfin, cette ouverture émotionnelle débouche sur une plus grande 
aptitude à gérer des relations en favorisant la croissance des parties 
prenantes.

On voit bien en quoi ces différentes compétences peuvent condi‑
tionner le développement managérial. La question qui se pose au res‑
ponsable dans une relation de leadership, comme au coach dans une 
relation d’accompagnement où à toute autre personne exerçant un 
métier de la relation d‘aide, est dès lors la suivante : comment et jusqu’où 
peut-on accéder à cette dimension émotionnelle, en soi-même et chez 
ses interlocuteurs ?

14.  Cf. Daniel Goleman, L’Intelligence émotionnelle (2 tomes), J’ai lu, 2003.



26	 Au cœur de la relation d’aide

Chez chacun de nous, les émotions composent une sorte de millefeuille, 
une stratification de couches de profondeur croissante. La couche la plus 
extérieure, à la fois la plus évidente et la plus explicite, est celle des émo‑
tions permises. Viennent ensuite les émotions ressenties mais réprimées, 
puis profondément enfouies sous la surface, les émotions refoulées et donc 
inconscientes. Dans toute société, l’expression des émotions est régulée 
culturellement en fonction des sexes, des âges, des situations sociales, des 
circonstances de la vie, etc. On accepte par exemple des femmes ou des 
enfants qu’ils manifestent des émotions comme la tristesse et la peur, que 
l’on tolère généralement moins chez les hommes. À l’inverse, on autorise 
souvent l’expression de la colère chez les hommes, bien davantage que chez 
les femmes. Les émotions ont droit de cité dans l’espace de la vie privée, ou 
dans certains moments de la vie sociale telle qu’une cérémonie de deuil, 
beaucoup moins dans le monde de l’entreprise où les montrer est généra‑
lement considéré comme un signe de faiblesse. Être un professionnel dans 
la plupart des cas, c’est être quelqu’un qui n’exprime pas ses émotions, a 
fortiori ne les partage pas. Ainsi l’univers médical est-il souvent traversé par 
une répartition des rôles : le médecin, censé ne pas s’investir dans la relation 
interpersonnelle, ne doit pas se laisser embarquer par ses émotions ; et c’est 
auprès de l’infirmier(e) ou de l’aide-soignant(e) que le patient va trouver la 
relation nourricière dont il a besoin. Rares sont les métiers où l’ouverture 
émotionnelle n’est pas suspecte ou connotée de non-professionnalisme. 
Chaque personne – en fonction de son histoire personnelle, de son statut 
social, des épreuves qu’elle traverse, de ses rencontres, etc. – s’autorise ainsi 
à vivre certaines émotions mais pas d’autres qu’elle réprime ou refoule 
en elle-même, construisant couche par couche son millefeuille émo‑
tionnel particulier. Lorsqu’elles sont liées à des blessures personnelles, ces 
stratifications conduisent à élaborer des défenses, des évitements, ce qu’on 
appelle en Analyse transactionnelle des émotions racket. C’est-à-dire des sen‑
timents, des comportements ou des pensées « parasites » qui vont permettre 
à la personne de vivre autre chose que l’émotion « juste » qu’elle n’a pas le 
droit, ou qu’elle ne se donne pas le droit de vivre. Le terme « racket » tra‑
duit bien la double nature intrapsychique et relationnelle du phénomène. 
Passer son temps à se plaindre, par exemple, peut être une façon d’extorquer 
l’attention d’autrui, de s’exploiter soi-même et d’exploiter l’autre dans une 
forme de « racket émotionnel », d’extorsion d’attention.



	 Accueillir la personne dans sa globalité et sa complexité	 27
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Pour ne pas être le jouet de ses émotions conscientes, réprimées 
ou inconscientes, il faut commencer par les reconnaître. Les guides de 
management rappellent comme un mantra la nécessité de « maîtriser ses 
émotions ». J’affirme qu’avant de prétendre les maîtriser, il faut apprendre 
à les accueillir, les explorer, s’efforcer de les comprendre et d’apprécier 
leur impact sur nos façons de penser et d’agir. Se fermer à ses émo‑
tions, c’est le plus sûr moyen d’en devenir plus ou moins consciemment 
l’otage. Inversement, prendre conscience qu’il y a de la répression et du 
refoulement est déjà une façon de s’ouvrir. Comment aller plus loin 
dans le cadre d’une relation d’aide ? S’agissant de l’accompagnateur, je 
n’insisterai jamais assez sur l’importance d’un travail sur soi mené de 
préférence dans un lieu thérapeutique. Dans ce travail, grâce à lui, il 
apprendra à écouter ses émotions et celles de la personne qu’il accom‑
pagne, à la comprendre mais aussi à accueillir à travers elles les éléments 
inconscients dont elles sont le percolateur et le révélateur. Sans aller – s’il 
n’est pas soignant – jusqu’à développer des compétences psychothéra‑
peutiques, il s’exercera à décoder les différentes formes de transfert sus‑
ceptibles d’envahir la relation. Il pourra ainsi accéder à la gestion de son 
propre contre-transfert, et créer les conditions d’une alliance saine entre 
les personnes, indispensable à la réussite du travail d’accompagnement.

LES BIO-SCENARIOS ET LE TRAVAIL SUR LE CORPS

Pour ma part je n’ai jamais cessé d’être soucieux de ce travail sur 
moi-même. C’est là que j’ai découvert et expérimenté, il y a une qua‑
rantaine d’années, un vecteur dont j’ai pu constater la pertinence et l’ef‑
ficacité tout au long de mon expérience de thérapeute, de coach et de 
didacticien. Je veux parler des Bio-scénarios, auxquels je consacre le 
chapitre  7. Au croisement de l’Analyse transactionnelle et de la Bio-
énergie, les Bio-scénarios fournissent un outil très puissant pour effec‑
tuer, non pas une exploration complète de la structure émotionnelle de la 
personne, mais une percée au travers de ses différentes couches, une sorte 
de « carottage » en profondeur, permettant à l’accompagnant comme à 
l’accompagné d’identifier les principales strates du millefeuille. Avec la 
découverte de cet outil extraordinaire, il y a eu pour moi, véritablement, 



28	 Au cœur de la relation d’aide

un avant et un après. Je souhaitais partager cette expérience avec mes 
lecteurs, c’est ce qui m’a conduit à placer les Bio-scénarios au cœur de 
ce livre.

L’après a été pour moi l’ouverture non seulement aux émotions, mais 
aussi au travail corporel, autrement dit à un travail sur l‘image du corps, 
sur la différence entre le schéma corporel – la conscience de la dimension 
objective du corps – et sa représentation inconsciente. À partir de cette 
redécouverte du corps, cela a été également pour moi la révélation de 
l’expérience du toucher et du contact physique, en tant que satisfaction 
d’un besoin fondamental de l’être humain. Le besoin de contact corporel 
est souvent assimilé à la sexualité, alors qu’il n’est pas forcément ou pas 
seulement de nature sexuelle : le fait de toucher l’autre répond aussi, et 
souvent exclusivement, à un besoin archaïque de sensorialité (s’éprouver 
vivant grâce à l’exercice des sens) et d’une forme d’intimité et de com‑
munion avec l’autre. Au même titre que les émotions, le contact corporel 
(par exemple sous forme d’embrassement, ce que les Anglosaxons nom‑
ment le hug) entre personnes de sexe différent ou non, est plus ou moins 
accepté selon les cultures, et au sein d’une même culture en fonction des 
personnes et des situations. Par exemple, s’il est considéré comme naturel 
qu’une mère touche ses enfants avec tendresse, c’est beaucoup moins vrai 
dans le cas d’un père. Dans certaines sociétés les hommes peuvent mar‑
cher dans la rue en se tenant par la main sans que ce comportement soit 
connoté sexuellement ; on y verrait ailleurs l’expression d’une relation 
qui n’est pas simplement amicale. Certaines occasions sont propices à des 
manifestations spectaculaires d’étreintes corporelles qui ne sont pas pour 
autant sexualisées : ainsi, les joueurs d’une équipe de football tombent 
dans les bras les uns les autres pour célébrer le but que l’un d’eux vient 
de marquer. L’embrassade des footballeurs traduit un besoin de commu‑
nion et de partage qui va bien au-delà d’une simple joie communicative. 
Mais ce type d’attitude reste très inhabituel. En sport comme dans la vie 
professionnelle ou dans les rapports amicaux, il faut des circonstances 
exceptionnelles, telles qu’un événement à fêter, une performance à célé‑
brer, pour pouvoir vivre ce type d’échange entre hommes, entre femmes 
ou entre hommes et femmes, sans se percevoir comme les otages d’une 
pulsion d’ordre sexuel. Il faut avoir « marqué un but » pour y accéder, alors 
que nous pourrions vivre dans une économie d’abondance où les hugs 



	 Accueillir la personne dans sa globalité et sa complexité	 29
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

viendraient chaque jour révéler et soutenir la profondeur des relations 
nouées entre les personnes. Dans nos formations de coachs, à chaque fois 
qu’au sein d’un groupe les participants ont la permission d’être proches 
physiquement, de se toucher et de s’embrasser tout en étant débarrassés 
de l’emprisonnement que représente la fantasmatique sexuelle, ils vivent 
une libération extraordinaire. Comme l’ont montré notamment les tra‑
vaux de Mélanie Klein, William Fairnbairn, Donald Winnicott, Heinz 
Kohut, John Bowlby, René Spitz ou plus récemment Jeremy Rifkin, le 
besoin le plus fondamental de l’être humain n’est pas la satisfaction de 
sa libido mais l’empathie. C’est-à-dire la possibilité de vivre des relations 
dans lesquelles les partenaires se sentent pleinement accueillis, compris et 
respectés pour ce qu’ils sont, tout en étant capables d’entrer en résonance 
émotionnelle, et par là dans une forme de conscience commune, voire 
de communion. L’expression « matrice d’empathie », proposée par Heinz 
Kohut, constitue en ce sens une belle métaphore de la relation d’aide et 
de ce qui doit s’y jouer.

LA PROFONDEUR DU COACHING

Je ne détaillerai pas ici plus avant ce travail sur le corps, pour lequel les 
Bio-Scénarios apportent de précieux points d’appui. Différents exercices 
permettent de prendre conscience de notre armure corporelle : l’expression 
désigne « l’organisation structurée de nos tensions et défenses corporelles 
inconscientes », correspondant à ce que le psychiatre et psychanalyste 
Wilhelm Reich a appelé le caractère. Ce caractère est un mécanisme de 
protection, une rigidification de nous-même qui commence dès notre 
plus jeune âge, absorbe les énergies refoulées et bloque la remontée 
d’émotions agréables ou désagréables susceptibles d’ébranler notre équi‑
libre. L’objectif d’une thérapie, dans un premier temps, consiste à faire 
émerger ces stases énergétiques, ces blocages ou tensions corporelles, 
qui sont autant de lieux de mémoire où s’est inscrite l’histoire de la 
personne. Dans un second temps il s’agira d’intervenir sur ces lieux de 
mémoire, en réactivant certaines des scènes anciennes et des émotions 
qui y ont été refoulées, de façon à libérer l’énergie qui s’y est également 
bloquée et emmagasinée.



30	 Au cœur de la relation d’aide

Encore une fois, ce type de travail rencontre ses limites dans une 
relation non thérapeutique. Le coach trouvera néanmoins dans les Bio-
scénarios des grilles d’analyse qu’il pourra utiliser pour procéder à une 
lecture corporelle du « caractère » de la personne qu’il aura en face de lui. 
Cette prise en compte de l’autre dans son « système global », intégrant 
ses émotions, ses somatisations en même temps que son psychisme, ses 
croyances ou encore ses valeurs, déterminera tout son plan d’accompa‑
gnement et ses interventions. Et elle donnera au coaching sa profondeur 
singulière. La lecture corporelle pourra révéler de 50 à 80 % du scénario 
de la personne accompagnée, sans même qu’elle ait pris la parole. Si l’on 
compare la relation entre le coach et son client à la rencontre de deux 
icebergs, le travail va se centrer sur ce qui émerge au-dessus de la ligne 
de flottaison. Néanmoins, en réalisant quelques plongées vers la partie 
immergée de ces icebergs, le coach aura les moyens de mieux gérer son 
contre-transfert : en analysant ce que l’inconscient de son interlocuteur va 
provoquer en lui-même, il recueillera de précieux éléments de diagnostic 
sur ce qui est en jeu pour son client. Par ailleurs, ses interventions sur 
la partie émergée seront cohérentes avec les problématiques profondes 
voire inconscientes de la personne qu’il accompagne. Il pourra de ce 
fait mettre en place les protections et les permissions les plus adéquates. 
D’une manière plus générale, le coach va acquérir des capacités d’auto‑
diagnostic et de diagnostic, d’ouverture émotionnelle et de gestion de 
la relation grâce auxquelles il aidera son interlocuteur à passer, comme 
le disent les transactionnalistes, d’une énergie liée à une énergie déliée : 
toute cette énergie qui avait été stockée, retenue, refoulée dans le corps 
ou le psychisme va devenir disponible pour la personne. Cette énergie 
(re)devenue libre, elle va pouvoir la mettre tout entière au service d’une 
existence plus consciente et plus responsable. En ce sens, l’utilisation des 
Bio-scénarios dans le cadre de la relation d’aide peut être aussi regardée 
comme un vecteur d’humanisation.



2
DE L’IMPORTANT À L’ESSENTIEL : 

LA COLONNE VERTÉBRALE  
DE L’IDENTITÉ

Confrontés à une anomie sociale croissante, en même temps qu’à 
une ouverture vertigineuse sur les autres et le monde, les individus sont 
aujourd’hui à la recherche de nouveaux repères et points d’appui pour 
construire leur identité. Cette aspiration va de pair avec une quête de 
sens et un souci de plus grande cohérence entre les différentes facettes 
de l’existence – tout particulièrement celui d’une meilleure intégration 
entre la vie personnelle et la vie professionnelle.

Dans plusieurs de mes précédents ouvrages, j’ai identifié et posi‑
tionné les uns par rapport aux autres, neuf niveaux d’ordre constitutifs 
de ce que j’ai appelé, par métaphore, la « colonne vertébrale » de l’iden‑
tité de la personne. Chacun d’entre eux correspond à une « couche » 
spécifique de la construction identitaire ; chacun possède sa place, 
sa cohérence, sa logique propre, absolument irréductible aux autres 
niveaux logiques : les niveaux d’identité ne peuvent être amalgamés ni 
réduits l’un à l’autre. Et pourtant ils doivent rester liés, comme le sont 
les vertèbres dans le corps humain, pour que l’édifice complexe de 
l’identité tienne debout.



32	 Au cœur de la relation d’aide

LES NEUF COUCHES DE L’IDENTITÉ

Rappelons quels sont ces neuf niveaux, placés de bas en haut sur un axe 
vertical.

Sociétal : c’est l’identité culturelle, sociale et politique, le champ de la 
citoyenneté, de l’appartenance associative, etc.

Organisationnel : ce niveau se définit par l’appartenance à une orga‑
nisation de nature professionnelle, telle que la personne se sente plus 
ou moins porteuse de la pérennité de cette organisation au travers de 
son action. Le même métier ne renvoie pas aux mêmes enjeux selon 
l’entreprise ou la communauté professionnelle d’appartenance et son 
environnement.

Managérial : cette troisième strate représente l’identité liée à la fonc‑
tion, au poste occupé par la personne dans son univers professionnel. Le 
développement managérial équivaut à la stratification des statuts passés, 
présents et futurs de la personne au cours de sa carrière, avec les niveaux 
de responsabilité et les enjeux qui s’y rattachent.

Professionnel : l’identité professionnelle résulte de la compétence déve‑
loppée dans un métier ou un domaine professionnel, par la formation et 
l’expérience.

Individuel : c’est l’identité liée à la vie privée, individuelle, familiale ou 
amicale, définissant une appartenance sociale en dehors de la vie profes‑
sionnelle – mais pas sans lien avec celle-ci : la vie hors travail est souvent 
« parasitée » par la vie au travail, et inversement.

Psychologique : ce niveau correspond au domaine spécifique du déve‑
loppement personnel, et le cas échéant, de la thérapie. Toutefois, un 
déficit identitaire à ce niveau ne peut pas ne pas retentir sur les autres 
niveaux. Même au travail, les personnes viennent avec leur inconscient, 
leur histoire, leurs névroses, leurs émotions, leurs problèmes affectifs 
ou conjugaux,  etc. En dehors du cadre thérapeutique, ces problèmes 
affleurent dans la relation d’aide, et sans que celle-ci soit nécessairement 
le lieu pour les traiter, l’accompagnateur ne peut pour autant totalement 
les ignorer.

Existentiel : on trouve ici les valeurs, l’expérience, les objectifs qui 
« donnent un sens » à l’existence et font qu’au-delà des épreuves et des 
difficultés, la vie vaut d’être vécue. Les choix professionnels, sociaux, 



	 De l’important à l’essentiel : la colonne vertébrale de l’identité 	 33
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

privés, sont en grande partie conditionnés par l’intentionnalité de la per‑
sonne, dans un lien de causalité avec le passé (quel est le sens de ma vie ?) 
mais aussi de finalité (quel avenir construire pour donner toute sa valeur 
à ma vie ?).

Spirituel : l’identité spirituelle se nourrit d’une anthropologie person‑
nelle, selon laquelle le sens de l’existence dépasse la personne. Cette exis‑
tence prend valeur d’engagement dans une communauté spirituelle et 
dans la croyance ou l’expérience de ce qui existe au-delà du monde visible.

Confessionnel : cette neuvième couche identitaire se construit en 
référence au contenu d’une foi personnelle partagée avec d’autres. La 
vision du monde, le rapport au temps, à l’autre, au corps, à la sexua‑
lité,  etc., ne sont pas les mêmes selon les croyances religieuses de la 
personne.

Tableau 1.1 – Les spécificités des métiers  
dont le coach doit tenir compte

Niveau 9 Confessionnel Prêtre, rabbin, ou tout autre représentant d’un culte…
C

O

A

C

H

I

N

G

Niveau 8 Spirituel Guide spirituel…

Niveau 7 Existentiel Personne de grande expérience, sage, philosophe…

Niveau 6 Psychologique Psychologue, psychothérapeute, psychanalyste…

Niveau 5 Individuel Entraîneur sportif, professeur de musique ou de théâtre, 
spécialiste du développement personnel, conseiller 
conjugal…

Niveau 4 Professionnel Enseignant, formateur, parrain, tuteur…

Niveau 3 Managérial Consultant en recrutement ou en management…

Niveau 2 Organisationnel Conseil en organisation ou en stratégie…

Niveau 1 Sociétal Enseignant, éducateur, conseiller politique ou social…

Dans la perspective d’un accompagnement, chacun de ces niveaux 
d’identité peut justifier la mobilisation d’une compétence bien particu‑
lière : un conseil professionnel, par exemple ne travaille pas sur le même 
champ, avec les mêmes enjeux ni selon les mêmes modalités qu’un thé‑
rapeute ou un guide spirituel. Il ne s’agit pas du tout des mêmes métiers. 
Selon les cas, la personne qui a besoin d’un accompagnement pourra 
ainsi s’adresser à l’un ou à l’autre des praticiens spécialisés de la relation 
d’aide (voir tableau 1.1).



34	 Au cœur de la relation d’aide

IDENTITÉ

Confessionnel

Spirituel

Existentiel

Psychologique

Vie privée

Professionnel

Managérial

Organisationnel

Sociétal

9

8

7

6

5

4

3

2

1

Ps
yc

ho
lo

gi
e

de
s 

pr
of

on
de

ur
s

Ps
yc

ho
lo

gi
e

hu
m

an
is

te

Ps
yc

ho
lo

gi
e

co
m

po
rte

m
en

ta
le

M
an

ag
em

en
t

Ps
yc

ho
so

ci
ol

og
ie

So
ci

ol
og

ie
de

s 
or

ga
ni

sa
tio

ns

Éc
on

om
ie

Sc
ie

nc
es

po
lit

iq
ue

s

L'essentiel
(le domaine hors entreprise)

L'important
(le domaine de l'entreprise)

Figure 1.1 : Les neuf niveaux de l’identité

L’ESSENTIEL ET L’IMPORTANT

Le modèle de la colonne vertébrale de l’identité fournit un outil qui 
permet de penser et de situer la relation d’aide, selon qu’elle se déploie dans 
le domaine de l’« important », c’est-à-dire dans les champs du politique 
et du technico-économique (niveaux 1 à 5) ; ou bien dans le domaine de 
l’« essentiel », à savoir ce qui touche à l’intériorité de la personne, aux liens 



	 De l’important à l’essentiel : la colonne vertébrale de l’identité 	 35
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

affectifs, à l’éthique, à la vie spirituelle, etc. (niveaux 5 à 9). Le niveau 5 (vie 
privée) se place à cheval sur les deux domaines ou à leur intersection15.

LA PLACE DU COACHING

La spécificité du coaching, qui fait aussi son universalité, tient à ce qu’il 
prend en compte l’ensemble de la construction identitaire, de façon inté‑
grative. Cette intégration s’opère à la fois sur un plan vertical – corres‑
pondant aux différents niveaux de l’identité de la personne – et sur un 
plan horizontal –  représentant les différents espaces externes dans les‑
quels se déploie sa vie.

Sur le premier axe, cela signifie que le coach doit être capable d’ac‑
cueillir les niveaux d’identité sans les confondre, de repérer avec la per‑
sonne ce qui donne du sens, de la cohérence, de l’unité à sa vie.

Sur le deuxième axe, la compréhension des enjeux pour la per‑
sonne exige que le coach appréhende les logiques propres à différents 
champs épistémologiques : sa formation doit lui permettre de maîtriser 
un ensemble de modèles d’analyse et d’outils fournis par la psychana‑
lyse, les psychologies humanistes, la psychosociologie, les théories du 
management, la sociologie des organisations, l’économie, les sciences 
politiques, etc.

Le coach, lorsqu’il exerce dans l’univers de l’entreprise, travaille 
directement sur les registres de l’organisationnel, du professionnel et du 
managérial (niveaux 2 à 4). Son spectre d’intervention s’élargit au niveau 
individuel (niveau 5), lorsqu’il s’agit d’un coaching de développement 
personnel. Voire au niveau sociétal (niveau 1), lorsqu’il accompagne par 
exemple un acteur politique, pour qui la vie professionnelle et l’enga‑
gement dans la cité sont a priori consubstantiels, ou bien un dirigeant 
d’organisation dont l’action a une forte dimension sociétale : l’important 

15.  Cette notion de « niveaux d’ordre » a été formulée de façon magistrale par André 
Comte-Sponville dans son livre Valeur et Vérité (PUF, 1994). Dans le chapitre « Le capita-
lisme est-il moral », le philosophe distingue quatre niveaux d’ordre : le techno-scientifique, 
le juridico-politique, la morale, l’amour. Selon lui, l’angélisme consiste à réduire un ordre 
d’un niveau inférieur à un ordre supérieur ; la barbarie, à ramener un ordre supérieur à un 
ordre inférieur ; et la tyrannie, à fondre les quatre ordres en un seul.



36	 Au cœur de la relation d’aide

consiste alors à l’aider à accorder la façon dont il gagne sa vie avec ses 
valeurs et ses choix politiques.

De manière plus générale, les sens associés aux niveaux d’identité 2 
à 4, voire 1 à 5, ne sont pas ou ne sont plus alignés pour la personne. La 
construction ou la reconstruction d’une cohérence passe par un ajuste‑
ment qui justifie la mise en place de la relation de coaching. Cependant, 
celle-ci ne s’arrête pas là.

UN « OSTÉOPATHE DU SENS »

S’il se focalise dans la relation contractuelle sur l’important (le projet 
du client, sa volonté de changer, les nouveaux modèles de pensée et/ou 
d’action à mettre en œuvre dans un contexte opérationnel, professionnel 
et organisationnel), le coach ne peut pas évacuer l’essentiel (la structure 
psychologique, émotionnelle et corporelle, les liens affectifs, les valeurs et 
croyances personnelles, etc.), toujours sous-jacent. Des traumatismes de 
l’enfance impactant la structuration de la personne, des problèmes non 
résolus par rapport à l’autorité, des crises affectives ou émotionnelles, des 
convictions philosophiques ou religieuses, par exemple, peuvent avoir un 
impact très important sur la façon d’appréhender et de vivre l’important.

De même, un vécu dans lequel l’espace personnel, conjugal ou fami‑
lial apparaît menacé : dans ma pratique de coach en entreprise, il est rare 
que mes clients ne soient pas amenés à évoquer le sacrifice au moins par‑
tiel de leur vie privée ; cela leur permet souvent de prendre conscience 
que la préservation d’un espace-temps personnel est la clé d’un équilibre 
affectif, corporel, sexuel, relationnel, qui conditionne lui-même la qua‑
lité du développement professionnel.

L’accompagnateur est là pour aider son client à accueillir l’émer‑
gence de ces différentes dimensions de son identité, à comprendre 
leurs enjeux respectifs et à définir des priorités dans le travail à mener. 
Très fréquemment, le coach en entreprise est confronté à des pro‑
blématiques professionnelles qui ne pourront se résoudre sans un tra‑
vail des personnes sur elles-mêmes, ouvrant à un changement profond 
dans leur structure psychologique, affective ou émotionnelle. Son rôle 
consiste alors à déceler ce besoin, puis à orienter les personnes vers la 



	 De l’important à l’essentiel : la colonne vertébrale de l’identité 	 37
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

forme de relation d’aide ad hoc, en les aidant à saisir les enjeux d’un 
travail thérapeutique et à choisir la démarche la mieux adaptée. L’ex‑
périence du coach lui permet également de prendre en compte le 
cadre de référence existentiel, spirituel ou confessionnel de son inter‑
locuteur et le système de représentation lié à ces valeurs ou croyances, 
sans pour autant confondre son rôle avec celui d’un guide spirituel. Il 
mesure à tout instant les limites de son intervention, en termes à la fois 
de compétence et de positionnement éthique, et n’hésite pas si néces‑
saire à renvoyer son client vers le spécialiste dont le métier répond à sa 
problématique.

Tout en s’interdisant de toucher directement au « jardin privé » de la 
personne, le coach n’en aide pas moins celle-ci à « remettre l’essentiel au 
cœur de l’important » et, ce faisant, à se recentrer autour de son « Prince ». 
Un peu comme un ostéopathe du sens, il accompagne son interlocu‑
teur dans la construction ou la reconstruction d’un nouvel équilibre qui 
lui permettra de grandir et de mieux se tenir debout, en accord avec 
lui-même et avec ses valeurs, en appui sur toutes les « vertèbres » de son 
identité. Et ainsi, à :
•• recouvrer davantage de cohérence et d’unité de son être ;
•• restaurer et développer sa capacité d’altérité (mieux écouter les autres, 

mieux communiquer, mieux gérer ses relations…) ;
•• accroître son estime de soi, c’est-à-dire conforter sa « sécurité ontolo‑

gique » (être bien dans sa peau, donc plus disponible pour les autres…) ;
•• mieux accorder ses décisions et ses actions, dans tous les aspects de sa 

vie, aux valeurs qui donnent sens à celle-ci.





3
LA THÉRAPIE INTÉGRATIVE 

PONDÉRÉE

Faire le choix d’une psychothérapie� n’est pas une démarche évidente 
dans notre société. D’abord parce que l’on a tendance à opposer les 
méthodes existantes, au lieu de les regarder dans leurs différences, mais 
aussi dans leur complémentarité. Selon l’histoire et l’expérience person‑
nelle, la formation, les lectures, le hasard des rencontres avec des théra‑
peutes ou des personnes ayant suivi une thérapie, les uns se tourneront 
plutôt vers la psychanalyse, les autres vers une aide relevant des psycho‑
logies humanistes, sans que ce choix ne corresponde forcément à une 
décision raisonnée.

Par ailleurs, bien qu’il existe mille façons d’être interpellé par la psycho‑
thérapie, et quantité de chemins pour y accéder, cette pratique demeure 
encore peu répandue, sinon exceptionnelle. Elle est vécue comme une 
solution de dernier recours pour résoudre un problème, au lieu d’être 
considérée à l’égal de l’exercice d’un sport – c’est-à-dire comme une 
activité qui s’adresse aussi, voire avant tout, aux « bien-portants ». Certes, 
le sport possède de réelles vertus rééducatives. Mais la plupart du temps, 
ce sont des personnes en bonne santé qui s’épanouissent dans et par sa 
pratique.

L’enjeu est un peu le même en matière de psychothérapie – comme 
plus largement en matière de relation d’aide : il s’agit de passer de la réé‑
ducation à la notion élargie de croissance de la personne humaine. Nous 
réduisons trop souvent la visée thérapeutique à la guérison de symp‑
tômes ou de problèmes, alors qu’une telle démarche d’accompagnement 



40	 Au cœur de la relation d’aide

peut offrir aux individus l’occasion, en même temps que le moyen, de 
se développer et de grandir. Et ceci, à la fois dans leur relation à eux-
mêmes, dans leurs relations aux autres et dans leur capacité d’être au 
monde.

AU-DELÀ DES CLIVAGES…

Au fil de mon long parcours dans l’univers de la relation d’aide, comme 
personne accompagnée et comme accompagnant, j’ai vécu à de nom‑
breuses reprises l’expérience du clivage thérapeutique. Dans un groupe 
d’Analyse Transactionnelle par exemple, j’étais invité à taire mes émois 
corporels et mes « états d’âme », pour me centrer exclusivement sur un 
travail comportemental très codifié. À l’inverse, dans le cadre d’une thé‑
rapie de type bio-énergétique, axée sur le travail corporel et émotionnel, 
on me demandait de cesser de vouloir « contrôler avec ma tête ». Dans 
un groupe rogérien, la liberté de parole, la bienveillance systématique 
s’accompagnaient trop souvent d’un refus de laisser s’exprimer certaines 
émotions telle que la colère. J’ai fait également plusieurs années de cure 
psychanalytique, et là c’était encore un autre monde, où le verbe prédo‑
minait – le mien surtout, plus que celui de mon analyste, dans l’ensemble 
très silencieux ! Il était tout à fait exclu de m’exprimer en tapant sur le 
matelas, par exemple, ce n’était pas dans une culture thérapeutique qui 
fait de la mise à distance des corps (celui de l’analysant et celui de l’ana‑
lyste) une condition d’accès à l’inconscient.

Autant d’expériences de la thérapie, autant d’expériences du cloi‑
sonnement et donc d’une certaine frustration. Car en tant que sujets 
humains, en aucun cas nous ne nous réduisons à de purs esprits, à des 
corps sans tête, ou à des complexes émotionnels ou comportementaux 
désincarnés. Par construction, l’homme est pluridimensionnel.

Cependant, très tôt, j’ai été également convaincu de la nécessité de 
distinguer les diverses modalités d’exploration de la personne, pour 
éviter la confusion thérapeutique. Effectuer une plongée au fond de son 
inconscient dans la neutralité de la relation psychanalytique, ou vivre 
l’aventure d’une psychothérapie d’inspiration humaniste, ce n’est pas 
exactement la même chose. Se lancer dans une thérapie longue, en par‑



	 La thérapie intégrative pondérée	 41
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

tant du principe qu’on peut franchir des étapes mais que le processus de 
guérison par définition est sans fin ; ou bien choisir une thérapie courte, 
en considérant au contraire qu’il est possible de guérir très rapidement 
– ce fut la position d’Éric Berne, fondateur de l’analyse transactionnelle : 
« on change d’abord et on analyse après » –, ce n’est pas non plus tout à 
fait pareil.

Comment se situer parmi ces approches, de façon à pouvoir choisir 
celle qui sera la plus conforme à ses propres besoins et valeurs, sans pour 
autant renoncer à prendre en compte aucune des dimensions de la per‑
sonne ? Tout mon cheminement de psychothérapeute et d’accompagna‑
teur dans la relation d’aide a été tendu vers la résolution de cette équation. 
Ma pratique comme mon enseignement théorique restent aujourd’hui 
guidés par une démarche intégrative, soucieuse de comprendre et d’ac‑
cueillir l’être humain dans sa globalité.

Dans cette démarche, trois points majeurs sont à considérer :

•• Le choix de la technique thérapeutique compte moins que celui du 
psychothérapeute.

•• Le thérapeute comme son client doivent avoir conscience des valeurs 
qui sous-tendent chaque posture et mode d’intervention thérapeutique.

•• Une fois les différents vecteurs thérapeutiques identifiés, il devient 
possible de les intégrer, dans leurs spécificités et leurs complémentari‑
tés, et donc de lever les contradictions.

LE CHOIX D’UN ACCOMPAGNATEUR

Opter pour une technique plutôt qu’une autre dans la vaste palette 
des méthodes d’accompagnement est un acte important, jamais neutre, 
comme nous le verrons plus loin. En termes de valeurs, il n’intervient 
toutefois qu’en quatrième plan. Compte d’abord le choix de la personne 
–  ou des personnes dans le cas d’un travail de groupe  – avec qui va 
se vivre une relation forte et exigeante : quelles valeurs incarne-t‑elle ? 
Comment rayonne-t‑elle ? Comment comprend-elle son client ? Et avant 
tout, comment la personne accompagnée se sent-elle en sa présence ?



42	 Au cœur de la relation d’aide

Au second plan vient la relation : l’accompagnant saura-t‑il l’établir 
puis la faire vivre ? Ni l’accumulation de titres sur une carte visite, ni une 
formation théorique poussée ne garantissent qu’en situation, il saura 
adopter le bon positionnement en regard des besoins de son client, puis 
ajuster le curseur selon l’évolution de la relation, tout en fixant les limites 
de celle-ci. À l’inverse, il n’est pas forcément nécessaire d’être surdiplômé 
pour pouvoir accompagner quelqu’un dans une relation où il se sent 
totalement en confiance.

Le niveau suivant, fondamental même s’il se place seulement en troi‑
sième plan, porte sur la connaissance des problèmes. Celle-ci découle 
d’une formation théorique et pratique, elle se nourrit aussi de l’ex‑
périence de vie de l’accompagnateur. Les anciens drogués ou anciens 
alcooliques, qui sont passés par là et ont su s’en sortir, comptent sou‑
vent –  pas toujours mais souvent  – parmi les plus compétents pour 
aider d’autres personnes soumises à l’addiction. De manière plus géné‑
rale, il importe que l’accompagnateur connaisse « de l’intérieur » la pro‑
blématique de son client. Cela ne signifie pas qu’il doit avoir vécu et 
résolu lui-même toutes les souffrances ou toutes les pathologies ; mais 
a minima, qu’il ait déjà accompagné des personnes dans le chemine‑
ment permettant de se libérer des problèmes en question. Il connaît le 
chemin, pour l’avoir déjà exploré et balisé, tout en sachant que chaque 
parcours individuel reste singulier : l’expérience humaine ne se repro‑
duit jamais à l’identique, il ne s’agit donc pas de se contenter de nor‑
maliser un itinéraire.

Vient enfin la technique. Certaines approches conviennent plus par‑
ticulièrement à certaines personnes, certaines pathologies ou certains 
types de problèmes – nous y reviendrons. Il est bien sûr indispensable 
de s’adresser à un accompagnateur compétent dans le type de travail 
attendu. Ainsi, par exemple, une personne ayant fait dix ans de psycha‑
nalyse et dont le blocage se révèle situé en fait au niveau émotionnel, 
devra en tenir compte lorsqu’elle se demandera comment poursuivre 
son travail thérapeutique : doit-elle continuer de se confier à un ana‑
lyste, se tourner vers un bio-énergéticien… ou bien s’adresser à un 
« généraliste de la relation d’aide », capable d’intégrer un ensemble de 
vecteurs d’accompagnement, plutôt qu’un spécialiste d’une seule et 
même méthode ?



	 La thérapie intégrative pondérée	 43
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

En synthèse

Le choix d’une technique est un critère majeur dans le choix d’un accompagnateur ; 
pour moi, elle ne se situe néanmoins qu’au quatrième plan. Suivant l’ordre d’impor-
tance, assurez-vous d’abord que la personne accompagnante vous convient. En second, 
vérifiez quelles sont ses capacités d’établir et de gérer une relation pour vous accom-
pagner dans votre travail de développement. Le troisième plan est celui de la connais-
sance des problèmes : dispose-t‑il d’une formation solide et d’une bonne expérience ?
1. Sa personne.
2. Sa capacité de gérer une relation.
3. Ses connaissances et compétences sur les problèmes.
4. Les techniques qu’il utilise.

UNE CERTAINE IDÉE DE LA SANTÉ

L’acte thérapeutique n’est jamais neutre, ni les techniques auxquelles il 
fait appel. Chaque approche est sous-tendue par une série de postulats 
épistémologiques avec lesquels elle se construit en cohérence. Ainsi, telle 
vision du travail thérapeutique renvoie à une certaine conception de 
la thérapie. Derrière cette représentation de la thérapie, on trouve une 
certaine idée de la guérison, fondée elle-même sur une philosophie de 
la santé. Laquelle s’enracine à son tour dans une certaine conception de 
l’Homme et de la « nature humaine » – c’est-à-dire une anthropologie, 
voire une spiritualité.

En effet, qu’est-ce qu’une thérapie ? S’agit-il de faire en sorte que la 
personne exprime ses émotions ? Qu’elle se sente mieux dans son corps ? 
Qu’elle soit plus à l’aise dans ses relations avec les autres ? Ou bien l’enjeu 
consiste-t‑il à l’aider à résoudre sa névrose de transfert ? À retrouver une 
autonomie et une liberté dans la conduite de sa propre vie ?

Et à partir de quand et de quoi considère-t‑on qu’une personne est 
guérie ? Est-ce quand elle n’a plus de symptômes ? Qu’elle a appris à 
vivre avec eux ? Ou bien guérira-t‑elle lorsqu’elle aura pu accuser ses 
symptômes et les traverser pour se reconstruire ?

Si l’on remonte encore, derrière la guérison, quelle idée nous 
faisons-nous de la santé ? S’agit-il seulement du « silence des organes », 
pour reprendre l’expression célèbre du Professeur Leriche ? Si l’on suit le 
psychanalyste, la personne saine ne serait-elle pas plutôt celle qui accède 



44	 Au cœur de la relation d’aide

à son inconscient pour se réapproprier sa propre histoire ? À moins que la 
santé ne désigne la capacité de tomber malade et d’en sortir rétabli ? Aux 
yeux du psychologue humaniste, l’individu en bonne santé est quelqu’un 
qui a des problèmes, qui les reconnaît et qui les traite, en prenant la res‑
ponsabilité de sa vie…

Acte thérapeutique

Conception de
la thérapie

Guérison

Santé

Anthropologie

Spiritualité

Figure 2.1 : Les niveaux de réalité qui sous-tendent  
le travail thérapeutique

Les démarches du médecin, du psychanalyste, du thérapeute com‑
portementaliste ou du bio-énergéticien, par exemple, ne diffèrent pas 
seulement par les techniques mises en œuvre : elles se distinguent les 
unes des autres, avant tout par le socle de valeurs, de croyances et de 
représentations qui les inspirent et à partir desquelles elles se déploient. 
Quand on parle de thérapies, il importe de ne pas confondre ces 
niveaux logiques. La technique à proprement parler – l’interprétation 
en psychanalyse, l’expression des émotions en Bio-énergie, le travail 
sur les postures du corps en Gestalt-thérapie, le contrat en Analyse 
Transactionnelle, etc. –, prend sens par rapport à l’anthropologie dans 
laquelle elle se situe.

Or, la plupart du temps, cette anthropologie reste implicite. Ce qui a 
deux conséquences :
•• les différentes conceptions de la thérapie sont considérées comme contra‑

dictoires. Face aux questions : quelle est la cause fondamentale de la maladie 
ou du problème, et comment la traiter ?, chaque école psychothérapeutique 



	 La thérapie intégrative pondérée	 45
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

prétend détenir la réponse alors qu’elle ne fait qu’embrasser une parcelle 
de la totalité humaine ;

•• une technique donnée est généralement jugée irrecevable hors de 
son champ thérapeutique originel : toucher l’autre physiquement, 
c’est OK dans une thérapie humaniste, soutenue par une théorie 
de la régression, dans laquelle le thérapeute s’implique en tant que 
personne dotée elle-même d’un corps et d’émotions ; mais cela reste 
un interdit formel dans le cadre d’une psychanalyse, où la mise à 
distance de l’autre doit permettre de créer une surface lisse pour le 
transfert.

UNE ANTHROPOLOGIE EN ACTE :  
SEPT ANGLES D’APPROCHE

Mon propos et celui de ce livre visent à montrer au contraire qu’il n’existe 
pas de contradictions fondamentales entre ces approches. Chaque vec‑
teur thérapeutique ouvre un angle de vue spécifique sur la complexité 
de la personne humaine. Et la complémentarité de ces points de vue 
apparaît dès que l’on se place dans une position « méta », englobante.

Ce constat ne dédouane pas – bien au contraire – le thérapeute de la 
nécessité de positionner son acte thérapeutique en fonction de l’anthro‑
pologie qu’il est en train d’acter. Ou en d’autres termes, d’expliciter le 
modèle thérapeutique auquel il se réfère. Il devient alors possible d’inté‑
grer ces différentes approches, dans une démarche qui permet de mobi‑
liser le ou les vecteurs appropriés selon les situations et les besoins de la 
personne accompagnée, en accord avec ses valeurs.

Le travail poursuivi depuis 35 ans m’a ainsi amené à distinguer sept 
« modèles », sept angles d’approche et sept vecteurs à partir desquels peut 
être appréhendé et mené le travail psychothérapeutique :
•• le modèle médical traditionnel ;
•• le modèle psychanalytique ;
•• le modèle humaniste ;
•• le modèle systémique ;
•• le modèle existentiel ;



46	 Au cœur de la relation d’aide

•• le modèle spirituel ;
•• le modèle intégratif pondéré.

Ces modèles ne sont en aucune façon exclusifs l’un de l’autre. Chacun 
inclut à un certain niveau les dimensions ouvertes par les six autres, tout 
en se polarisant autour d’un axe privilégié. En outre, les modèles sont 
interactifs : on ne peut sérieusement prétendre travailler une facette de 
la personne humaine sans toucher dans une certaine mesure aux autres 
dimensions.

Dans cette perspective, le modèle intégratif pondéré représente une 
tentative de construire un « méta-modèle » capable de rassembler les dif‑
férentes approches thérapeutiques.

Le travail d’accompagnement intégratif s’apparente au façonnage 
d’une pierre précieuse : le diamant brille de mille feux quand, et seule‑
ment quand, l’ensemble des facettes ont été taillées !

Le modèle médical

Je fais ici référence au modèle de la médecine occidentale au sens tra‑
ditionnel du terme (excluant donc les médecines douces, orientales ou 
autres), telle qu’elle est pratiquée dans les champs du somatique et du 
psychiatrique.

Malade
(Prince)

(Grenouille)

Symptôme

Médecin
interventionniste

Suppression du symptôme

Figure 2.2 : Le modèle médical traditionnel

Dans ce modèle, la personne peut être représentée entourée de plu‑
sieurs niveaux de défense, extériorisés sous la forme de symptômes. 
Comparable à la partie émergée d’un iceberg, le symptôme constitue 
l’aspect le plus voyant, les autres niveaux de souffrance, souvent pour une 



	 La thérapie intégrative pondérée	 47
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

large part inconscients, demeurant moins visibles. Face à ce symptôme 
devenu insupportable pour la personne elle-même et/ou la société qui 
l’entoure, le médecin est appelé à intervenir pour tenter de le réduire ou 
de le supprimer. Il s’efforce d’enlever ce qui fait souffrir, au moins dans 
sa manifestation et si possible dans sa cause première, sans pour autant 
toucher les différents niveaux défense de la personne.

Au plan somatique, dès lors que la personne sera débarrassée de ses 
symptômes physiques apparents, elle sera considérée comme guérie. 
De même, sur le plan psychiatrique, lorsqu’elle sortira de son pro‑
blème ou comportement pathologique, et se trouvera ainsi en mesure 
de réintégrer le corps social. Dans cette approche médicale dont le 
mot clé est bien le « symptôme », la guérison équivaut à la suppression 
de celui-ci. Où l’on retrouve le fameux « silence des organes » : est en 
bonne santé celui ou celle qui n’a plus à se préoccuper d’une souf‑
france corporelle.

On le voit bien, ce modèle se nourrit d’une anthropologie dans 
laquelle le « malade » s’oppose au « bien-portant », c’est-à-dire à la per‑
sonne censée retrouver un état « normal ». Pas question de stades de 
développement ou d’étapes intermédiaires : un saut qualitatif sépare la 
maladie de la guérison, selon la logique binaire du « ou – ou » – ou bien 
on est malade, ou bien on est guéri. Abrité par son statut, le médecin ou 
le psychiatre n’est pas « en cause », ce qui est en cause c’est la capacité du 
patient à recouvrer plus ou moins vite un état de guérison.

Comme tous les modèles, celui que j’esquisse ici apparaîtra bien évi‑
demment simplificateur. Il existe une multitude de formes d’exercice 
de la médecine, différant les unes des autres par les présupposés étiolo‑
giques, les méthodes employées, la sensibilité des praticiens, le type de 
relation nouée avec les patients. Il n’empêche que cette démarche se 
déploie toujours dans un espace caractérisé par sa bipolarité : il n’y a pas 
de continuité entre la maladie et la non-maladie – il n’existe pas de véri‑
table continuum de santé – et l’intervention vise le retour à une certaine 
normalité. Pourtant, toute l’histoire de la médecine le montre, celle-ci 
reste impuissante face à certains symptômes, maladies ou somatisations. 
Non pas en raison d’un progrès insuffisant des connaissances médicales 
et des traitements mais parce que, pour le patient, le problème se joue à 
un autre niveau.



48	 Au cœur de la relation d’aide

Le modèle médical

Mot clé : symptôme.
Travail thérapeutique : suppression du symptôme. Ce qui fait souffrir la per-
sonne sera enlevé dans sa manifestation et éventuellement dans sa cause.
Conception de la santé : « Silence des organes ».
Anthropologie : bipolarité maladie/santé, la personne malade devant redevenir 
bien-portante (norme)

Le modèle psychanalytique

Depuis plus d’un siècle, le modèle de la psychanalyse d’inspiration freu‑
dienne a profondément imprégné l’univers psychothérapeutique, voire 
toute la culture occidentale. De fait, il n’est plus possible de faire l’éco‑
nomie de concepts aussi fondamentaux que l’inconscient ou le transfert.

Le modèle médical reste ici présent à l’arrière-plan – l’époque n’est 
pas si lointaine où, suivant l’exemple de Freud, un psychanalyste se devait 
d’être d’abord un médecin. Cependant, bien que la psychanalyse se situe 
dans la même perspective scientifique, postulant un rapport de causalité 
linéaire entre un facteur étiologique et un effet, la prise en compte du 
symptôme y est tout à fait différente. L’analyste ne considère celui-ci ni 
comme la chose à supprimer, ni comme le signe indicatif de la maladie, 
mais plutôt comme un révélateur de conflits inconscients.

Névrose
de transfert

Psychanalyste
« neutre »

Figure 2.3 : Le modèle psychanalytique

L’objectif du thérapeute consiste à écouter, faciliter et accueillir 
l’émergence de ces conflits, résultant des mécanismes de refoulement, 
dans une lecture du présent comme lieu d’actualisation de l’histoire psy‑



	 La thérapie intégrative pondérée	 49
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

chosexuelle de la petite enfance et des nœuds qui s’y sont formés. Le 
symptôme importe moins que ce dont il est le message : le corps pousse 
un cri silencieux car la personne ne peut pas dire avec des mots, elle n’a 
pas accès à sa propre parole.

Dès lors, le travail thérapeutique, dans la cure analytique, se centre 
sur la réactivation des éléments structuraux de la pathologie de la per‑
sonne. Les défenses élaborées par l’analysant (le patient) au cours de son 
histoire se réactualisent dans la relation avec l’analyste, selon un processus 
dénommé « névrose de transfert » ; et c’est en les projetant sur cette rela‑
tion actuelle que l’analysant peut reconsidérer ses problèmes et les dis‑
soudre peu à peu avec l’avancée de la cure.

Grâce à la distance et la neutralité maintenues vis-à-vis de son patient, 
le thérapeute fait fonction d’« écran de projection », sur lequel se maté‑
rialise la névrose de transfert. Son aptitude à piloter ce processus lui vient 
d’une formation qui inclut son propre passage par ce phénomène de 
transfert, sur le divan d’un autre psychanalyste.

Sans être totalement absente de la visée thérapeutique, la guérison au 
sens traditionnel survient, en quelque sorte, de surcroît. Qui commence 
une psychanalyse n’a aucune garantie d’obtenir un jour la suppression de 
ses symptômes. Le plus important cependant n’est pas là. La guérison se 
définit plutôt comme un processus par lequel la personne se libère peu 
à peu de ses prisons inconscientes, accède à ses motivations profondes, 
au symbolique et à sa propre parole. En se réappropriant le sens de son 
histoire, l’analysant recouvre une liberté. La santé désigne non plus un 
état, mais la capacité d’accueillir et décoder, dans la vie quotidienne, les 
sens qui s’expriment dans les différentes formes d’émergence de l’in‑
conscient : symptômes, rêves, lapsus ou actes manqués.

Enfin, l’anthropologie sous-jacente reste ouverte. Elle n’est pas en 
elle-même exclusive, bien que la psychanalyse ne soit totalement exempte 
de visées réductionnistes : par exemple lorsqu’elle assimile les différentes 
représentations du monde et de l’être humain à autant de formes de 
répression ou de sublimation de conflits inconscients non résolus. Là 
encore, il faudrait faire le distinguo entre les différentes approches, dans un 
champ psychanalytique où l’on compte presque autant d’écoles que de 
praticiens ! Ce sont justement des divergences relatives à l’anthropologie 
qui ont amené, par exemple, les psychanalystes d’obédience jungienne à 



50	 Au cœur de la relation d’aide

s’éloigner de l’orthodoxie freudienne. Comme pour la médecine, il n’y a 
pas « la » psychanalyse, mais des psychanalyses et des psychanalystes.

Le modèle psychanalytique

Mots clés : inconscient et transfert.
Travail thérapeutique : le symptôme n’est pas la maladie ni le signe de celle-ci, 
mais le révélateur des conflits inconscients, le travail du thérapeute consistant à 
accompagner l’analysant dans la résolution de la névrose de transfert. À la diffé-
rence du modèle médical, le psychanalyste est passé lui-même par un processus 
analytique.
Conception de la santé : capacité d’accueillir les différents sens qui se mani-
festent dans les émergences de l’inconscient.

Le modèle humaniste

Ce modèle se réfère au mouvement de la psychologie humaniste, dont 
le champ spécifique couvre l’intégration du corps, des émotions, des 
dimensions cognitives et comportementales. J’inclus dans ce mouvement 
à la fois les approches fondatrices, incarnées notamment par Carl Rogers 
et Abraham Maslow, et celles regroupées sous les termes de « nouvelles 
thérapies », incluant la Bio-énergie, la Gestalt-thérapie, l’Analyse Transac‑
tionnelle, la Programmation neurolinguistique (PNL), la Communica‑
tion non violente (CNL), le Process Communication Model, etc.

Croissance
du Prince

Traitement de
la grenouille

Le psychothérapeute est
une personne en

croissance qui accueille,
sans neutralité

et intervient
Croissance du Prince et perlaboration des défenses

Figure 2.4 : Le modèle humaniste



	 La thérapie intégrative pondérée	 51
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Tout en se situant dans une filiation néo-freudienne, la psychologie 
humaniste s’en distingue par ses valeurs et ses pratiques, d’ailleurs diffé‑
rentes d’un courant thérapeutique à l’autre. Ce mouvement procède de 
deux postulats fondamentaux :
•• la finalité de la thérapie réside dans le fait de restituer à la personne la 

responsabilité de sa vie et de sa croissance, en plus d’une perspective 
de « réparation » des blessures ;

•• il n’est pas forcément nécessaire de passer cinq ou dix années sur le 
divan d’un psychanalyste pour avancer dans ce processus de guérison.
Cette position souvent rebelle ne prétend pas faire l’économie du tra‑

vail sur l’inconscient. Elle affirme que tout en accueillant cette dimension 
du psychisme, une thérapie courte permet à la personne de commencer 
à surmonter ses difficultés. Un individu sain n’est pas sans problèmes : 
c’est quelqu’un qui a des problèmes, qui les reconnaît et qui les traite. Et 
la santé n’équivaut pas à l’absence de maladie : tout corps vivant soma‑
tise, souffre au moins d’un bon rhume de temps à autre. À la limite, la 
guérison se définit par l’aptitude à bien vivre avec sa maladie, à savoir 
traverser des crises, à bien gérer son stress ou ses problèmes. Loin d’op‑
poser le malade au bien-portant, la psychologie humaniste se représente 
la santé comme un continuum, un chemin de développement sur lequel 
les personnes se trouvent plus ou moins avancées.

Ce regard un peu provoquant sur la santé et la guérison, donc sur le 
rôle de la thérapie, s’accompagne d’un repositionnement du thérapeute. À 
l’instar du psychanalyste, le praticien humaniste a suivi une thérapie per‑
sonnelle, il a lui-même fait l’expérience du processus qu’il conduit. Plus 
interventionniste que le psychanalyste, cependant, il ne reste pas derrière 
l’écran de la neutralité. Tout en posant les limites et les garde-fous néces‑
saires, il s’assume dans la relation avec son patient en tant que personne 
qui parle d’elle-même, communique, exprime des émotions, formule des 
conseils, donne si nécessaire des protections ou des permissions. Face à 
un client aux comportements très négatifs, suicidaires ou violents, le thé‑
rapeute s’efforcera ainsi de poser les limites protectrices que les figures 
parentales n’ont pas été en mesure de fixer, pour qu’il puisse reprendre 
sa marche en avant. L’accompagnant n’est pas ici un bien-portant face à 
un malade : c’est quelqu’un qui a déjà fait, pour lui-même, un bout du 
chemin qu’il parcoure de nouveau avec la personne accompagnée.



52	 Au cœur de la relation d’aide

La croissance, voilà le mot clé dans l’anthropologie humaniste. Prenons 
la métaphore de la « Grenouille » et du « Prince ». Du fait des mauvaises fées 
ou des sorts reçus dans notre enfance, des injonctions des figures paren‑
tales, des traumatismes que nous avons subis, mais aussi de nos décisions 
prises face à ces épreuves, nous sommes tous un peu des Grenouilles ; ou 
en d’autres termes, des « Princes » ou des « Princesses » enfermés dans une 
« peau » formée, à l’image des enveloppes de l’oignon, d’une multitude de 
systèmes de défense. C’est cette part de nous-mêmes cachée derrière nos 
résistances et nos blocages, emprisonnée dans nos carcans mentaux, corpo‑
rels ou émotionnels, que la thérapie propose de libérer. Au lieu d’attaquer 
directement les défenses – comme le ferait un médecin – le thérapeute 
humaniste présuppose la présence du Prince caché derrière celles-ci ; et il 
va « rejoindre » ce Prince pour travailler avec lui à lever les barrières. Pour 
reprendre un terme d’analyse transactionnelle, l’anthropologie postule ici 
que la personne est fondamentalement « OK ». Cela signifie plusieurs choses :
•• à condition de voir le « Prince » ou la « Princesse » cachés dans la « Gre‑

nouille », il est possible d’accepter la personne et de l’aimer incondi‑
tionnellement ;

•• cette personne est regardée comme capable de changer, donc guéris‑
sable, même si sa pathologie a résisté aux moyens traditionnels ;

•• enfin, elle peut comprendre les enjeux du travail thérapeutique, donc 
prendre une part active à la résolution de ses problèmes.
En somme, le thérapeute humaniste fait sienne la croyance fondamen‑

tale en l’existence, dans chaque être humain, d’une partie positive qui ne 
demande qu’à grandir et s’épanouir, pour irradier toute la personne. Une 
personne responsable de son histoire, capable de changement positif, et 
surtout, de devenir l’acteur de son propre changement. Dès lors, la visée 
thérapeutique n’est plus seulement la réparation, elle englobe la réalisation 
et le dépassement de soi. Dans ce modèle, la guérison correspond à une 
libération. Guérir équivaut à se libérer de ses carcans personnels. Ainsi, en 
Analyse Transactionnelle, le « scénario » se définit comme un plan de vie 
décidé dès l’enfance, sous l’influence de figures familiales pesantes ou de 
traumatismes, enfermant l’individu dans un « destin » auquel il ne croit pas 
pouvoir échapper. Le travail thérapeutique consiste à déjouer ce scénario. 
Pour cela, le thérapeute aide le Prince ou la Princesse à grandir, en mobi‑
lisant positivement son énergie au lieu d’en nourrir sa pathologie.



	 La thérapie intégrative pondérée	 53
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

L’énergie déliée devient une énergie libre, disponible pour se déve‑
lopper soi-même et avec les autres. La personne saine est capable de dire : 
« ce que j’ai décidé sous l’effet des contraintes de mon histoire person‑
nelle, je peux le redécider en être libre et responsable de ma vie ».

La pyramide de Maslow

La théorie d’Abraham Maslow définit les différents niveaux de besoins de la per-
sonne et montre par quelles étapes passe la croissance de l’être humain. Ce pro-
cessus est représenté sous la forme d’une pyramide :
La théorie d’Abraham Maslow définit les différents niveaux de besoins de la per-
sonne et montre par quelles étapes passe la croissance de l’être humain. Ce pro-
cessus est représenté sous la forme d’une pyramide :

Besoins de réalisation

Besoins de reconnaissance

Besoins d’appartenance

Besoins de sécurité

Besoins physiologiques

Figure 2.5 : La pyramide de Maslow

Selon Maslow, le développement de la personne est « tiré » par la satisfaction de 
ses besoins, la réalisation d’un certain niveau de besoins « libérant » une aspiration 
à réaliser le niveau supérieur. L’être humain ne peut indéfiniment se contenter de 
satisfaire ses besoins physiologiques (se nourrir, s’abriter, etc.), premiers à appa-
raître. À un certain moment, il passe à un autre stade, en trouvant sa motivation 
dans la résolution de ses besoins de sécurité matérielle. Puis le fait de gagner sa vie 
ne suffit plus à lui donner un sens. Une fois ce niveau saturé, il faut que le besoin 
d’amour et d’appartenance à une communauté humaine soit comblé, puis le besoin 
de reconnaissance, pierre angulaire de l’estime de soi et de la réalisation de soi. Ce 
processus d’accomplissement procède par paliers, mais aussi par cycles, et il est 
évidemment sans fin. Il rend compte du développement de la personne dans un 
cadre thérapeutique, tout autant que dans un contexte familial, social ou profes-
sionnel plus ordinaire.



54	 Au cœur de la relation d’aide

Le modèle humaniste

Mot clé : croissance.
Travail thérapeutique : accompagner la personne dans la mobilisation de son 
énergie pour se libérer de ses limitations.
Conception de la santé : foi dans la capacité de la personne de comprendre 
et de participer à la résolution de ses problèmes. Capacité de vivre le stress, la 
maladie, éventuellement comme métabolisation des changements nécessaires dans 
le processus de transformation de la personne en croissance.
La santé s’inscrit dans un continuum : les personnes sont en croissance à un 
degré plus ou moins avancé.

Un modèle multivectoriel

Une autre spécificité du modèle humaniste tient à son caractère mul‑
tivectoriel16. Son plan de travail englobe en effet les dimensions compor‑
tementale, corporelle, émotionnelle, cognitive, transpersonnelle, onirique 
et imaginaire. La personne accompagnée se trouve placée au centre d’un 
faisceau de vecteurs thérapeutiques, auxquels il est possible de faire appel 
ou non selon les besoins, les moments et les situations.

Dans le travail comportemental, la thérapie s’axe sur les com‑
portements pathologiques, par exemple les phobies. Ainsi, une per‑
sonne incapable de prendre l’avion ou de parler en public, est amenée 
à apprivoiser progressivement son symptôme, à désactiver ses com‑
portements problématiques et à en apprendre de nouveaux. Ce tra‑
vail repose sur des techniques telles que l’analyse transactionnelle ou 
l’hypnose, en elles-mêmes résolutoires : la personne surmonte son 
problème, elle parvient à prendre l’avion ou s’exprimer devant un 
auditoire sans grande difficulté.

16. Voir Les bio-scénarios, clés énergétiques du corps et de l’esprit de Jean-Michel Fourcade et 
Vincent Lenhardt, page 21, InterEditions 2007.



	 La thérapie intégrative pondérée	 55
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Transpersonnel
(Psychosynthèse par exemple)

Cognitif
(Analyse

Transactionnelle)

Corporel et émotionnel
(Bio-énergie)

Onirique
(Rêve éveillé

dirigé)

Comportemental (et cognitif)
(Analyse

Transactionnelle)

Émotionnel
(Gestalt et Bio-énergie)

Figure 2.6 : Les vecteurs du champ thérapeutique

Le travail émotionnel passe d’abord par la permission donnée à la 
personne d’exprimer des émotions qu’elle s’interdisait d’extérioriser 
– généralement parce que dans sa famille « ça ne se faisait pas ». Il existe 
en effet des familles où l’on n’a pas le droit de se mettre en colère, 
d’autres où il n’est pas permis de pleurer… Grâce à des techniques de 
Gestalt-thérapie ou de Bio-énergie, le travail sur ces « rackets émotion‑
nels » permet d’identifier ces interdits introjectés, puis de s’en libérer en 
s’autorisant à exprimer ses émotions.

Le travail corporel à proprement parler fait appel à des techniques 
de type bio-énergétique, notamment la piscine d’eau chaude (voir cha‑
pitre  6), qui permettent au corps de relâcher ses tensions chroniques. 
Identifiées par Wilhelm Reich sous le nom d’« armure corporelle », ces 
tensions correspondent à l’ensemble des défenses construites au niveau 
physiologique. Le fait de les détendre grâce à des massages ou autres 
méthodes de travail corporel a une influence positive sur le « caractère », 
c’est-à-dire sur la façon dont s’organisent les défenses psychologiques 
qui entravent plus ou moins la croissance.

Dans le travail cognitif, le thérapeute et son client s’attachent à 
comprendre le pourquoi et le comment des comportements, à décoder 
« jeux de rôles » et « scénarios » pour ne plus s’y laisser piéger. Ainsi, en 
Analyse Transactionnelle, la mise en place de contrats, de protections 
et de permissions, aide la personne à se libérer de ses scénarios com‑
pulsifs : par exemple en apprenant à dire « non » à un conjoint ou un 
patron, une figure d’autorité identifiée à une figure parentale écrasante 



56	 Au cœur de la relation d’aide

introjectée dans l’enfance. Avec l’appui de la relation avec son théra‑
peute, l’individu s’autorise à « être lui-même » et à oser prendre des 
risques.

Enfin, il convient d’évoquer le travail transpersonnel, qui débouche 
sur des pratiques de méditation mobilisant des niveaux de conscience 
au-delà de la personne, ainsi que le travail onirique centré sur le matériel 
des rêves et la richesse de la vie imaginaire.

Les approches et les techniques sont donc extrêmement variées, et 
elles peuvent se combiner soit dans une thérapie de groupe, soit dans 
une thérapie individuelle, soit encore dans une démarche associant ces 
deux dimensions.

Les niveaux de défense

La libération du prince, objectif de la thérapie humaniste, présuppose 
l’identification des différentes couches de défense à l’intérieur desquelles 
la personne s’est repliée. Pour se représenter l’organisation de ces défenses 
à lever, on peut penser à l’image des poupées russes ou à celle des pelures 
de l’oignon.

Symptôme

Oral

Symptôme
4

Symptôme
2

Symptôme
3

5
Symptôme
apparent

Oral
rebelle

Rigidité

Défense 1 Défense 2 Défense 3 Défense 4

Blessure
Problème
relationnel

Figure 2.7 : Les niveaux de traumatisme et de défense

Généralement, le client vient en thérapie avec une demande de traiter 
un symptôme apparent : insomnie, angoisse, troubles psychosomatiques, 
problèmes affectifs ou professionnels… Ce symptôme peut se comparer 
à une « nodosité » sur la couche extérieure de l’oignon.



	 La thérapie intégrative pondérée	 57
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Il n’est évidemment pas question d’en rester là, la thérapie se don‑
nant pour visée de traverser, ou perlaborer, les couches successives de 
défense en remontant vers l’origine du problème, à des stades tout à 
fait précoces.

Par exemple, une personne qui s’est sentie menacée dans sa petite 
enfance pour une raison ou une autre (elle a été étranglée à la nais‑
sance par le cordon ombilical, n’était pas désirée par sa famille, a été 
délaissée par sa mère faute de temps suffisant pour s’en occuper…) a 
construit un premier niveau de défense, la conduisant à s’isoler pour 
se protéger de la menace supposée – disons sa mère. Ce faisant, elle 
s’est coupée aussi d’une source de satisfaction de ses besoins. Elle a 
donc vécu un manque (dans une dimension d’oralité) qui l’a amenée 
à dénier ses besoins, et à élaborer ainsi une deuxième couche de 
défense. Perdant en partie pied dans la réalité et dans les relations avec 
les autres, du fait de ce déni, elle a développé une « oralité rebelle » : 
elle n’a plus jamais rien demandé à personne, tout en comblant ce 
manque par la répression ou le refoulement –  troisième niveau de 
défense. Toujours insatisfaite et mécontente de la relation avec les 
autres « qui ne lui donnent jamais ce dont elle a besoin ». elle s’est 
rigidifiée, s’est coupée de ses sensations et de ses émotions, en déve‑
loppant en parallèle un intellect très aiguisé, ainsi qu’une agressivité 
qui constitue son problème apparent : elle n’arrive pas à établir une 
relation, ce qu’elle exprime en disant « ça ne va pas dans mon boulot, 
avec mon conjoint, je ne parviens plus à vivre de relations satisfai‑
santes, aidez-moi à aller mieux ! ».

On comprend bien que le thérapeute doit accueillir cette demande, 
sans pour autant s’y arrêter. Il écoutera la personne dans le récit de son 
histoire, de façon à pouvoir décoder sa constellation familiale ainsi que 
la sédimentation de ses traumatismes et ses défenses. Puis il encoura‑
gera le Prince ou la Princesse à sortir, à se défaire de ses peaux succes‑
sives. Quels que soient les vecteurs utilisés, le travail devra traverser et 
dissoudre l’ensemble des défenses. Et ce processus de libération pas‑
sera nécessairement par des « crises de croissance » susceptibles de se 
métaboliser, donc de s’exprimer sous forme de nouveaux symptômes 
à apprivoiser : dans le modèle de la thérapie humaniste, la santé n’est 
décidément pas le mutisme des organes !



58	 Au cœur de la relation d’aide

Une autre vision de la santé et de la normalité

Le courant connu sous le nom de « psychologie humaniste », auquel se rattachent 
le « Mouvement du potentiel humain » et les « Nouvelles thérapies », se définit par 
un ensemble de valeurs concernant l’individu humain, sa place dans la société et son 
rôle d’agent de changement dans le monde. Parmi ces valeurs, nous retiendrons ici 
une conception de la santé en rupture avec l’approche cartésienne du corps humain, 
qui caractérise la médecine somatique, la psychiatrie et la psychologie traditionnelles. 
Selon Descartes, la maladie est le résultat d’un fonctionnement anormal du corps, 
considéré comme une machine : le rôle du thérapeute consiste alors à prescrire le 
traitement qui rétablira ou s’efforcera de rétablir un fonctionnement normal.
La psychologie humaniste propose un tout autre regard sur la maladie physique ou 
psychologique. Elle voit dans celle-ci non pas un accident ou un dysfonctionnement, 
mais plutôt l’un des modes d’expression de l’être humain, considéré comme un 
tout insécable, corps et esprit indissolublement mêlés. La maladie prend sens non 
seulement par rapport à l’individu en tant qu’entité indivis, mais par rapport à la 
personne en tant qu’élément d’un ensemble plus vaste – famille, groupe social, com-
munauté professionnelle, etc. Comme l’ont montré les thérapeutes se réclamant 
de l’antipsychiatrie ou des thérapies familiales, institutionnelles ou systémiques, le 
système relationnel dans lequel vit la personne joue un rôle décisif dans son équi-
libre individuel : il est donc à prendre en compte dans l’approche de la pathologie. 
La « santé » ou la « maladie » ne représentent que des formes individualisées expri-
mant l’état du système relationnel. Le thérapeute, en tant qu’agent de changement, 
est là pour aider à mettre en place de nouvelles relations.
Cette approche différente de la notion de la santé conduit à revisiter également le 
concept de normalité. Dans une perspective ethno-anthropologique, est « normal » 
ce qui est conforme aux standards d’une communauté donnée. Des individus consi-
dérés comme normaux dans cette culture – parce qu’éduqués, « fabriqués » pour s’y 
conformer – seraient regardés comme anormaux dans un autre contexte. Dès lors, l’idée 
de normalité apparaît… normative et réductrice. Dans une vision humaniste, l’homme 
« normal », au sens d’« authentique », serait plutôt celui dont la croissance aboutit à un 
« être au monde » ouvert sur les autres cultures et en enrichissement permanent.

Le modèle systémique

Avec ce quatrième modèle, l’angle de vue se focalise sur les relations entre 
les personnes, le « système relationnel ». Les thérapies systémiques trouvent 
l’une de leurs sources d’inspiration dans les travaux de Gregory Bateson et 
Paul Watzlawick, pour ne citer que les plus connus parmi les théoriciens de 
la communication humaine regroupés parfois improprement sous le nom 
d’« école de Palo Alto ». Elles se nourrissent également des divers courants 
de la « thérapie familiale ».



	 La thérapie intégrative pondérée	 59
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Système
relationnel

Thérapeute

Interventions auprès du système et non aux niveaux intrapsychiques

Figure 2.8 : Le modèle systémique

Dans les modèles précédents, le champ thérapeutique coïncidait avec l’in‑
dividu considéré comme une réalité isolable de son environnement. La systé‑
mique ouvre à une toute autre configuration : la personne vient en thérapie 
« avec » le système relationnel auquel elle appartient, qu’il s’agisse du couple, 
de la famille, de plusieurs familles, voire d’un ensemble encore plus vaste tel 
qu’une institution. Le thérapeute travaille avec le système, sur l’ensemble des 
interactions qui le constituent, plutôt qu’avec les individus. D’une certaine 
manière, l’anthropologie systémique affirme que l’homme prend sa valeur 
dans et par le jeu complexe de relations dans lequel se forge son identité.

La conception de la santé s’en trouve renversée. De façon paradoxale, la 
personne qui accuse le symptôme dans un système donné – par exemple 
le schizophrène au sein d’une famille – peut être aussi regardée comme son 
élément le plus sain. Le porteur de symptôme, dépositaire de la maladie, est 
investi d’un rôle de bouc émissaire, de victime expiatoire ou d’alibi, qui masque 
les relations pathogènes existant entre les autres membres du groupe. Par là 
même, aux yeux du thérapeute, le « malade » devient le révélateur des dysfonc‑
tionnements et problèmes affectant le système. Les communautés humaines 
sont souvent soudées par une identité extrêmement narcissique : elles se jugent 
« à part » et les individus consacrent une partie de leur énergie à entretenir ce 
mythe. Or, un groupe qui se prétend sans problème cache probablement un 
système malade. Toute communauté vit des changements, des deuils, des rup‑
tures ; si elle fonctionne dans le déni permanent des réalités, si elle se montre 
incapable de se remettre en cause et d’évoluer, elle devient pathologique – elle 
produit des schizophrènes. À l’inverse, un système sain reconnaît ses problèmes 
et les traite. Il accepte sa propre transformation, sans s’identifier à un mythe 
familial ou institutionnel qu’il n’est pas question de toucher.



60	 Au cœur de la relation d’aide

Au lieu de chercher à supprimer le symptôme (par exemple en mettant 
à l’écart la personne porteuse de la pathologie du groupe, en la désignant 
comme folle), le thérapeute systémique l’utilise comme un levier pour 
remettre le groupe en mouvement. À travers le travail d’accompagnement, 
les acteurs prennent conscience du système au sein duquel ils interagissent, 
puis ils apprennent à y résoudre leurs problèmes de façon autonome, grâce 
à des actions de changement dans lesquelles ils s’impliquent. La posture 
thérapeutique, interventionniste mais paradoxale, reçoit la demande d’aide 
pour mieux renvoyer les acteurs à eux-mêmes et les amener à s’assumer 
comme système, donc à avancer sur la voie de la guérison.

Le modèle systémique

Mot clé : système.
Travail thérapeutique : il ne se fait pas avec la personne seulement mais aussi 
avec le système et l’ensemble des interactions constitutives de ce système.
Conception de la santé : la personne qui accuse le symptôme n’est pas forcé-
ment la personne la plus malade. Il ne s’agit donc pas nécessairement de supprimer 
le symptôme mais de le prendre en compte de manière paradoxale pour établir la 
santé, non plus dans la tête des individus, mais dans la relation, par les acteurs du 
système. Les personnes et le système doivent devenir capables par eux-mêmes de 
résoudre leurs problèmes.
Anthropologie : l’homme prend sa valeur dans le système des relations auquel 
il appartient.

Le modèle existentiel

Donner un sens à son existence : ainsi se définit la santé d’un point de vue 
existentiel. La référence majeure est ici Victor Frankl, disciple de Freud, 
psychiatre et psychanalyste, qui a fondé la logothérapie – ou thérapie 
par le sens – après avoir vécu l’enfer des camps de concentration nazis. 
Frankl, dont les ouvrages m’ont bouleversé, avait été lui-même frappé 
par ce constat : les personnes capables de survivre à des conditions d’en‑
fermement effroyables, voire indépassables en horreur, étaient souvent 
celles qui parvenaient à donner un sens à leur vie. Non pas forcément 
les plus fortes physiquement, ni les plus malines, ni même les plus chan‑
ceuses. Mais celles qui s’accrochaient à la vie parce qu’elles construisaient 
du sens, c’est-à-dire une capacité de relation avec un objet d’amour réel 



	 La thérapie intégrative pondérée	 61
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

(une personne aimée, une famille à retrouver…), imaginaire (un univers 
onirique, une œuvre à poursuivre ou à accomplir…) ou symbolique (par 
exemple la foi religieuse). À partir de cette expérience phénoménolo‑
gique, difficilement transmissible17, Frankl a développé une théorie et 
une pratique thérapeutiques à proprement parler renversantes.

Dans ce modèle, la guérison ne vient ni de la suppression du symp‑
tôme ni de l’absence de problèmes, mais du sens que je donne à mon 
existence. Premier et ultime besoin de l’être humain, ce sens se définit 
bien sûr par rapport à l’histoire personnelle. La thérapie existentielle ne 
rejette pas l’apport freudien, à savoir la mise en lumière du rôle clé du 
passé, en particulier dans la petite enfance. Mais elle prend en compte 
le présent et l’avenir, en regard desquels la personne préserve sa capa‑
cité d’intention. Puisqu’il s’agit bien de mon histoire, je peux toujours 
décider du sens des événements susceptibles de survenir aujourd’hui et 
demain dans ma vie, y compris les plus insensés.

Même face à la mort, je peux choisir de bien mourir, et cette inten‑
tion décidera de la façon dont je vivrai le reste de mes jours. Même si je 
ne garde que très peu de forces entre les mains, je suis libre de décider de 
la façon de les utiliser.

Plan de vie
Naissance

Ici et maintenant

Mort

Pour quoi

Sens

Pourquoi

Pour qui

Figure 2.9 : Le modèle existentiel

17.  Frankl a cependant tenté d’en rendre compte dans ses livres : Will to Meaning : Founda-
tions and Applications of Logotherapy (1990), Man’s search of Meaning (1998), Découvrir un sens 
à sa vie : avec la Logothérapie (Éditions de l’Homme, 2005).



62	 Au cœur de la relation d’aide

Dans cette perspective, la psychothérapie existentielle a pour objet 
d’aider la personne à resituer le vécu de l’instant dans le déploie‑
ment de son existence. Autrement dit, cette situation qu’elle vit ici et 
maintenant, ce moment de souffrance ou cette épreuve peuvent-ils 
prendre une signification, en regard de son passé et de son avenir, 
cohérente avec les valeurs qui fondent son existence ? À partir du 
moment où l’on parvient à conférer un sens à un événement, la façon 
de le vivre s’en trouve profondément modifiée, et cela vaut aussi bien 
pour un deuil, une maladie, une crise, une réussite difficile à affronter. 
Est en bonne santé celui ou celle qui a ou qui recouvre la capacité 
d’assumer tout entière son histoire personnelle, éventuellement en la 
resituant dans une perspective anthropologique plus large, matérialiste 
ou spirituelle.

Les psychothérapies existentielles rejoignent les approches humanistes 
en ce qu’elles entendent développer la faculté de l’être humain à agir sur 
son destin. Elles posent la question de l’accès au sens de l’existence moins 
en termes de causalité (« pourquoi ? ») que de finalité (« pour quoi ? »).

Le modèle existentiel
Mot clé : sens.
Travail thérapeutique : donner un sens au symptôme (et non le supprimer) 
pour le resituer dans l’ensemble d’un parcours de vie.
Conception de la santé : la santé réside dans le fait d’assumer toute son histoire 
personnelle. Ceci, en prenant en compte ce phénomène existentiel majeur qu’est 
la mort et, dans le paradoxe même de la vie, donne un sens à chacun de ses actes.
Anthropologie : le vécu de l’instant doit être replacé dans l’ensemble existentiel 
de la vie de la personne et lui permettre d’accéder aux valeurs qui fondent son 
existence et vont lui donner un sens.

Le modèle spirituel

L’accompagnement spirituel relève-t‑il du champ des thérapies ? La 
réponse à cette question sera positive si l’on admet que se produisent des 
guérisons physiques, psychiques ou psychosomatiques par la voie du spi‑
rituel, tout comme le fait qu’il existe des causes spirituelles de la maladie. 
Partageant moi-même une foi chrétienne, j’ai vécu de telles expériences 
de guérison, que l’on rencontre aussi dans d’autres spiritualités.



	 La thérapie intégrative pondérée	 63
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Avec ce sixième modèle, qui d’une certaine manière prolonge le 
modèle existentiel et l’approfondit, la signification du concept de santé 
se construit en fonction de la réponse anthropologique, voire théolo‑
gique, apportée aux questions fondamentales sur la nature de l’Homme 
et sa place dans l’univers.

Pour un agnostique, l’être humain vit séparé des autres et la question 
de Dieu ne se pose pas. Tandis qu’aux yeux d’un croyant, l’Homme se 
définit comme un être de communion, dont l’existence prend sens dans 
un rapport privilégié avec Dieu ou le cosmos. Selon l’anthropologie, et 
la représentation qu’elle propose de l’idéal humain, les valeurs, le sens 
donné à la vie, et par voie de conséquence, le rapport à la santé et à la 
guérison diffèrent sensiblement.

Dieu

Client
Thérapeute

Niveau
spirituel

Niveau psychologique

Niveau
spirituel

Émanation de la vie divine

Figure 2.10 : Le modèle spirituel

En principe, toute démarche thérapeutique exigerait d’expliciter l’an‑
thropologie spirituelle dans laquelle se situent les acteurs. Il n’est pas 
question de procéder dans cet ouvrage à un tour d’horizon complet des 
spiritualités, aussi diverses que les cultures humaines. Dans ce domaine 
où règne souvent la confusion des discours, on peut néanmoins dégager 
quelques grandes polarités.



64	 Au cœur de la relation d’aide

Dans une spiritualité de type humaniste, l’Homme représente la 
valeur suprême, mesure et fin de toute chose. Les archétypes anthropo‑
logiques sont ici les figures du sage, du héros, voire du surhomme en qui 
se réalisent les potentialités de l’individu humain.

Les spiritualités que l’on peut qualifier de « païennes », incluant 
les différentes formes de l’animisme, sont celles où l’homme cherche 
à se concilier les dieux et les forces de la nature, souvent occultes. 
L’identité de l’homme est inspirée par la figure du prêtre, du chaman 
ou du sorcier.

Les spiritualités de type ésotérique visent à utiliser les différentes 
religions comme des étapes de croissance de l’être humain, censées 
l’amener à se développer jusqu’à atteindre une conscience cosmique. 
L’archétype correspond au « grand initié » qui connaît les secrets de 
l’univers et devient partie intégrante du cosmos ou de la conscience 
divine.

Dans une spiritualité de type moniste, le plus souvent d’inspi‑
ration orientale, l’être humain n’a pas été créé : il est lui-même de 
nature divine, et le travail d’ascèse le conduit à réaliser en lui-même 
la divinité qui constitue sa nature, comme la goutte d’eau appartient 
à l’océan. Les modèles anthropologiques sont le « libéré vivant » (en 
sanscrit Jivan Mukta : l’être libéré, réveillé de ce rêve cosmique trom‑
peur qu’est la création), le sage et le gourou dont le rôle consiste à 
transmettre l’éveil, la connaissance. Dans cette perspective réincarna‑
tionniste, la santé et la guérison font partie intégrante de la croissance 
spirituelle.

Les spiritualités de type biblique opèrent quant à elles un saut qua‑
litatif majeur, en faisant de l’Homme une créature qui reçoit tout de 
Dieu. Dans ces spiritualités de la Grâce, le modèle humain n’est plus le 
héros ni le libéré vivant, mais la figure du saint : à savoir un être blessé 
par le péché, le sien propre et celui des autres, c’est-à-dire le refus passé 
et présent de participer à la vie divine. Dans l’anthropologie biblique, 
si la valeur suprême réside bien dans cette participation à la vie divine, 
celle-ci ne dépend pas seulement de la volonté et l’action humaines : la 
Grâce se reçoit, comme don gratuit de Dieu, le saint étant celui qui, par 
la façon de conduire sa vie, ouvre simplement sa porte au divin. Le salut 
– le retour dans la vie divine – importe plus que la guérison des corps. 



	 La thérapie intégrative pondérée	 65
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Mieux vaut être borgne ou malade dans le Royaume qu’en pleine santé 
hors de la vie divine. Il ne s’agit pas de renoncer à la guérison corpo‑
relle ou psychique, pour autant celle-ci n’est pas la finalité première. La 
maladie ou la perte d’un être cher peuvent être regardées comme des 
épreuves auxquelles donner un sens transcendant, ce sens toutefois reste 
second par rapport au don de soi. Quant à la guérison spirituelle, elle ne 
se confond pas avec le salut, elle en est seulement le signe. Et elle suppose 
l’acceptation des différents deuils, des « nuits » spirituelles, pour accéder 
à la rédemption.

VOIE  
HUMANISTE

Croissance  
de l’Homme  
vers  
le héros 
le Sage.

VOIE  
PAÏENNE

Divinités ou 
forces occultes ou 
cosmiques

L’Homme se 
concilie les dieux 
ou les forces 
naturelles ou 
surnaturelles.
L’homme devient 
prêtre, chaman 
ou sorcier.

VOIE  
ÉSOTÉRIQUE

L’Homme acquiert 
une conscience 
cosmique 
au-delà des 
religions, il devient 
un mage ou un 
grand initié.

VOIE  
MONISTE

L’Homme dans 
un processus 
d’autodivinisa-
tion « réalise » sa 
« nature divine » et 
devient un libéré 
vivant un jivan 
mukta.

VOIE  
BIBLIQUE

Dieu

L’Homme s’ouvre 
dans sa liberté 
et répond à la 
Grâce de Dieu 
qui le sauve de sa 
séparation (son 
péché), et tend à 
devenir un Saint.

Figure 2.11 : Cinq modèles spirituels

Le modèle intégratif pondéré

Ce septième et dernier modèle se présente en même temps comme un 
« méta-modèle », dans la mesure où il englobe les six paradigmes précé‑
dents. Pour reprendre l’image du diamant, le thérapeute intégratif s’ef‑
force de travailler toutes les facettes de la personne humaine, ou tout au 
moins de les accueillir, ce qui implique des modalités d’intervention bien 
particulières.

Selon les individus, les problèmes, les besoins spécifiques, les moments, 
les stades d’avancée de la thérapie, il veille à identifier et à mobiliser le 



66	 Au cœur de la relation d’aide

vecteur le mieux approprié, sans pour autant perdre de vue l’ensemble 
des autres vecteurs. Lorsque le besoin de la personne relève d’une forme 
d’accompagnement spécifique, il n’hésite pas non plus à l’orienter vers 
le spécialiste approprié – médecin, psychanalyste, thérapeute familial ou 
accompagnateur spirituel…

Pour qu’un changement thérapeutique soit réel et durable, il doit 
s’opérer dans les différentes dimensions constitutives de la personne 
(corporelle, émotionnelle, comportementale, psychique individuelle et 
psychique familiale et sociale, existentielle, spirituelle).

1. Modèle
médical

6. Modèle
spirituel

5. Modèle
existentiel

4. Modèle
systémique

3. Modèle
humaniste

2. Modèle
psychanalytique

7. Méta-modèle
intégratif
pondéré

Figure 2.12 : Le modèle intégratif pondéré :  
Les vecteurs interagissent les uns avec les autres,  

bien que chacun d’eux représente un axe privilégié.

Un accompagnement thérapeutique n’intégrant pas la globalité de la 
personne humaine ne saurait déboucher que sur des solutions partielles, 
et donc souvent insuffisantes. Les résistances au changement ont en effet 
tendance à surinvestir le terrain privilégié par la thérapie lorsque celle-ci 
s’enferme dans un seul champ à l’exclusion des autres : dans un travail de 
type purement corporel par exemple, la personne accompagnée tend à 
sur-renforcer son armure pour préparer son corps à résister de manière 
forte. L’approche monovectorielle risque ainsi de s’épuiser ou de s’en‑
fermer dans une impasse thérapeutique.



	 La thérapie intégrative pondérée	 67
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

A contrario, une démarche multivectorielle met en œuvre des straté‑
gies ou des tactiques de contournement des résistances en faisant appel à 
d’autres leviers thérapeutiques. Elle facilite la perlaboration des défenses, 
d’une part en se frayant un chemin parmi les résistances aux différents 
niveaux où elles se situent, et d’autre part, en agissant là où les défenses 
ne se trouvent pas renforcées. Dans notre exemple, le travail corporel 
gagnera à être associé à un travail sur les images mentales qui va per‑
mettre à la personne de se reconnecter avec ses émotions profondes.

La posture « Méta »

Premier « outil de travail » du thérapeute – mais aussi du coach – dans une approche 
intégrative, la posture dite « Méta » (du grec meta, au-delà, d’un niveau supérieur), 
désigne le fait d’être à la fois « dans » la relation et en recul par rapport à celle-ci.
Elle prend appui sur une capacité de communiquer sur la façon dont on com-
munique avec l’autre, à pratiquer des allers-retours constants entre une position 
d’acteur direct de la relation et une position d’observateur de soi-même (donc 
d’écoute intérieure) et de l’autre (dans une écoute qui va bien au-delà du « dit » 
explicite). La posture Méta permet à l’accompagnateur :

üü de s’assurer d’un réel partage des représentations avec la personne accompa-
gnée, tout en assumant l’irréductibilité des cadres de références de chacun ;

üü de garder à tout moment une vision globale des enjeux pour la personne 
accompagnée ;

üü de s’assurer, en regard de ces enjeux, de la pertinence des vecteurs utilisés dans 
l’accompagnement ;

üü d’ajuster en permanence les modèles, les comportements et les modes d’in-
tervention en fonction de la contingence, en intelligence de situation. Aucune 
solution n’est bonne en elle-même, elle ne vaut qu’en fonction de sa pertinence 
en regard de la situation, de l’individu, de son degré de développement et d’auto-
nomie, de la nature des problèmes et de leur degré d’urgence et d’importance, 
de l’avancée de la relation d’accompagnement, etc.

L’une des premières finalités de la formation à une démarche intégrative consiste 
à activer cette posture Méta, qui conditionne la prise en compte de la congruence 
des différentes dimensions de la personne humaine au cœur du dispositif 
d’accompagnement.

L’approche intégrative pondérée n’exige pas de mobiliser systémati‑
quement tous les vecteurs. L’essentiel est de toujours garder à l’esprit les 
différentes facettes de la personne humaine et le jeu complexe de leurs 
interactions, quel que soit l’angle de vue privilégié à un moment donné 
dans le travail de réparation-construction de la thérapie.



68	 Au cœur de la relation d’aide

C’est pourquoi le thérapeute doit être à la fois « dans » la relation d’aide et 
en posture Méta, autrement dit dans une vision englobante, intégrative, de 
lui-même, de la personne accompagnée et de la relation intersubjective18.

Les principes fondamentaux de l’approche intégrative19

1.	 Chaque être humain est une entité ouverte et complexe. Pour com‑
prendre et agir dans cette unité complexe, la psychothérapie, ou de 
manière plus générale, la relation d’aide, tient compte des interac‑
tions multimodales entre les différentes dimensions du corps et du 
psychisme, sans dissocier les niveaux de l’être et de l’identité de la 
personne. L’Homme est appréhendé de façon synthétique, et pas seu‑
lement analytique, comme un « tout » intégré dont la réalité dépasse la 
somme des dimensions qui le composent.

2.	 Chacune de ces dimensions correspond à un système doté de ses lois 
propres (systèmes corporel, émotionnel, comportemental, psychique 
intrapersonnel, systémique familial / social / professionnel…, exis‑
tentiel, spirituel). La démarche intégrative s’attache à travailler dans la 
complexité née de la mise en relation de ces systèmes en interaction.

3.	 Les différents modèles thérapeutiques correspondent à des « théo‑
ries partielles » en ce sens qu’ils représentent autant d’énoncés dif‑
férents, relatif chacun à un certain niveau de la totalité humaine : 
ils privilégient tel ou tel aspect du fonctionnement de la personne, 
dont ils ont fait leur champ opératoire et leur plan de travail spé‑
cifiques. Pris isolément, chaque modèle est donc réducteur de la 
réalité humaine.

4.	 Par définition, les divers modèles reposent sur des énoncés différents 
les uns des autres. En même temps, ces représentations de la personne 

18.  Je tiens à préciser que le modèle de la Thérapie Intégrative Pondérée ne rend pas 
justice à tout un champ de pratiques qu’on appelle communément les « thérapies brèves » 
(hypnose Eriksonienne, EMDR,  etc.), dont l’usage est souvent contesté mais qui ont 
acquis désormais un fort degré d’opérationnalité en thérapie et trouvent souvent des pro‑
longements en coaching. Je n’ai pas suffisamment investi sur un plan personnel dans ces 
approches pour pouvoir prétendre en rendre compte d’une façon significative.
19. Voir Les bio-scénarios, clés énergétiques du corps et de l’esprit de Jean-Michel Fourcade et 
Vincent Lenhardt, page 17, InterEditions 2007.



	 La thérapie intégrative pondérée	 69
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

humaine apparaissent en partie contradictoires, ce qui rend difficile, et 
parfois impossible, leur articulation.

5.	 L’expérience personnelle du thérapeute ou de l’accompagnateur ainsi 
que sa formation dans divers cadres de travail, conduites l’une et l’autre 
dans une perspective de thérapie intégrative pondérée, permettent de 
surmonter en grande partie ces contradictions, pour déployer une 
approche globale de la personne, par et dans la complexité.

Tableau 2.1 – Chaque modèle possède sa conception de la santé

Modèle Conception de la santé

Médical Suppression des symptômes

Psychanalytique Résolution des conflits inconscients

Humaniste Restauration de la capacité de croissance

Systémique Capacité du système à résoudre par lui-même ses problèmes

Existentiel Redonner un sens à son problème, sa vie, sa mort, son 
existence

Spirituel Trouver un sens à sa souffrance ou à sa vie en fonction de son 
anthropologie spirituelle

Modèle intégratif pondéré Pondération de chaque modèle en fonction du besoin en 
veillant à n’exclure aucun de ces modèles





4
LE COACHING,  

RELATION D’AIDE INTÉGRATIVE

Ma longue expérience de consultant� dans le domaine du manage‑
ment d’un côté, et de la psychothérapie de l’autre (dans des postures 
d’analysant, de thérapeute et de didacticien), m’a naturellement amené à 
rencontrer le concept de coaching, il y a maintenant plus de vingt ans, à 
travers la fréquentation du monde anglo-saxon. Je l’ai pratiqué, théorisé, 
enseigné. J’ai écrit plusieurs ouvrages sur le sujet, formé personnelle‑
ment plus de 1 000 coachs, ainsi que des enseignants, sur des périodes 
longues, et mis sur pied une école de coaching devenue aujourd’hui 
une référence en France et dans les pays francophones. Parallèlement, le 
plus souvent avec une équipe de coachs autour de moi ou avec des par‑
tenaires associés j’ai accompagné dans un processus de changement de 
centaines de personnes : des dirigeants, des équipes et des organisations 
de toutes sortes.

Au cœur de toute cette activité, le coaching a représenté pour moi 
un champ de réflexion et d’action, en même temps qu’une forme à 
la fois singulière et universelle de la relation d’aide. Après une ving‑
taine d’années d’immersion dans ce métier, je suis encore loin d’en avoir 
fait le tour. Cette démarche met en jeu une alchimie intrinsèquement 
complexe et – à mes yeux tout au moins – en partie mystérieuse. Une 
complexité et un mystère dus à la place de l’inconscient, mais aussi à la 
multiplicité des champs épistémologiques concernés. Vouloir enfermer 
le coaching dans des définitions figées reviendrait à le vêtir d’habits bien 
trop étroits.



72	 Au cœur de la relation d’aide

UNE COMPLEXITÉ IRRÉDUCTIBLE

En effet, ce métier a pour champ et pour propos le traitement d’une 
ambiguïté irréductible, celle de l’identité paradoxale individuelle ou col‑
lective, qui situe la personne entre deux polarités : tout individu existe à la 
fois comme « sujet » immergé dans le monde, et en tant qu’« objet », c’est-
à-dire en tant que sujet réflexif, conscient de sa présence à lui-même et 
pour les autres dans ce monde.

Ainsi, en situation professionnelle, chaque personne vit l’ambi‑
guïté d’être – et d’avoir conscience d’être – en même temps « objet 
de production », autrement dit l’une des composantes d’un système 
plus vaste construit et organisé pour produire, et comme tel, élément 
remplaçable, contrôlable, soumis à des objectifs, des contraintes et des 
impératifs de performance ; et « sujet en croissance », à savoir un être 
humain unique, responsable de ses choix et de sa vie personnelle et 
professionnelle, libre au-delà des contraintes, des problèmes et des 
contradictions rencontrés. Qu’il soit considéré isolément ou en tant 
que membre d’une équipe, tout individu oscille entre ces deux pôles, 
sans jamais se réduire à l’un ou à l’autre. C’est pourquoi une organi‑
sation qui se préoccuperait uniquement de la production sans prendre 
en compte la(les) personne(s), ou à l’inverse, qui se soucierait seule‑
ment de la(des) personne(s) en croissance sans considérer sa dimension 
économique et de production, verrait toutes les dispositions managé‑
riales et d’accompagnement du changement vouées à l’échec à court 
ou long terme.

Sans jamais ignorer la dimension d’« objet de production », l’approche 
du coaching se situe délibérément sur le versant du « sujet » : son propos 
consiste à aider la personne à construire ou reconstruire une cohé‑
rence entre son souci de réalisation d’elle-même, sa quête de sens dans 
l’action et son rôle d’acteur dans un système complexe relationnel et 
organisationnel.

Dès lors, le plan de travail du coaching présente des points de fuite :
•• parler de la personne au sein d’une organisation suppose certes une 

dimension objective, sur laquelle il est possible d’avoir prise et d’agir, 
mais qui est toujours conditionnée, et relativisée, par le mystère du 
sujet et sa part de liberté fort heureusement irréductible ;



	 Le coaching, relation d’aide intégrative 	 73
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

•• en même temps, l’intervention se fait généralement dans un contexte 
ouvert : la personne accompagnée n’est jamais un individu isolé, c’est 
quelqu’un qui appartient à une équipe, elle-même composante d’une 
organisation, celle-ci étant prise à son tour dans un environnement 
plus vaste. Les boucles d’interaction et de rétroaction entre ces diffé‑
rents niveaux logiques font la spécificité complexe du métier, elles en 
sont tout le sel.
Cette contextuation dans laquelle s’inscrit la démarche de coa‑

ching, ajoutée à la dimension intersubjective mise en jeu dans la rela‑
tion d’aide, ne rend pas tout discours ni toute action de changement 
impossible. Mais elle oblige à poser au départ les limites du propos, 
qu’il nous appartient de développer avec la même prudence que le 
psychanalyste écoutant l’inconscient, le médecin parlant de la vie qu’il 
a entre ses mains, l’astronome observant des étoiles dont la lumière lui 
parvient depuis des zones de l’univers qu’il ne connaîtra jamais, et qui 
sont peut-être déjà éteintes.

UNE INTÉGRATION HORIZONTALE ET VERTICALE

Alors que l’on a tendance souvent à identifier ce métier à une procé‑
dure relationnelle individuelle, le coaching s’applique en fait aux col‑
lectivités humaines, restreintes ou étendues. Ma pratique, de même que 
celle des coachs que j’ai formés, vise constamment à le décloisonner, 
pour l’inscrire au cœur du développement de l’Intelligence collec-
tive. Elle a pour ambition de faire vivre une même « philosophie mère » 
qui s’applique à des niveaux épistémologies différents, dans une infinité 
variété de situations, mais avec une double fonction d’intégration :
•• sur un plan horizontal (largeur de champ) : le coach, accueil‑

lant la personne accompagnée, doit être en mesure de balayer avec 
elle, dans son champ de vision, aussi bien les éléments « objectifs » de 
son contexte (dans le cas d’un dirigeant d’entreprise : la réalité straté‑
gique de l’entreprise, son positionnement, les modes de management 
et d’organisation, la fonction et les responsabilités du dirigeant, etc.), 
que ses problèmes relationnels, ses enjeux psychologiques personnels, 
ses aspirations à donner du sens à son action, etc.



74	 Au cœur de la relation d’aide

•• sur un plan vertical (profondeur de champ) : chaque personne 
accompagnée se trouve dans une situation qui l’amène à prendre des 
décisions, à gérer un contexte plus ou moins favorable, à éprouver du 
stress, etc. Mais en même temps, elle vit cette situation avec tout son 
être. Il s’agit donc de prendre en compte ses comportements (sa capa‑
cité de communiquer, ses façons d’être et d’agir avec les autres, etc.), 
ses attitudes (c’est-à-dire son système de représentation, ses croyances 
et ses valeurs, etc.), ainsi que sa structure psychologique profonde que 
le coach n’est pas là pour traiter directement, mais qu’il se doit d’ac‑
cueillir (cette partie de la personne que j’appelle le « Prince » ou la 
« Princesse »).

UNE PRATIQUE QUI SE DÉPLOIE  
AU CŒUR DE LA RELATION D’AIDE

Le coach doit gérer en permanence les nombreuses interfaces de son 
métier : le rapport à la formation, le rapport au conseil, le rapport à la 
thérapie, le rapport à une recherche du sens de l’existence, le rapport à la 
construction identitaire de la personne. La posture tant du coach que du 
coaché consiste à « faire du surf » sur cette complexité, dont la conscience 
ne saisit que la partie émergée. Pour ce faire, le coach comme les per‑
sonnes coachées doivent réaliser que ce métier exige un important tra‑
vail sur soi-même, une exigence déontologique et une réflexion éthique 
permanentes. Il leur faut aussi accepter de vivre le risque d’une relation 
nécessairement constructiviste, donc le risque constant de se retrouver 
en déséquilibre –  c’est le propre de toute marche en avant, de toute 
aventure humaine.

La frontière entre psychothérapie et coaching peut sembler ténue, 
elle n’en est pas moins réelle. Le terme de « thérapie » désigne un travail 
placé du côté de la réparation des blessures du passé, que ce soit dans une 
dimension physiologique, psychosomatique, psychique, systémique, ou 
bien dans une vision intégrant toutes ces facettes. Alors que la relation 
d’aide déployée dans le rapport de coaching prend en considération le 
sujet humain principalement dans « l’ici et maintenant » : on assume le 
passé pour mieux s’appuyer sur le présent afin de regarder vers l’avenir. 



	 Le coaching, relation d’aide intégrative 	 75
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Le coach ne cherche pas à guérir les blessures du passé ou de l’enfance, 
mais plutôt à aider son client à prendre conscience de ses forces et de 
ses faiblesses, à libérer son énergie, à gérer ses émotions, à conforter son 
assise identitaire dans le but de s’ouvrir largement le champ des possibles 
et de préparer un avenir.

Certes, le coach emprunte au champ thérapeutique nombre de ses 
concepts et de ses outils. S’il y a bien dans une relation de coaching, 
mise en œuvre d’un processus réparateur, ce n’est pas cependant avec 
la même profondeur de champ ni dans le même cadre d’intervention 
qu’en thérapie. Par ailleurs, la réparation reste ici indissociable d’une 
visée de construction, de développement durable de la personne, dans 
son identité propre comme dans ses relations avec les autres.

De ce point de vue, les thérapies humanistes, d’une manière générale, 
qui nous conduisent à réinterroger le concept même de « maladie » pour 
s’ouvrir à tout individu désireux de mieux se connaître et se développer 
sont plus proches du travail d’accompagnement réalisé en coaching que 
ne l’est la psychanalyse, démarche d’investigation poussée du psychisme 
et de l’inconscient. Comme les psychologies humanistes, le coaching 
n’évacue pas la problématique de l’inconscient, ni celle du transfert. Mais 
son plan de travail ne se focalise pas sur la résolution de la névrose de 
transfert, à la différence de la cure analytique freudienne, jungienne ou 
autre, où cette dimension est très prégnante.

D’une certaine manière, le coaching embrasse une réalité humaine 
plus large que ne le font les thérapies, car il tend à englober toutes les 
facettes de l’identité. La personne coachée ne laisse pas à la maison ou sur 
son lieu de travail une partie d’elle-même, elle s’engage dans la relation 
avec toute la complexité de son être. La finalité même de l’accompagne‑
ment exige de ne pas « découper le bonhomme en rondelles ». Ce qui 
serait le cas par exemple dans une approche centrée exclusivement sur 
les comportements de l’individu, sans prendre en compte sa dynamique 
intrapsychique ; ou d’une vision purement systémique, axée uniquement 
sur les relations, sans considérer les dimensions cognitives, émotionnelles 
et psychologiques de la personne. Nous l’avons dit, la caractéristique 
première du coaching est d’être intégratif. Il articule et combine des 
concepts et des méthodes empruntés à différents champs épistémolo‑
giques, qui décrivent un seul et même objet : l’homme dans son contexte. 



76	 Au cœur de la relation d’aide

Chacun de ces champs ouvre un point de vue partiel sur l’individu, 
les relations interindividuelles, le fonctionnement des groupes humains. 
La synthèse qu’en propose le coaching vise à dépasser ce morcellement 
pour appréhender la personne dans sa complexité et son « épaisseur ».

UNE TOPIQUE DE L’INTERSUBJECTIVITÉ

Le coaching partage avec les psychologies humanistes nombre de 
présupposés :
•• une anthropologie dans laquelle l’être humain, certes conditionné par 

ses pulsions comme par son histoire et son environnement, peut re‑
trouver une certaine maîtrise de son destin ;

•• la conviction qu’il est possible de réconcilier le corps, le mental, les 
émotions et les dimensions existentielle et spirituelle ;

•• le postulat de l’existence en chaque individu d’un potentiel de réa‑
lisation de soi laissé, à cause de facteurs internes et externes, plus ou 
moins largement inexprimé ;

•• la foi en la capacité de responsabilisation de la personne dans ses va‑
leurs et ses choix de vie ;

•• une représentation de la santé qui ne se réduit pas à l’absence de pro‑
blèmes (une personne en bonne santé est une personne qui reconnaît 
ses problèmes et qui les traite) ;

•• l’approche positive de l’écoute, l’expérimentation active de nouveaux 
modèles de pensée et d’agir, l’effet Pygmalion, etc.
Formé moi-même à cette école humaniste, ayant vécu une cure 

analytique, étant bien évidemment en relation de contrôle régulier et 
engagé à titre personnel dans une démarche spirituelle chrétienne, je fais 
mienne la croyance fondamentale en l’existence, chez chaque individu, 
d’un espace de liberté et de responsabilité de la personne qui, capable du 
pire, l’est aussi du meilleur. Cette part positive – notre « Prince » ou notre 
« Princesse » qui se cache derrière la « Grenouille » – peut être activée, à 
condition d’en prendre conscience chez nous-mêmes et chez autrui.

La pratique du coaching, tel que je l’exerce et tel que je m’efforce 
d’en transmettre la pédagogie, découle très directement de ce postulat : 



	 Le coaching, relation d’aide intégrative 	 77
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

elle repose sur une ouverture vers cette dimension du « Prince » présente 
à la fois chez le coach et le coaché, dans la relation qu’ils instaurent. 
Une ouverture elle-même conditionnée par une posture de confiance 
inconditionnelle dans l’autre, qui n’est pas « idéaliste » mais « réaliste » car 
l’existence des « Grenouilles » n’est ni déniée ni oubliée (faire confiance 
ne veut pas dire tout accepter venant d’autrui, certaines attitudes ou cer‑
tains comportements sont justement sujets à critique et à changement). 
La reconnaissance d’un espace irréductible dans lequel la personne peut 
fonder ses choix de vie et trouver les ressources, l’énergie nécessaire au 
changement dans le dépassement de soi, sous-tendent également tout le 
travail de co-construction.

Au cœur de la démarche, on retrouve une gestion de la relation d’aide 
visant non seulement à rétablir les capacités d’identité (d’affirmation de 
soi) et d’altérité (d’entrée en relation avec les autres), mais à travailler 
sur ce que le milieu psychanalytique tente aujourd’hui de théoriser 
sous le nom de « troisième topique »20. À savoir l’espace de l’intersub‑
jectivité, en tant que lieu de construction de l’autre par soi-même et 
de soi-même par l’autre. Il s’agit de sortir d’une logique selon laquelle 
l’accompagnateur (le coach, le thérapeute, voire le manager…) détien‑
drait la solution pour son client, ou bien le client aurait lui-même cette 
solution.

C’est justement dans cet espace d’inter-subjectivité, où se rencontrent 
des personnes, avec leurs inconscients et leur complexité, que va émerger, 
d’une façon en partie mystérieuse, un processus d’élaboration des solu‑
tions. Les situations de coaching fournissent les leviers de réparation et 
de construction de l’autre, à travers la réparation et la construction de 
soi-même.

Dans cette logique de récursivité, la relation d’aide devient le vecteur 
d’une transformation, tant du ou des acteur(s) accompagné(s) que du ou 
des acteurs accompagnateurs ; et à travers cette transformation, d’une (re)
construction du lien social.

20.  Par référence aux deux premières topiques de la psychanalyse formulées par Freud : 
la première topique distingue le plan de l’Inconscient des plans du Conscient et du Pré‑
conscient et l’Inconscient ; la deuxième topique propose une description dynamique de 
l’appareil psychique différenciant le Surmoi, le Moi et le Ça.



78	 Au cœur de la relation d’aide

Transfert et contre-transfert

Les phénomènes de transfert et de contre-transfert sont à l’œuvre dans toute 
relation intersubjective d’accompagnement, comme ils le sont dans le travail théra-
peutique. Le transfert correspond à la répétition actualisée de comportements, de 
désirs, de sentiments ou d’émotions que la personne accompagnée (ou accompa-
gnante) a vécu dans le passé, principalement dans son histoire familiale, et qu’elle 
projette inconsciemment sur son interlocuteur, identifié à une figure parentale. 
L’accompagnateur, de façon également inconsciente, réagit à ce transfert en pro-
jetant à son tour sur l’autre des comportements, désirs, sentiments ou émotions 
issus de sa propre histoire : c’est le contre-transfert.
Trois éléments transférentiels sont donc à considérer :

üü le transfert de l’accompagné sur l’accompagnateur : il va fantasmer la personna-
lité de son interlocuteur à partir des figures du passé qu’il a « introjectées (par 
exemple comme le sauveur, le parent idéal dont il attend des solutions magiques) ;

üü le contre-transfert de l’accompagnateur : il s’agit pour celui-ci de savoir gérer ses 
propres réactions émotionnelles et affectives réactivées par le transfert sur lui 
de la personne qu’il accompagne ;

üü le transfert de l’accompagnateur vers la personne accompagnée : l’accompagna-
teur fantasme lui aussi la personnalité de son vis-à-vis du fait de ses propres 
introjections ou de la perception inconsciente qu’il a de lui-même.

La prise en compte de ces phénomènes est essentielle dans la relation d’aide. 
D’abord pour ne pas laisser les éléments transférentiels phagocyter cette rela-
tion. Ensuite, parce qu’ayant identifié ces éléments, la personne accompagnée peut 
prendre appui sur eux pour décoder ses façons de penser et d’agir actuelles, et 
donc commencer à changer en se déliant des modèles régressifs venus du passé.

L’ALLIANCE DES PRINCES

L’anthropologie intégrative du coaching, nous l’avons vu, présuppose 
l’existence d’un « soi positif » au cœur des systèmes de défense de la per‑
sonne. À condition de regarder l’autre avec le souci de reconnaître cette 
partie positive et de lui faire confiance, la relation d’aide permettra à la 
personne accompagnée de mobiliser en elle-même une énergie capable 
de renverser tous ses blocages et ses défenses qui s’opposent au change‑
ment. Cette activation de l’énergie chez l’autre – en psychopédagogie 
on parlerait d’« effet Pygmalion » – n’est possible que si l’accompagnateur 
entre lui-même vivre un espace d’altérité, prenant la forme concrète du 
lieu protégé circonscrit par le contrat de coaching, dans lequel la per‑



	 Le coaching, relation d’aide intégrative 	 79
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

sonne accompagnée va pouvoir oser prendre le risque de se remettre en 
question en contact avec sa propre part positive – avec son propre Prince.

Le travail de reconnaissance mutuelle, fondateur de la relation d’in‑
tersubjectivité dans le coaching, vise à créer cette « alliance des Princes ». 
Le coaché et son coach ont à fonder puis à faire, et à grandir en liberté 
comme en responsabilité. La qualité de cette « alliance pour le change‑
ment » conditionne toute l’évolution du processus d’accompagnement. 
Elle permet d’instaurer un rapport transférentiel, qui abaisse ou lève les 
résistances au changement chez le coaché, et ainsi, l’aide à libérer son 
énergie positive – son potentiel d’intelligence émotionnelle, de capacité 
d’analyse et d’action.

LE COACHING CONSTRUCTIVISTE

La démarche s’inscrit dans un paradigme constructiviste, en ce sens 
qu’elle procède de la conviction que les acteurs ne subissent pas la réalité : 
ils la construisent à travers leurs représentations. Ce que nous nommons 
« réalité » n’est en fait que notre perception, par définition subjective et 
relative, du réel. Chaque personne humaine construit à tout moment des 
modèles de représentation plus ou moins pertinents, plus ou moins avan‑
tageux par rapport à ses enjeux identitaires et d’action. Ainsi, l’individu 
ne peut plus être considéré comme seulement contraint par son environ‑
nement : il produit celui-ci, le transforme, l’invente autant qu’il le subit. 
Ce postulat donne au coaching constructiviste toute son envergure :
•• Quiconque veut pouvoir élargir sa perception des choses, des autres 

et du monde doit commencer par prendre du recul par rapport à ses 
propres cadres de représentation, revisiter ses schémas de pensée (ses 
croyances, ses valeurs…) et d’action (ses comportements).

•• La question centrale porte moins sur « l’objectivité » ou le caractère 
de vérité des modèles de représentation que sur leur pertinence pour 
l’acteur – en quoi lui permettent-ils d’avancer, de se développer en 
cohérence avec ses valeurs et celles du (des) système(s) dans lequel il 
se reconnaît ? La question est moins de trancher si les modèles sont 
« vrais » ou « faux », que de savoir s’ils sont inhibants ou potentialisants : 
s’agit-il de schémas de pensée et d’action qui réduisent les marges de 



80	 Au cœur de la relation d’aide

manœuvre et ferment l’avenir, ou au contraire, ouvrent-ils largement 
à la personne le champ des possibles21 ?

•• Dès lors, l’objectif dans et par l’accompagnement consiste à générer ce 
qu’à la suite de Francisco Varela22, nous appelons l’« énaction » : c’est-à-
dire une dynamique endogène d’élaboration de solutions chez les ac‑
teurs, de mise en mouvement par l’action de représentation pertinente 
du Réel, en même temps qu’une dynamique d’échange intersubjectif, 
qui supposent la personne, les relations et les solutions en devenir, en 
construction permanente.

•• L’approche constructiviste récuse toute forme de fatalisme. Elle dé‑
bouche sur une forme de libération de l’individu qui, en échappant à 
l’alternative « s’adapter au système ou s’en faire rejeter », recouvre des 
marges de liberté. Réalisant qu’il contribue ainsi à créer et à humani‑
ser le monde, pour lui-même et pour les autres, l’acteur atteint à une 
conscience plus vive de sa propre responsabilité.
Ce processus d’humanisation s’accomplit, dans le coaching, par le 

truchement de la relation à l’accompagnateur, placé dans une position 
de recul et de conscience éveillée telle qu’il peut embrasser la multi‑
plicité des niveaux logiques et des enjeux, sans essayer de les réduire 
ni même avoir l’illusion de pouvoir le faire. Le coach est ainsi en 
mesure d’aider son client à naviguer dans la complexité, de l’amener 
progressivement à considérer celle-ci, non plus comme un obstacle, 
une source de difficultés ou de frustrations, mais comme une réserve 
inépuisable d’opportunités de progrès, de développement et de possi‑
bilités nouvelles.

À l’image d’une toupie tournant à toute vitesse sur elle-même, mais 
en apparence immobile, il se montre constamment calme et serein devant 
son interlocuteur. Pourtant, son esprit ne cesse pas de « mouliner » pour 
comprendre ce qui est en train de se jouer pour la personne accompagnée, 
sur ses différents plans d’identité et interfaces relationnelles, et trouver le 

21.  Je reprends ici une réflexion formulée par Laurent Buratti au cours de conversations 
particulières.
22.  Neurobiologiste et chercheur en sciences cognitives, Francisco Varela a créé ce concept 
pour désigner un processus d’apprentissage proprement humain. Apprendre par énaction 
équivaut à faire de l’expérience vécue le lieu d’émergence de l’être.



	 Le coaching, relation d’aide intégrative 	 81
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

bon levier d’intervention pour l’aider à libérer son énergie – un peu à 
la façon dont l’acupuncteur trouve le bon endroit où placer son aiguille.

La prise en compte de la complexité
Dans une optique constructiviste et intégrative, il convient de distinguer radicale-
ment ce qui relève du « compliqué » et ce qui appartient au « complexe ».
Le compliqué désigne ce qui peut être contrôlé, nommé objectivement et mis 
en œuvre d’une façon prévisible, à condition d’y consacrer le temps et les moyens 
nécessaires ;
Le complexe correspond à ce qui est non contrôlable par essence, car le hasard, 
le désordre et l’ambiguïté y restent irréductibles : le domaine du vivant, le fonc-
tionnement de l’être humain – largement inconscient et toujours en partie impli-
cite –, ou encore ce qui appartient à des niveaux logiques différents, nécessitant 
des approches paradoxales.
Agissant dans le domaine de l’humain, et dans l’espace de l’intersubjectivité, le coa-
ching s’inscrit par définition dans le champ de la complexité. Il regarde la personne 
comme un « tout » complexe et insécable, formé de multiples enveloppes d’iden-
tité (sociale, professionnelle, privée, psychique, existentielle, spirituelle…), à la fois 
sujet (pour lui-même et les autres) et objet (du point de vue des systèmes et des 
organisations auxquelles il participe), en inter-relation avec d’autres êtres humains 
dans un environnement dont il est l’une des composantes, irréductible à l’une ou 
l’autre seulement de ces multiples dimensions. C’est ce qui permet au coaching de 
se placer dans une perspective de développement durable de la personne.





5

LE DÉVELOPPEMENT  
DE L’AUTONOMIE

La relation d’aide, que je définis comme un accompagnement inté‑
gratif et constructiviste, a pour objectif premier, au-delà du traitement 
des situations ou des problèmes à résoudre, le développement de l’auto‑
nomie de la personne accompagnée. L’accompagnateur n’est pas là pour 
donner des réponses toutes faites, mais pour aider son interlocuteur à 
construire ses propres solutions. Dans le cadre de la relation intersub‑
jective, il lui faut ainsi gérer le paradoxe qui consiste à « aider l’autre à se 
débrouiller seul ».

Selon le degré de développement de la personne, de son niveau d’auto‑
nomie réelle et/ou perçue, de sa maturité personnelle ou professionnelle, 
l’accompagnateur manie le « curseur » d’une élaboration plus ou moins 
autonome. Par moments, il offre à la personne accompagnée des « pois‑
sons » (des idées, des options d’actions, des confrontations, des éléments 
de diagnostic, etc.) ; à d’autres moments – de plus en plus fréquents avec 
l’avancée du travail d’accompagnement –, il l’aide à construire sa propre 
« canne à pêche » : c’est-à-dire à percevoir par lui-même ses enjeux, iden‑
tifier ses priorités, valider ses propres idées, élaborer ses propres réponses 
et décider des actions à accomplir.

Cette « co-construction » de l’autonomie concerne aussi bien les indi‑
vidus que les équipes ou les communautés humaines plus vastes. Sou‑
vent, ce que l’on considère comme un « problème » pour la personne ou 
pour le groupe n’en est pas un en soi : les acteurs se trouvent seulement, 



84	 Au cœur de la relation d’aide

dans leur représentation du réel et de leurs capacités d’action, à un stade 
plus ou moins avancé de leur parcours de développement.

L’AUTONOMIE, UN PROCESSUS DE CROISSANCE

Concept clé, l’autonomie reste cependant une notion le plus souvent mal 
comprise. Sa polysémie génère des malentendus ou de la confusion. On 
a tendance à assimiler autonomie et indépendance : un individu auto‑
nome serait quelqu’un capable de décider de ses choix de vie sans s’en 
remettre aux autres, voire en se passant d’eux. Selon l’étymologie (le mot 
vient du grec auto, propre et nomos, loi), l’autonomie ne se définit-elle pas 
comme le fait de « se gouverner seul », en fonction de « sa propre loi » ? 
Pourtant, l’idée que l’on puisse atteindre une pleine indépendance et se 
débrouiller complètement seul dans la vie, sans intervention extérieure, 
est une illusion. Personne ne peut vivre en totale autarcie. La dépendance 
tant à l’égard de l’environnement que vis-vis des autres, sans lesquels ni 
les besoins physiologiques, ni les besoins psychologiques ne sauraient 
trouver leur satisfaction, est consubstantielle à la nature humaine. La pire 
des punitions ne consiste-t‑elle pas à enfermer quelqu’un dans un lieu 
clos en le privant de toute forme de contact avec l’extérieur ?

En réalité, l’autonomie n’est pas la posture de l’individu totalement 
seul, séparé d’autrui. Elle désigne au contraire le stade de développement 
atteint par celui ou celle qui s’investit dans une relation à l’autre d’une 
qualité telle qu’elle lui donne une véritable sécurité identitaire, et donc 
une plus grande liberté dans la conduite de sa vie. Quiconque vit l’ex‑
périence de l’accompagnement s’aperçoit vite que, pour accéder à cette 
liberté, il faut passer par un processus complexe. L’autonomie n’est ni un 
état absolu auquel on accède soudainement, ni une rente de situation 
acquise une fois pour toute.

L’autonomie s’acquiert, de façon toujours relative, dans un 
rapport d’hétéronomie (du grec heteros, l’autre). Elle présuppose, 
en effet, l’intersubjectivité et la reconnaissance de lois préexistantes. Je 
deviens autonome en voiture une fois que j’ai intégré les lois physiques 
du déplacement, les règles du code de la route et la présence des autres 
sur la chaussée –  toute cette réalité qui m’englobe et me dépasse en 



	 Le développement de l’autonomie 	 85
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

tant qu’individu. De même, je peux accéder à une autonomie au travail 
lorsque j’ai assimilé les règles et codes sociaux propres à mon univers 
professionnel. Dans une relation conjugale, l’engagement réciproque 
permet à chaque membre du couple de se sentir plus libre. D’un point 
de vue existentiel, le fait d’accepter la mort inévitable ouvre paradoxa‑
lement à chacun d’entre nous la possibilité de vivre en plénitude ici et 
maintenant. En somme, accéder à l’autonomie, c’est apprendre à trouver 
le bon positionnement dans un univers complexe fait de relations aux 
autres et modelé par des lois extérieures. On n’est jamais autonome de 
façon absolue, mais toujours plus ou moins, de façon relative, par rapport 
à une réalité existant en dehors de soi.

Le développement de l’autonomie se présente comme un pro-
cessus de croissance complexe, ambigu et toujours en devenir : 
c’est une croissance qui ne s’achève jamais, elle n’a d’autres limites que 
celles du potentiel des personnes.

Ce chemin passe par des étapes dont il n’est pas possible de faire 
l’économie ; il suit un cycle comportant au moins quatre degrés :
•• la dépendance (degré 0 de l’autonomie) : la personne a besoin de 

l’autre pour trouver/construire son identité ;
•• la contre-dépendance (degré 1) : la personne cherche son identité 

en s’opposant à l’autre et/ou au réel extérieur ;
•• l’indépendance (degré 2) : la personne construit par elle-même son 

identité à travers l’épreuve du réel ;
•• l’interdépendance (degré 3) : la personne accepte de se soumettre à 

une autorité, et/ou de se débrouiller seul, et/ou d’accompagner à son 
tour une autre personne, sans perdre son identité.
Le passage d’une étape à l’autre implique des transformations, exi‑

geant à chaque fois des ruptures et « deuils » spécifiques. Ainsi, pour que 
deux personnes placées initialement dans un rapport inégalitaire bas‑
culent vers un rapport de parité, un triple changement doit s’accomplir : 
il faut que la personne prise en charge accepte de grandir, que la per‑
sonne qui prend en charge renonce à cette posture, enfin que la relation 
elle-même évolue de la dépendance vers la parité (à ne pas confondre 
avec l’égalité : l’âge, les statuts, les compétences de deux pairs ne sont pas 
forcément les mêmes).



86	 Au cœur de la relation d’aide

Chaque étape comporte un aspect positif (OK +) ainsi qu’un aspect 
négatif, une perversion possible (OK –).

Elle se caractérise aussi par des contraintes et des besoins particuliers 
qu’il est important d’identifier et de traiter. Si ces besoins ne sont pas 
satisfaits, l’étape en question risque de devenir un point de fixation, une 
source de problèmes ou de blessures.

L’autonomie se vit toujours dans l’ambiguïté et le paradoxe :
•• l’ambiguïté parce que, dans une même relation, une personne peut 

se montrer dépendante sur un plan, contre-dépendante sur un autre, 
indépendante sur un troisième et interdépendante sur un quatrième. 
L’un des membres d’un couple, par exemple, dépend financièrement 
de l’autre, lui reproche de ne pas lui laisser de liberté, se débrouille 
seul quand il est absent et se concerte avec lui avant toute décision 
importante ;

•• le paradoxe, car il s’agit bien de construire l’autonomie à travers la re‑
lation d’intersubjectivité – c’est par et dans la relation que la personne 
« apprend à se débrouiller seule ». J’apprends à me débrouiller seul à 
travers la relation à autrui (j’accepte que l’autre m’aide à trouver mes 
propres solutions).

QUELQUES NOTIONS UTILES À CONNAÎTRE…

Les positions de vie

L’Analyse Transactionnelle distingue quatre positions de vie, chacune ren‑
voyant à une définition qualitative que la personne donne d’elle-même, 
en fonction de ce qu’elle perçoit d’elle-même et de ce qu’elle perçoit 
d’autrui. L’identité s’exprime ici à partir de la relation, mettant en jeu 
Moi et l’Autre. La position de vie précise le comportement dominant 
dans cette relation : selon la dynamique interne de la personne, celle-ci 
adopte une attitude mentale la conduisant à se juger elle-même et à 
juger l’autre « OK » ou pas.

D’où une représentation sous forme de quadrant divisé en quatre 
parties (figure 4.1) :



	 Le développement de l’autonomie 	 87
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

–           +
perdant, gagnant

Moi

L'autre

+           +
gagnant, gagnant

+           –
gagnant, perdant

–           –
perdant, perdant

Figure 4.1 : Les Positions de vie

•• Le quart supérieur gauche correspond à la position de vie – + : je 
ne suis pas OK mais l’autre l’est. Il s’agit d’une position de fuite, 
traduite par une attitude de soumission et de dépendance vis-vis 
d’une figure d’autorité, jugée plus importante ou plus compétente. 
C’est aussi une position psychologique de victime soumise. Dans 
les situations extrêmes, elle peut conduire à la démission, voire au 
suicide.

•• Dans le quart inférieur gauche, la position de vie – – désigne une rela‑
tion telle que ni moi ni l’autre ne sommes OK. Cette autre figure 
de la position de fuite s’exprime souvent par une inhibition de l’action, 
ni l’un ni l’autre n’étant jugé capable de résoudre le problème. À l’ex‑
trême, cette position peut mener à la folie ou à la maladie terminale.

•• Le quart inférieur droit correspond à la position de vie + –, selon la‑
quelle je suis OK mais pas l’autre. Elle conduit généralement à des 
postures de domination, en tant que Persécuteur ou Sauveteur selon 
les cas. Poussée au bout, cette position débouche sur la négation de 
l’autre, le licenciement, l’agression, voire le meurtre.

•• Enfin, dans le quart supérieur droit, la position de vie + + désigne une 
relation telle que moi et l’autre sommes tous deux OK. En terme 
énergétique, les trois premières positions de vie procèdent d’une éner‑
gie négative. Avec cette quatrième posture, de nature radicalement dif‑
férente, s’opère un saut qualitatif : entre les deux personnes se crée une 
relation de parité, de coopération visant à résoudre de façon positive 
le problème.



88	 Au cœur de la relation d’aide

L’expérience montre que nos attitudes dans l’existence, à des degrés 
variables selon les personnes et les situations, participent toujours peu ou 
prou de ces quatre positions. La véritable autonomie correspond à la posi-
tion + +. Quelle que soit la posture de départ (la plus fréquente étant la 
position – +), le chemin pour y accéder ne s’avère jamais ni direct, ni facile.

Les États du Moi

Autre concept d’Analyse Transactionnelle, la notion d’États du Moi 
différencie trois composantes de la personnalité présentes chez chacun 
d’entre nous : le Parent, l’Adulte et l’Enfant.

PARENT

ADULTE

ENFANT

P

A

E

PC

ADULTE

EL

PN

EA

Figure 4.2 : Les États du Moi

Dans chacun de ces États du Moi sont enregistrés des systèmes de 
pensées, des sentiments, des émotions et des comportements spécifiques.
•• L’Enfant (E) correspond à la partie de moi-même qui est restée l’en‑

fant que j’étais autrefois. Dans l’Enfant, nous avons tous gravé des ex‑
périences passées nous appartenant en propre.

•• Le Parent (P) forme la partie de ma personnalité que j’ai construite 
en introjectant des figures extérieures – en général les figures paren‑
tales et autres éléments de la constellation familiale.

•• L’Adulte (A) rassemble les expériences constitutives de la grande per‑
sonne que je suis devenu, distincte à la fois de l’enfant que je fus et des 
figures parentales introjectées.



	 Le développement de l’autonomie 	 89
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Quand je suis dans le rôle du Parent, je pense, je me comporte et je 
ressens les choses comme le ressentaient mes parents. Dans mon Adulte, je 
pense, je ressens les choses, je me comporte comme la grande personne que 
je suis maintenant. Et en tant qu’Enfant, je me conduis comme l’enfant que 
j’étais autrefois. À tout moment je peux passer d’un État à l’autre, le modèle 
permettant de repérer quelle instance de la personnalité est mobilisée.

D’un point de vue fonctionnel, l’État du Moi Parent se subdivise en deux : le Parent 
Normatif ou Critique (PC), qui détermine les normes (protections et interdits) 
de la personne ; et le Parent Nourricier (PN) qui donne les permissions.
L’Enfant, de son côté, se scinde également en deux : d’une part, l’Enfant Adapté 
Soumis ou Rebelle (EA), qui réagit à l’extérieur en se conformant ou en se rebel-
lant par rapport aux valeurs parentales ; et d’autre part, l’Enfant Libre (EL) qui vit 
spontanément, « libre » vis-à-vis tant de ses propres figures parentales introjectées 
que de son environnement.

Personnalité et niveaux de changement

Les Positions de vie et les États du Moi, rapprochés du modèle des 
Niveaux de changement (voir p. 147), donnent une vision en pers‑
pective qui reflète la complexité de la personnalité humaine. Illustrons-la 
en prenant l’exemple d’une relation d’accompagnement :
•• Au niveau le plus extérieur, celui du « Masque », l’accompagnateur 

adopte sa posture Adulte : il parle de façon claire (du moins l’espère-
t‑il), raisonnable et fonctionne dans une position + +.

•• Sous son Masque, donc dans une strate plus profonde de sa person‑
nalité, il se place en fait en position + – : enclin à penser qu’il en sait 
plus que la personne accompagnée, il a tendance à prendre celle-ci 
en charge, dans une posture de Parent ; ou bien à se vivre comme un 
Enfant, qui s’efforce de répondre de son mieux à la demande de l’autre 
et en attend une marque de reconnaissance.

•• En continuant de creuser, vient au jour une position – – dépressive : 
en son for intérieur, doutant de sa propre aptitude et de celle de son 
interlocuteur à résoudre les problèmes, l’accompagnateur s’interroge 
sur l’issue de la relation.

•• Plus profondément encore, au-delà des apparences et des défenses 
de la « Grenouille », réside la part la plus secrète de sa personnalité : 
celle du « Prince ». C’est en se plaçant en position + +, donc en nouant 



90	 Au cœur de la relation d’aide

une alliance inconditionnelle entre son propre Prince et celui de la 
personne accompagnée, que l’accompagnateur parvient à mobiliser 
l’énergie nécessaire pour bousculer toutes les barrières et réaliser un 
véritable changement.

(vieil homme)

crapaud

grenouille

masque

prince(sse)
« homme
nouveau »

+  + –  – –  + +  – +  +

Figure 4.3 : Les positions de vie dans une relation  
d’accompagnement

LES STADES DE L’AUTONOMIE

Le développement de l’autonomie – un processus que nous avons tous 
vécu en passant de l’enfance à l’âge adulte  – suit un cycle de quatre 
étapes correspondant chacune à un degré d’autonomie.

Grandir, se développer, équivaut à passer de la position de vie – +, celle 
de la dépendance, à la position + +, celle de l’interdépendance. Pour cela, 
il faut passer par les étapes intermédiaires de la contre-dépendance et de 
l’indépendance. Et donc, parcourir dans le sens inverse des aiguilles d’une 
montre les quatre parties du quadrant :



	 Le développement de l’autonomie 	 91
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Degré 0
–    +

dépendance

Degré 3
+    +

interdépendance

Degré 1
–    –

contre-dépendance

Degré 2
+    –

indépendance

Figure 4.4 : Les quatre étapes de l’autonomie

Examinons successivement chacun de ces stades.

La dépendance (degré 0 de l’autonomie)

Dans la symbiose, la relation entre deux personnes fonctionne comme si 
elles n’en formaient qu’une seule : l’une des personnes fournit le Parent 
et l’Adulte, l’autre l’Enfant, en excluant les autres États du Moi.

P

A

E

P

A

E

Figure 4.5 : Symbiose

Ce rapport caractérise notamment le rapport des mères qui se mettent 
entièrement « au service » de leur nourrisson. Mais on le retrouve, plus 
largement, dans toute relation de dépendance construite de façon à ce 



92	 Au cœur de la relation d’aide

que l’une des personnes « complète » l’autre en comblant ses manques et 
ses vides : par exemple une situation thérapeutique dans laquelle la per‑
sonne accompagnée vit une régression qui la ramène à un état infantile 
antérieur, face au thérapeute identifié à une figure parentale ; ou bien 
une relation professionnelle qui place l’employé sous la dépendance de 
la figure d’autorité incarnée par son patron, etc.

D’une certaine manière, dans la dépendance, le Moi de la per‑
sonne dépendante s’efface derrière le « on » de la relation. Il n’existe 
pas encore de « Je » s’affirmant en tant qu’entité distincte de la figure 
d’autorité.

Il ne faut jamais perdre de vue qu’il s’agit d’une première étape nor‑
male, inévitable et même parfaitement saine. Rien de plus naturel que de 
donner à boire à un enfant de deux ans, par construction dépendant de ses 
parents nourriciers. Mais cela devient problématique à cinq ou six ans : à 
cet âge, l’enfant prend de lui-même l’initiative de se désaltérer quand il a 
soif, sauf s’il a été maintenu indûment en situation de dépendance.

P

A

E

P

A

E

Figure 4.6 : Dépendance



	 Le développement de l’autonomie 	 93
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

De même, l’élève débutant face à son maître, le patient en thérapie 
qui n’est pas encore entré dans un processus de réparation, le salarié 
insuffisamment formé à son poste, la personne coachée découvrant 
son coach, vivent (revivent) tout d’abord une expérience de la dépen‑
dance : ils ne sont pas encore en mesure de prendre leurs décisions 
(leur Parent n’est pas constitué dans la relation), ni ne disposent des 
informations nécessaires (leur Adulte n’est pas formé). Cette relation 
n’a rien de malsain à condition de ne pas se prolonger au-delà du 
temps nécessaire. Dans le cas contraire – si elle freine ou empêche le 
passage à un autre stade de développement – la dépendance devient 
purement négative.

La dépendance

Attitude de la personne : symbiose, soumission appropriée ou non appropriée 
(« béni-oui-oui » ou « paillasson »).
Mots clés : « oui », « nous », « on », plutôt que « je ».
Identité : le Moi de la personne s’identifie à la relation, il se définit par une appar-
tenance ; la personne ne veut ni ne peut se prendre en charge ; le « Je » ne se dis-
tingue pas de la figure d’autorité.
Position de vie : – +

La contre-dépendance (degré 1 de l’autonomie)

Cette étape se caractérise avant tout par son ambivalence : à l’image 
de l’adolescent qui ne dit plus « oui », tente de s’affirmer par le « non » 
sans avoir encore une identité bien définie, la personne contre-
dépendante est, simultanément, encore dans la symbiose et déjà en 
dehors. N’étant pas totalement sortie de la soumission, elle reste limitée 
par la relation à la figure d’autorité. Mais elle ne s’identifie plus du tout 
à celle-ci et s’efforce de s’en affranchir, sans bien savoir comment s’y 
prendre. Refusant de se considérer comme dépendante, elle vit prin‑
cipalement dans l’ambivalence, parce qu’elle veut se débrouiller seule 
(« lâchez-moi les baskets ! », demande l’adolescent), tout en se rendant 
compte qu’elle n’en est pas encore pleinement capable. L’ambivalence 
s’exprime aussi vis-à-vis de la figure parentale, à la fois objet d’amour 
et de colère ou de ressentiment.



94	 Au cœur de la relation d’aide

La dimension positive de cette étape tient à ce que la personne tente 
de se construire par un processus de séparation : elle se démarque à la 
fois de l’autre et du réel extérieur, pour trouver son identité. Son Adulte 
et son Parent n’étant que partiellement constitués, elle a besoin de se 
démarquer de l’Adulte et du Parent qui l’ont formée. Elle le fait en disant 
non, en s’opposant (« je ne suis pas d’accord »), répondant par là à son 
besoin de savoir ce qu’elle veut et ce qu’elle est, de commencer à faire par 
elle-même l’expérience du réel.

P

A

E

P

A

E

P

A

E

Figure 4.7 : Contre-dépendance

Là encore, cette étape normale du développement devient problé‑
matique ou pathologique seulement lorsqu’elle se prolonge au-delà de 
ce dont la personne a besoin. C’est le cas de toute personne qui s’en‑
ferme dans une attitude d’opposition comme le ferait un adolescent 
révolté. L’adolescent mal dans sa peau, qui a peur de grandir, de prendre 
vraiment la responsabilité de sa vie et de ses décisions, adopte sou‑
vent une position accusatrice : s’il a des problèmes, c’est toujours « de la 



	 Le développement de l’autonomie 	 95
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

faute de l’autre », et notamment de la figure parentale qui « l’empêche 
de faire ». On retrouve cette attitude chez beaucoup d’« adultes » qui, 
dans leur vie privée ou professionnelle, rendent l’autre responsable de 
leur propre passivité, de leur incapacité de franchir un palier dans leur 
développement.

La contre-dépendance

Attitude de la personne : toujours dans la symbiose, mais ambivalente (le « pail-
lasson » est devenu un « hérisson »).
Mots clés : « non », « pas d’accord ».
Identité : encore mal définie, l’expression de l’ambivalence passant par la rébellion 
et l’accusation ; la personne aspire à se prendre en charge sans s’en sentir véritable-
ment capable ; commence à devenir « Je ».
Position de vie : – –

L’indépendance (degré 2 de l’autonomie)

Accédant à l’indépendance, la personne sort véritablement de la sym‑
biose. Un Moi se constitue, qui n’est plus dessiné en pointillés : la per‑
sonne se prend en charge elle-même, se positionne comme étant ses 
propres Parent et Adulte, en faisant l’épreuve du réel. Cette étape est 
vécue comme une séparation d’avec la figure parentale. La lutte contre 
cette figure fondatrice n’est plus le problème, l’énergie ne s’investit plus 
dans cette relation. La personne n’est plus conditionnée par ceux qui 
l’ont formée, mais par ses relations avec les autres, avec qui elle a noué 
des liens nouveaux.

L’évolution négative, chez la personne ayant pris goût à son indé‑
pendance, prend la forme d’une centration excessive sur soi-même et sa 
propre loi : la personne se considère comme le centre du monde. Comme 
on dit de façon imagée, elle « n’en fait qu’à sa tête ». D’un point de vue 
psychologique, l’individu peut s’enfermer dans un narcissisme patholo‑
gique. Sur le plan des relations sociales, le « moi je » exacerbé se traduit 
par un refus de prendre en compte les autres, voire une négation de leur 
existence.



96	 Au cœur de la relation d’aide

P

A

E

P

A

E

P

A

E

Figure 4.8 : Indépendance

L’indépendance

Attitude de la personne : sortie de la symbiose vécue comme une séparation (le 
« hérisson » s’est transformé en « polisson »).
Mots clés : « moi », « moi tout seul ».
Identité : le Moi de la personne se constitue ; la personne se sent apte à se prendre 
en charge elle-même ; phase narcissique du « Moi Je ».
Position de vie : + –

L’interdépendance (degré 3 de l’autonomie)

Ce quatrième stade correspond à un changement important de la nature 
de la relation et du rapport de la personne à son propre Moi. La personne, 
devenue une personne complète avec ses trois États du Moi, est désor‑
mais en mesure de se débrouiller toute seule. Son identité ne se définit 
plus par des relations extérieures, mais en fonction de choix intérieurs.



	 Le développement de l’autonomie 	 97
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

P

A

E

P

A

E

P

A

E

Figure 4.9 : Interdépendance

Cependant, si la personne est capable de vivre par elle-même, de se 
débrouiller seule, elle sait aussi vivre des relations apparemment symbio‑
tiques, sans pour autant s’identifier à cette symbiose. Elle peut choisir 
librement de se soumettre à une autorité, et ne pas y perdre son identité. 
À l’inverse, elle peut également prendre en charge une autre personne se 
trouvant à un moment donné en situation de dépendance, sans exercer 
sur celle-ci un rapport de domination. Il s’agit dans un cas comme dans 
l’autre d’une symbiose fonctionnelle, contractée entre deux personnes 
autonomes et consentantes, et non d’une symbiose structurale (comme 
c’est le cas dans le degré 0 de l’autonomie). Par ailleurs, la personne a 
toujours le choix de rétablir une relation d’indépendance pure et simple.

L’aspect négatif, minime, de l’interdépendance, consiste à ne pouvoir 
fonctionner qu’avec des interlocuteurs ayant atteint le même stade d’au‑
tonomie. Il faut dans une certaine mesure dépasser l’interdépendance 
pour devenir capable de prendre en charge des personnes qui n’ont pas 
accompli le même cheminement.



98	 Au cœur de la relation d’aide

L’interdépendance

Attitude de la personne : changement de nature dans la relation et dans le rap-
port de la personne à son propre Moi (le « polisson » a laissé place à l’« unisson »).
Mots clés : « oui… si » d’une personne responsable qui peut dire « non » et mettre 
des limites.
Identité : l’identité ne se définit plus par les formes extérieures relationnelles mais 
un choix intérieur.
Position de vie : + +

LA SPIRALE VERTUEUSE DE L’AUTONOMIE :  
LE 4e DEGRÉ ET LE 5e DEGRÉ – CELUI DU SENS

Si le 1er degré d’autonomie correspond au passage de la dépendance à la 
contre-dépendance, le 2e degré au passage de la contre-dépendance à l’indé‑
pendance, et le 3e degré au passage de l’indépendance à l’interdépendance, 
il existe un 4e degré de l’autonomie, correspondant au passage de l’interdé‑
pendance à la dépendance vécue à un autre niveau, car consentie entre pairs.

P

A

E

P

A

E

P

A

E

P

A

E

A B C D

Figure 4.10 : Le quatrième degré de l’autonomie



	 Le développement de l’autonomie 	 99
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Au-delà, la question du développement de l’autonomie rejoint celle 
de l’accès au sens, constituant en quelque sorte un 5e degré. La spirale 
peut se prolonger indéfiniment, dès lors que l’on replace la question du 
sens au cœur de l’autonomie. Une personne en situation de dépendance 
ou d’indépendance n’en sera pas moins confortée dans son identité d’in‑
dividu libre et autonome, si la situation vécue est en cohérence avec ses 
valeurs humaines, sociales, existentielles et/ou spirituelles. En donnant 
un sens à la relation, elle s’interdit de s’identifier à celle-ci, et porte sur 
son vécu un regard qui le transcende.

La croissance, c’est-à-dire la progression d’une étape à l’autre de 
l’autonomie, ne procède jamais de façon linéaire.

D’une part, chacun vit parallèlement des situations caractéristiques 
des différents stades. Dans la vie professionnelle par exemple, une 
personne doit rendre des comptes à un supérieur hiérarchique, tout 
en exerçant lui-même une autorité sur des subordonnés et en étant 
dans des relations multiples avec des collatéraux. On l’a vu, dans une 
même relation, une personne peut être à la fois dépendante, contre-
dépendante, indépendante et interdépendante, selon l’angle de vue.

A B C D

Dégré 4

Degré 0

Degré 1 Degré 2

Degré 3

Figure 4.11 : Le cinquième degré de l’autonomie



100	 Au cœur de la relation d’aide

D’autre part, l’interdépendance ne représente pas un stade ultime. Une 
fois atteint ce niveau dans un certain domaine d’activité ou avec certaines 
personnes, pour continuer à se développer, chacun a besoin de réapprendre 
à fonctionner de manière autonome dans d’autres domaines ou avec d’autres 
personnes qu’il découvre. Ce n’est pas parce que je sais skier que d’emblée 
je peux me débrouiller tout seul une raquette de tennis à la main ! Il faut 
parcourir de nouveau le cycle, par des « boucles d’apprentissage » successives.

Ainsi apparaît-il plus pertinent de représenter le développement de 
l’autonomie sous la forme d’une spirale, avec un processus ouvert et 
théoriquement sans autre fin que les limites de la personne : son poten‑
tiel de croissance.

1

4 2

3

Figure 4.12 : La spirale du développement de l’autonomie

Au cœur du quadrant ou de la spirale de l’autonomie, on peut inscrire 
une sorte de méta-position : celle du sens, incarnée par la (les) vision (s) 
partagée (s) des acteurs. Ce partage et cette intériorisation permettent de 
fédérer les personnes, bien qu’elles se situent généralement à des étapes 
différentes de leur cheminement vers l’autonomie.

LES ÉTAPES DE LA CROISSANCE

Le passage d’un palier à l’autre de l’autonomie implique un processus 
de deuil complexe, que l’on peut simplifier en distinguant deux aspects :
•• d’une part, ce que la personne perd ;
•• d’autre part, ce qu’elle gagne.

Considérons maintenant chacun de ces passages, d’abord sous l’angle 
de la relation, ensuite en nous plaçant successivement du point de vue 



	 Le développement de l’autonomie 	 101
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

de la personne accompagnée, puis de la personne accompagnante – que 
celle-ci soit parent, éducateur, manager, thérapeute, coach, etc.

Degré 0 de l’autonomie (dépendance)

Pour la personne accompagnée, la position de base est celle de l’adap‑
tation soumise. Elle a besoin de protections et de permissions venant du 
Parent de l’accompagnateur, et d’informations venant de l’Adulte. Le 
risque étant qu’elle reste enfermée dans cette relation symbiotique.

Le rôle de l’accompagnateur, adoptant ici une posture de parent, 
consiste à donner de façon positive des normes (ce qui peut être fait ou 
non), des protections (ceci est dangereux et cela ne l’est pas), des per‑
missions (tu peux explorer ou non) et beaucoup d’informations. C’est 
ce qui va permettre à la personne d’oser s’ouvrir progressivement et 
prendre le risque de grandir.

L’enjeu consiste à assumer de part et d’autre une dépendance « saine », 
c’est-à-dire qui répond aux besoins des acteurs et de la situation.

Passage au degré 1 de l’autonomie  
(de la dépendance à la contre-dépendance)

La personne abandonne peu à peu le confort d’une situation où elle 
était prise en charge, tout en gagnant la permission de dire non et de 
s’affirmer. J’ai accompagné en thérapie des hommes et des femmes âgées 
de 40 ou 50 ans, qui se montraient tout d’abord terrorisés à l’idée de se 
laisser ressentir de la colère, de la peur ou même de la joie, à travers un 
travail émotionnel. Habitués à obéir, à s’adapter, à taire leurs émotions 
en vivant dans le désir de l’autre, ils étaient paniqués face à la perspective 
d’oser dire non, condition pour accéder à leur propre désir et à la possi‑
bilité de goûter une nouvelle liberté.

Ce passage nécessite le deuil du confort procuré aux deux protago‑
nistes par la situation de prise en charge précédente, pour aller vers une 
relation dans laquelle chacun fonctionnera davantage tout seul. Souvent 
les personnes ne vivent pas bien cette séparation ; ou bien est mal vécue 
la volonté de l’un ou de l’autre de prolonger la dépendance.

Pour la personne accompagnée, la position de base est celle de 
quelqu’un qui s’affirme par son opposition à partir d’initiatives qu’il a 



102	 Au cœur de la relation d’aide

plus ou moins peur de prendre. Il s’agit donc d’une position foncière‑
ment ambivalente, partiellement soumise et en même temps rebelle.

Afin de favoriser le passage à l’indépendance, l’accompagnateur 
commence à dépasser de façon saine le rôle qu’il a joué jusque-là en 
tant que figure parentale (par exemple un rôle de donneur d’ordres 
pour le manager), pour ne pas s’y laisser enfermer. Ainsi, dans une 
relation de coaching, à un moment donné, le coach cesse d’apporter 
des solutions pour inciter l’autre à se prendre en charge. En plus des 
qualités du degré précédent, l’accompagnateur doit « assurer » face au 
comportement ambivalent, gérer en double commande et, surtout, 
canaliser sa frustration devant les agressions passives ou réactives de son 
interlocuteur.

Celui-ci apprend à dire « non », mais ce non peut être contre-productif 
(lorsqu’il est formulé de façon inappropriée, pour exercer un pou‑
voir, etc.). De même, le « oui », a priori positif (reconnaissance de l’au‑
torité, de la compétence de l’autre), comporte son versant négatif (cas 
d’une personne qui ne sait plus dire « oui », qui n’ose pas avoir sa propre 
pensée). L’accompagnement vise à trouver le juste positionnement, en 
évitant le piège de la rébellion stérile comme celui de la suradaptation.

Passage au degré 2 de l’autonomie  
(de la contre-dépendance à l’indépendance)

La personne perd la possibilité de rejeter la faute entièrement sur les 
autres, mais elle y gagne un Moi plus clair, plus fort et plus respon‑
sable. Le confort de la contre-dépendance consiste à faire porter à autrui 
– son conjoint, ses enfants, son patron, la société »… – la responsabilité 
de sa vie, de son malaise, de ses difficultés ou de ses échecs. Ce rejet sur 
l’extérieur de ses propres blocages empêche la personne de progresser 
vers l’indépendance. Pour y parvenir, il lui faut s’obliger à se prendre en 
charge, renoncer à attendre des autres ce qu’ils ne sont pas en mesure 
de lui donner, et s’assumer comme individu responsable. Le bénéfice 
prendra la forme d’une part supplémentaire de liberté.

La position de base est faite de séparation et de refus de la relation. 
La personne accompagnée a besoin de son espace, de son rythme, 
et de trouver sa propre identité. Elle commence à se vivre en tant que 



	 Le développement de l’autonomie 	 103
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

personne indépendante, à s’assumer et à se confronter à la réalité sans 
s’en remettre aux autres. Dans cette transformation identitaire, l’écueil 
principal peut résider dans le manque de communication de quelqu’un 
qui agit comme bon lui semble, « n’en fait plus qu’à sa tête ».

L’accompagnateur quant à lui laisse le plus d’espace possible à son 
interlocuteur, en assumant la frustration d’une non-communication éven‑
tuelle. Pour l’aider à accomplir cette nouvelle transformation identitaire, il 
est essentiel qu’il lui fasse confiance et l’accepte inconditionnellement – ce 
qui signifie aussi accepter que son interlocuteur conteste, qu’il prenne des 
risques, qu’il montre ses points faibles, qu’il puisse se tromper en osant agir 
par lui-même –, tout en lui donnant les permissions et les protections indis‑
pensables. L’accompagnateur renonce par là-même à la toute-puissance de 
celui qui est supposé connaître les solutions et savoir ce dont l’autre a besoin.

Laisser l’autre prendre son autonomie ne veut pas dire perdre le 
contact : si l’accompagnateur fait son deuil d’une position dominante, 
c’est pour adopter la posture bienveillante de celui qui se réjouit des pro‑
grès accomplis, même si l’autre choisit des options différentes de celles 
qu’il aurait lui-même prises. Il aide l’autre à se construire, en veillant à 
placer toujours le curseur de l’accompagnement au bon niveau. Il assume 
sa frustration venant de ce que l’autre ne lui donne pas les informations 
ou la reconnaissance qui seraient justifiées par la situation.

Passage au degré 3 de l’autonomie  
(de l’indépendance à l’interdépendance)

La personne doit renoncer à vivre à son propre rythme, et réapprendre 
à se préoccuper des autres, elle y gagne ainsi toute la richesse d’une vie 
relationnelle. Pour un célibataire endurci, ou bien pour une personne 
travaillant en indépendant, et qui doit un jour changer de mode d’exis‑
tence, rien n’est plus difficile que de faire le deuil d’une vie centrée sur 
soi-même. Accepter les contraintes de l’interdépendance est pourtant la 
condition pour accéder à la sécurité plus grande et à l’enrichissement 
(affectif ou matériel) découlant de projets partagés, d’un soutien mutuel 
et de la mise en commun de ressources.

Pour la personne accompagnée, la position de base est celle d’un 
échange redevenu possible mais sur des bases nouvelles. Devenue une 



104	 Au cœur de la relation d’aide

personne complète et indépendante (se passant de prothèses relation‑
nelles), elle peut se débrouiller seule et, en même temps, prendre en 
charge des situations de dépendance fonctionnelle, en assumant différents 
niveaux d’identité (ainsi, le subordonné capable de remplacer son supé‑
rieur hiérarchique en son absence). Reconnue dans son Parent et son 
Adulte, elle apprend à vivre la co-responsabilité dans l’interdépendance.

L’accompagnateur se positionne de son côté comme un alter ego, 
reconnu comme tel. Il doit reconnaître le Parent et l’Adulte de l’autre et 
aller jusqu’à accepter de se mettre dans son Enfant vis-à-vis de lui – par 
exemple en reconnaissant le cas échéant que l’autre se montre plus com‑
pétent que son accompagnateur dans certains domaines, et en lui permet‑
tant de se reconnaître important et compétent à travers le regard porté 
sur lui. Dans cette relation d’aide la personne accompagnante s’attache 
à nouer des relations de partenariat, c’est-à-dire d’autonomie dans l’in‑
terdépendance. Sa responsabilité spécifique réside dans le fait d’amener 
son interlocuteur à se montrer capable de résoudre ses problèmes par 
lui-même, autrement dit… à pouvoir se passer d’accompagnateur.

Le degré 4 d’autonomie

Dans le 4e degré d’autonomie, la personne accepte de ne plus vivre seu‑
lement des relations entre égaux, et elle y gagne une capacité de vivre 
pleinement chaque relation avec l’autre, quelle que soit le niveau d’auto‑
nomie de celui-ci. Si je n’accepte de suivre un bout de chemin qu’avec 
des personnes que je perçois comme « ayant mon niveau », je vais me 
fermer d’innombrables possibilités de relations et limiter d’autant mes 
perspectives de développement. En dépassant l’interdépendance, je perds 
le confort du rapport égalitaire ; mais cela me permettra par exemple d’as‑
sumer une relation d’aide, à titre professionnel ou non, qui sera gratifiante 
pour moi-même et pour l’autre et contribuera à ma propre croissance.

Le degré 5 d’autonomie

Le 5e degré d’autonomie, enfin, n’est pas à strictement parler un niveau sup‑
plémentaire. Il relève d’un autre ordre. Il vient de ce que tout en continuant 
à vivre les degrés précédents (0, 1, 2, 3 et 4), la personne a établi une sorte 



	 Le développement de l’autonomie 	 105
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

de « méta-relation » avec une dimension de sens. Il s’agit là d’un « objet » réel, 
symbolique ou imaginaire permettant une transcendance.
•• Réel : la relation avec une personne vivante ou morte, ou avec lieu, 

ou avec un objet chargé d’affection (une maison, une famille, un 
pays, etc.).

•• Symbolique : la relation avec des valeurs, une religion, un projet poli‑
tique, une vision d’entreprise, etc.

•• Imaginaire : la relation avec un « objet » construit virtuellement dans 
l’imaginaire.
Le 5e degré d’autonomie peut coexister avec les autres degrés, mais il 

les éclaire tout en les transcendant. Par exemple, je vis une relation de 
dépendance avec mon patron (degré 0), et en même temps, je vis plei‑
nement le 5e degré parce que je partage profondément les valeurs et la 
vision de projet de la société dans laquelle je travaille.

On pourrait multiplier les exemples. C’est justement cette dimen‑
sion du 5e degré, vécue par des interlocuteurs très différents, notamment 
quant à leur degré de développement, qui leur permet de dépasser leurs 
différences et de partager un sens commun (représenté par ce qu’on 
appelle une vision partagée, des ambitions, des buts communs).

L’enjeu de l’accompagnement est celui d’une construction d’une 
liberté impliquant de vivre les paradoxes qu’engendre le processus d’au‑
tonomisation : l’une des personnes aide l’autre à se débrouiller seule.

Sens
Vision

Figure 4.13 : L’accès au sens



106	 Au cœur de la relation d’aide

AUTONOMIE, DEUIL ET CHANGEMENT

Le changement identitaire, qui est le principe même de la relation de 
coaching, prend rarement la forme d’un « progrès » se produisant à un 
moment clairement identifiable. Il procède en général par « boucles », 
par avancées suivies de retours en arrière, et par ajustements successifs, 
opérés sur une durée plus ou moins longue, de façon plus ou moins évi‑
dente. Tout changement se heurte à des résistances, car il exige d’aban‑
donner des attitudes, des comportements, des systèmes de représentation 
devenus inadaptés. Il suppose d’accepter la perte d’attachements anciens, 
acceptation nécessaire pour pouvoir réinvestir son énergie dans de nou‑
velles relations.

Élisabeth Kübler-Ross23, à partir de son expérience de médecin et de 
professionnel de la relation d’aide dans l’accompagnement des mourants, 
a décrit ce processus de deuil rencontré dans tout changement impor‑
tant. Il comporte cinq étapes :
•• Le déni de réalité, qui recouvre lui-même une peur du changement, 

de se confronter au réel – faisons comme si rien n’avait changé.
•• la colère, marquant un refus d’accepter la réalité en train de s’imposer 

– je n’accepte pas que ma représentation du monde ne soit pas ou ne 
soit plus la bonne.

•• Le marchandage, consistant à tenter de composer avec la réalité – je 
ne peux pas m’opposer au changement, mais je vais m’efforcer de 
m’en préserver autant que possible ou d’en limiter la portée.

•• La tristesse qui marque un début d’acceptation du changement mêlé 
au sentiment de douleur ou de regret vis-à-vis de ce que l’on a perdu 
– toute l’énergie que j’ai mobilisée pour m’opposer au changement (la 
« pression »), se relâche sous forme de dépression.

•• Et pour finir, l’acceptation qui coïncide avec une reconfiguration de 
mon système de représentation du monde.
Chaque personne ou groupe de personnes vit ce processus à sa 

manière, en traversant les différentes étapes plus ou moins rapidement 
et plus ou moins intensément. Certains passent tout de suite à la colère, 

23.  Élisabeth Kübler-Ross, Avant de se dire au revoir, Pocket, Paris, 2005.



	 Le développement de l’autonomie 	 107
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

d’autres restent très longtemps dans la tristesse. Dans le cheminement 
vers l’autonomie, l’accompagnateur aide son interlocuteur à accomplir 
le cycle des changements en respectant sa personnalité, son rythme et 
ses besoins.

Une part significative de son apport consiste à mettre des mots, à 
méta-communiquer sur ce qui est en train de se vivre. Et par cette ver‑
balisation, progressivement, il s’efforce d’aider l’autre à donner du sens 
à son travail de deuil, en explicitant la cause (le « pourquoi »), la finalité 
(le « pour quoi ») et la signification du changement. Du point de vue de 
la chenille, la transformation en papillon est une catastrophe… Le pas‑
sage par le sens permet de traverser les étapes du deuil avec beaucoup 
d’économie. Il donne les valeurs et les objectifs indispensables pour 
compenser la frustration et la peur de l’inconnu associées au change‑
ment à venir.

LES ÉTAPES DE L’AUTONOMIE :  
UN CONCEPT INCONTOURNABLE

Nous voyons que le concept d’autonomie s’applique à toutes les formes 
de la relation d’aide.

Il est très important de le prendre en compte non seulement vis-à-vis 
de la personne ou de l’entité accompagnée, mais en regard des chan‑
gements posturaux et éventuellement identitaires de l’entité (personne, 
équipe ou institution) accompagnante.

Enfin, la nature et la spécificité de la relation à chaque étape obligent 
les acteurs à des ajustements et des processus de méta-communication le 
plus souvent complexes et ambigus.





6

LE PROCESSUS PARALLÈLE

Le concept de processus parallèle, issu de la systémique, est central 
en thérapie intégrative comme dans le cadre d’un coaching individuel, 
d’équipe ou d’organisation. Suivant le principe de récursivité où « le tout 
génère la partie et réciproquement », l’ensemble des problèmes que vit 
la personne accompagnée dans son système relationnel se revit au cœur 
de la relation d’aide, c’est-à-dire dans l’espace intersubjectif entre la per‑
sonne qui accompagne et l’entité accompagnée (personne individuelle, 
groupe d’individus ou organisation).

Le processus parallèle permet de prendre en compte, dans toute leur 
complexité, les mécanismes intersubjectifs de la construction identi‑
taire des protagonistes. Dans toute relation d’aide se joue pour chacun 
des interlocuteurs son « épiscénario » : c’est-à-dire la construction de la 
part de lui-même qui n’est pas encore achevée, et dont il va poursuivre 
l’achèvement à travers le développement, la construction de l’autre.

Rappelons qu’en Analyse Transactionnelle, l’épiscénario (en anglais 
episcript) désigne une partie spécifique du scénario d’une personne, 
qu’elle a tendance – inconsciemment ou non – à « transmettre » à l’autre ; 
soit négativement en essayant de lui faire faire ce qu’elle-même ne ferait 
pas, soit positivement, en lui donnant la permission de construire ce 
qu’elle-même n’a pas su ou pu construire. Un peu comme dans une 
situation où quelqu’un essaierait de « refiler » à quelqu’un d’autre une 
pomme de terre trop brûlante pour être tenue en main – d’où le terme 
de « patate chaude » (hot potatoe), également utilisé pour désigner une 
forme de processus parallèle.



110	 Au cœur de la relation d’aide

Processus
parallèle

Figure 5.1 : Processus parallèle

Quelques exemples d’épiscénarios

Exemple d’épiscénario négatif. Un alcoolique parvient à ne pas boire tant que l’un de 
ses proches (enfant, conjoint ou ami) boit ; mais si l’autre cesse de boire, il se laisse 
de nouveau emporter par son addiction.
Exemple d’épiscénario positif. L’accompagnateur, qui n’arrive pas lui-même à prendre 
de vacances ou à trouver un conjoint, se montre pourtant très performant auprès 
de ses clients, qu’il amène à prendre des congés et à se marier…

Ainsi, les problèmes, dysfonctionnements ou éléments de croissance 
qui se jouent pour la personne ou le système accompagné, mais aussi 
pour l’accompagnateur, vont se rejouer sur la scène de la relation d’aide, 
dans cet espace d’intersubjectivité ouvert entre les protagonistes.

Les interlocuteurs s’envoient donc des « messages scénariques » et des 
problèmes propres aux systèmes auxquels ils appartiennent, susceptibles de 
parasiter la relation. L’élucidation du processus parallèle permet de les mettre 
à jour. Grâce à cela, le thérapeute ou le coach va pouvoir réellement aider 
la personne, le groupe ou l’organisation à grandir en acceptant sa part d’hu‑
manité. La compréhension du processus parallèle, avec tout ce qu’il a d’en‑
globant, d’intégrateur, devient alors un formidable levier d’humanisation.

LES ZONES D’INTERVENTION

Pour mieux appréhender ce qui est ici en jeu, repartons de la probléma‑
tique de « zones d’intervention », telle que je l’ai définie dans plusieurs 
de mes ouvrages, notamment Les Responsables porteurs de sens. Dans toute 



	 Le processus parallèle	 111
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

relation d’aide, la personne demandeuse vient en première instance pour 
qu’on l’aide à résoudre « un problème ».

Un examen un peu poussé de la demande montre généralement qu’il 
ne s’agit pas d’un problème unique, isolable, mais de plusieurs, concer‑
nant la personne et l’ensemble des relations de la personne avec son envi‑
ronnement. L’analyse de cette complexité permet d’identifier a minima 
huit zones à traiter dans le cadre de la relation d’aide :
•• Zone 1 : l’accompagnateur (thérapeute ou coach) et sa propre sub‑

jectivité.
•• Zone 2 : la relation intersubjective entre la personne accompagnante 

et la personne aidée.
•• Zone 3 : les enveloppes d’identité de la personne accompagnée.
•• Zone 4 : les relations de la personne aidée avec les autres (ses interlo‑

cuteurs dans les cercles familiaux, amicaux, professionnels, sociaux…).
•• Zone 5 : les autres dans leurs relations avec la personne aidée.
•• Zone 6 : le problème à traiter dans sa spécificité « technique ».
•• Zone 7 : les relations des autres avec ce problème.
•• Zone 8 : la relation du coaché avec ce problème.

Zone 1

Le coach et ses
enveloppes
d’identité

Zone 2

La relation du
coach au
champion

Zone 3

Les enveloppes
d’identité du

champion

Zone 4

La relation du
champion avec

ses interlocuteurs

Zone 5

La réalité de
l’autre dans la

relation au
champion

Zone 6

La relation qu’ont
les autres avec le

problème

Zone 8

Larelation du champion
avec le problème

technique

Zone 7

Le problème
apporté

Problème

Figure 5.2 : Zones d’intervention

L’identification des zones est indispensable pour démêler avec la 
personne aidée l’écheveau des problèmes, et donc pouvoir intervenir 



112	 Au cœur de la relation d’aide

aux bons moments aux bons endroits. Cet inventaire va donner sa vraie 
dimension à la relation d’aide, car elle va permettre :
1.	 De contextualiser le travail à mener, en identifiant sur chaque 

zone les enjeux pour la personne dans l’espace et le temps.
2.	 D’établir un plan de travail dans la durée avec des objectifs à atteindre.
3.	 De prioriser les problèmes à traiter, en fonction de leur degré 

d’urgence ou d’importance.
4.	 Selon ces priorités, de focaliser sur la demande ou sur le besoin de la 

personne, en fonction du degré d’avancement de la relation – je renvoie 
ici à la grille d’analyse RPBDC  (Réel-Problème-Besoin-Demande-
Contrat) présentée également dans mes précédents ouvrages24.
Et au-delà de l’élaboration de ce programme d’action :

5.  De contribuer à (re)construire l’identité du client, c’est-à-dire 
l’aider à la fois à :

•• restaurer son estime de soi, en retrouvant un certain degré de sécurité 
ontologique, c’est-à-dire une capacité de « bien vivre dans la complexi‑
té » (rien ne se passe comme prévu, tout semble complexe et chaotique, 
et pourtant j’accepte cet état de fait et me sens en sécurité ontologique) ;

•• se « remettre sur le cheval », en ayant récupéré énergie et confiance en 
sa propre compétence, la personne se sent en mesure de faire face à la 
situation ;

•• relancer l’énaction – il ne s’agit pas de donner une pilule de change‑
ment ou guérison, mais de créer les conditions d’autonomisation telles 
que la personne aidée va conduire son propre changement ;

•• accomplir un cycle de déconstruction-réparation-reconstruction vi‑
sant à la rétablir dans son identité d’être humain libre et responsable 
de ses pensées comme de ses actes.

6.  De préparer la personne au changement sur les différentes 
interfaces, autrement dit l’aider à changer son regard, à explorer de 
nouvelles solutions, à élargir son champ des possibles, à adopter de 
nouveaux comportements, etc., sur l’ensemble des zones identifiées 
comme étant partie intégrante du « problème ».

7.  De traiter le processus parallèle.

24. Voir Les Responsables Porteurs de Sens, op. cit., p. 165 à 175.



	 Le processus parallèle	 113
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Le processus parallèle constitue en lui-même un septième point, 
en tant que facette spécifique du travail à conduire. Mais comme nous 
l’avons vu ci-dessus, il représente en même temps la dimension holo‑
morphique (le « tout est dans la partie ») de la relation d’aide, puisqu’il 
traverse tout le dispositif.

Cette présentation en sept points ne doit pas nécessairement servir de 
guide chronologique – parfois, le travail d’accompagnement va très vite. 
Il vaut mieux – et même le plus tôt possible, dès le début – se focaliser 
sur le processus parallèle qui conditionne tout le reste.

MAINTENIR UNE RELATION QUI « SONNE JUSTE » : 
LA TROISIÈME ÉCOUTE

Sans écoute profonde de soi-même et de l’autre, pas d’identification 
possible du processus parallèle. La qualité d’écoute est absolument indis‑
pensable, pour autant celle-ci ne se réduit pas à une attention portée au 
discours verbal explicite : le champ d’écoute doit s’élargir non seule‑
ment au langage non-verbal (expressions corporelles et comportements), 
mais aussi à ce que j’ai appelé la troisième écoute, à savoir la prise en 
compte, chez la personne aidée comme chez son accompagnateur, d’élé‑
ments somatiques, émotionnels, fantasmatiques, etc., dont l’émergence 
dans la relation résulte de la rencontre de leurs deux inconscients.

La conscience de soi et l’attention à ce qui provient de son propre 
inconscient y deviennent des sujets de préoccupations permanents pour 
l’accompagnateur. En d’autres termes, même dans un travail de coaching 
sans visée thérapeutique, le professionnel de la relation d’aide doit consa‑
crer plus de la moitié de son attention et de sa conscience à ce qui se passe 
dans la partie immergée de l’iceberg, sous la ligne de flottaison relationnelle.

Grâce à la troisième écoute et à la mobilisation de son intelligence 
émotionnelle, il s’agit de discerner dans la relation, dans l’échange avec le 
client, d’une part, ce qui relève de ses enjeux actuels, ce qui s’y joue pour 
lui ici et maintenant, et d’autre part, ce qui procède des phénomènes de 
transfert et du contre-transfert, et qui débouche sur le processus paral‑
lèle à l’œuvre entre les interlocuteurs : en quoi le client reproduit ici 
et maintenant, éventuellement avec la participation inconsciente de la 



114	 Au cœur de la relation d’aide

personne accompagnante, les relations, l’histoire qu’il vit ou a vécues 
ailleurs et/ou dans le passé ?

La construction de la relation d’aide exige de passer de la sympa‑
thie – comme le rappelle l’étymologie du mot signifiant « souffrir avec », 
la sympathie consiste en un « partage » des sentiments et des émotions 
impliquant une certaine confusion des places –, à l’empathie, celle-ci 
pouvant se définir comme la faculté de comprendre avec finesse les réfé‑
rences internes, les sentiments et émotions, les représentations d’autrui 
sans pour autant s’identifier à celui-ci. L’empathie est indispensable pour 
rassurer le client, lever la charge émotionnelle qui pourrait faire barrage 
au rétablissement de son Okness25. Elle conditionne l’identification du 
contre-transfert, qui permet d’entrer en contact avec l’autre, avec ce qu’il 
dit et ce qu’il vit, tout en restant en contact avec soi-même, en préser‑
vant la distance intersubjective. L’une des clés d’analyse est la mesure 
de l’écart entre la position initiale de sympathie de l’accompagnateur à 
l’égard son client et la position d’empathie actuelle ou à atteindre.

Grâce à l’analyse de ce qui vient de l’inconscient de son client, 
auquel il accède par l’écoute des manifestations verbales, corporelles, 
émotionnelles, fantasmatiques et comportementales, observées chez son 
interlocuteur et chez lui-même, l’accompagnateur peut analyser son 
contre-transfert.

L’écoute attentive de ce qui se passe en lui, qu’il s’agisse de ses réac‑
tions corporelles ou émotionnelles (il a froid, transpire, s’énerve…) ou 
de ce qui lui traverse l’esprit face à son client, l’accompagnateur pourra 
identifier l’expression de certains problèmes personnels non résolus, sus‑
ceptibles de parasiter l’écoute et donc de fausser la relation. S’il a effectué 
au préalable un travail thérapeutique sur lui-même, il y reconnaîtra des 
éléments déjà analysés, ce qui l’aidera à appréhender, dans sa propre atti‑
tude, ce qui vient de lui-même et de son inconscient, autrement dit 
d’une réaction aux jeux fantasmatiques ou émotionnels dans lesquels son 
interlocuteur cherche à l’embarquer.

25.  Le concept de Okness vient du terme « OK » utilisé à l’origine en Analyse Transac‑
tionnelle : la personne s’accepte elle-même, accepte les autres et le monde tels qu’ils sont, 
ce qui ne signifie pas qu’il ne puisse ni ne veuille rien faire pour contribuer à les changer.



	 Le processus parallèle	 115
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

La mesure de l’écart entre ce qu’il perçoit de ces manifestations et ce 
qui lui apparaît « sonner juste » lui permettra à tout instant d’apprécier si 
quelque chose ne va pas, soit chez lui-même, soit chez l’autre, soit dans 
la relation qu’il induit avec l’autre ou que l’autre induit avec lui. Ayant 
perçu les dissonances du processus parallèle, il s’appuiera sur son propre 
vécu pour empêcher les dérapages, échapper lui-même à l’instrumentali‑
sation, effectuer les réajustements nécessaires et garder le recul indispen‑
sable pour opérer les bons diagnostics vis-à-vis d’autrui. Il pourra veiller 
à maintenir une relation non faussée, tout entière tournée vers un travail 
d’accompagnement visant à rétablir la liberté de la personne et son choix 
des possibles (voir exemples à suivre….)

Je nomme contre-processus parallèle cette nouvelle relation éta‑
blie et choisie comme « juste » par l’accompagnateur.

IDENTIFIER ET TRAITER LE PROCESSUS PARALLÈLE

Toujours présent dans la relation d’aide, de façon plus ou moins mar‑
quée mais néanmoins permanente et évolutive, ce processus prend deux 
formes principales :
•• dans la transmission, la personne aidée cherche à placer son théra‑

peute ou son coach dans un rôle, une posture similaires à ceux dans 
lesquels elle se voit elle-même : si elle se vit comme un « Sauveteur »26 
par exemple, elle demandera à son accompagnateur de la « sauver », et 
toute son attitude visera à lui transmettre cette posture ;

•• dans la reproduction, la personne accompagnée s’efforce de répéter 
dans le cadre de la relation d’aide, vis-à-vis de son accompagnateur, ce 
qu’elle fait avec les autres : se vivant comme « Sauveteur », elle attendra 
de son interlocuteur qu’il accepte d’être « sauvé » par elle, et toute son 
attitude en découlera.
Dans l’un et l’autre cas, la personne aidée prend une posture qui n’est 

pas juste et, ce faisant, elle pousse son interlocuteur à agir de même, en 

26.  Je fais ici référence à la posture de « Sauveteur » définie en Analyse Transactionnelle 
par Steve Karpman dans son concept de « triangle dramatique » qui analyse la dynamique 
combinée des trois rôles : le « Sauveteur », le « Persécuteur », la « Victime ».



116	 Au cœur de la relation d’aide

cherchant à structurer la relation sur le modèle – ou le modèle inversé – 
de ce qu’elle vit. Pour percevoir cet envahissement de l’espace relationnel 
entre son client et lui-même, l’accompagnateur doit se montrer très vigi‑
lant, car le phénomène peut être à la fois subtil et massif.

Une fois mise à jour la présence du processus parallèle, son traitement 
devient LA priorité. Cependant, d’autres problèmes peuvent réclamer 
un traitement plus urgent, et apprivoiser ce phénomène exige parfois de 
l’assumer pendant un certain temps avant de pouvoir le traiter et/ou le 
rendre explicite. Du point de vue de l’accompagnateur, il s’agit, d’une 
part, d’identifier en quoi il y a un processus parallèle pour lui-même : 
en quoi son propre inconfort l’amène à prendre une posture qui n’est 
pas juste, et quelle serait la posture juste pour lui (ou en d’autres termes, 
quelle est sa zone d’autonomie) ? Et d’autre part, en quoi ce processus 
est à l’œuvre chez l’autre : quelle posture peut être considérée comme 
n’étant pas juste chez l’autre et quelle est celle qu’il devrait adopter ?

En fonction de cette analyse, mais aussi du degré d’évolution de la 
personne accompagnée, de la profondeur de l’alliance nouée avec elle, 
des niveaux d’autonomie et de maturité de cette relation, plusieurs 
options s’offrent à l’accompagnateur :
•• Dans tous les cas, il doit commencer par retrouver sa propre Okness, et 

ainsi, rétablir sa sécurité ontologique. S’il ne traite pas ses propres besoins, 
le thérapeute ou le coach plongera tête baissée dans les pièges relationnels.

•• L’accompagnateur peut entrer en méta-communication avec son 
client : tout en adoptant la posture qui convient, il se sert de l’ana‑
lyse de la relation et du processus parallèle qui y est inscrit comme 
d’un levier de travail qui va permettre de révéler le scénario psycho‑
logique ou systémique dans lequel est emprisonné son interlocuteur, 
de confronter explicitement ce dernier et de l’aider par là à avancer.

Le processus parallèle procède en général de plusieurs paramètres formant 
ensemble une nodosité complexe, qu’il convient de traiter comme un nœud gordien : 
s’y mêlent des croyances erronées, des phénomènes transférentiels, des confusions 
dues à des émotions non traitées, des contradictions liées à des interfaces et à des 
enjeux non pris en compte, etc. Son traitement par l’accompagnant, par la mise en 
place d’un contre-processus parallèle, va contribuer à établir une remise en ordre 
et en cohérence de l’écosystème complexe de la relation d’aide ; et par là même, de 
celui de la personne accompagnée et de son environnement.



	 Le processus parallèle	 117
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

•• Si la personne n’est pas en mesure de méta-communiquer, ou si la 
relation ne le permet pas, la réponse de l’accompagnateur consiste par‑
fois simplement à adopter la posture juste : en refusant par exemple 
de jouer le rôle du « Sauveteur », il désamorcera le processus parallèle, 
et confrontera son client de manière implicite.

•• Au-delà de la prise de posture et du travail de méta-communication, 
l’accompagnateur fournit à son interlocuteur une véritable modéli-
sation (modeling) sur la façon dont il peut traiter, de son propre chef, 
les problèmes qui le submergent lui-même. Il rétablit ainsi une relation 
OK et saine, tout en donnant à son client des modèles de comporte‑
ment – des épiscénarios positifs – qu’il pourra utiliser lui-même dans 
sa vie personnelle ou professionnelle.

Les figures les plus caractéristiques du processus parallèle

L’inflation émotionnelle. La personne accompagnée, d’une façon plus ou moins sub-
tile, aborde l’entretien en lui donnant une tonalité émotionnelle, voire dramatique, 
qui ne paraît pas justifiée. Face à son interlocuteur, l’accompagnateur ressent une 
instabilité émotionnelle qui le gagne lui-même peu à peu. Ce signal indique sans 
doute – même en l’absence de « signes objectifs » – que la personne accompagnée 
se trouve déstabilisée sur le plan émotionnel dans son propre écosystème.
La confusion. Comme nous l’avons vu dans l’exemple ci-dessus, cette forme de 
processus parallèle a pour première caractéristique de s’avancer masquée. Elle se 
révèle chez l’accompagnateur de façon indirecte, par le trouble qui s’empare de 
sa propre conscience –  il s’aperçoit à un moment donné qu’il devient lui-même 
confus, absent de la relation, qu’une déconnexion se produit.
Le surdétail. La personne accompagnée, en apparence rationnelle, fait en sorte de 
noyer le sens, la finalité, la demande, l’objectif de l’entretien, sous un flot de détails 
superfétatoires. L’accompagnateur se sent lui-même débordé par une surabon-
dance d’informations dont il ne sait que faire.
La surgénéralité. Tout en entrant dans une conversation qui semble cadrée autour 
d’un objectif, la personne accompagnée cantonne son discours dans un niveau de 
généralité qui ne permet ni d’identifier un problème, ni de cerner une demande. 
L’accompagnateur se demande ce qu’il fait là.
La construction paranoïde. Derrière un discours rationnel extrêmement construit, 
la personne accompagnée embarque en fait son accompagnateur dans un dialogue 
absurde ou aberrant, basé sur des croyances fausses (croyances relatives à la situa-
tion, aux personnes, à la personne accompagnée elle-même…). La construction 
paranoïde n’est pas assimilable à un sentiment de persécution ; néanmoins, comme 
dans la paranoïa, un dispositif mental très élaboré se bâtit à partir de prémices 
fausses.



118	 Au cœur de la relation d’aide

Quelques exemples de processus parallèles couramment rencontrés 
dans la pratique de la relation d’aide.

Exemple de confusion. L’accompagnateur reçoit un interlocuteur qui s’adresse à lui 
d’une façon a priori claire, rationnelle et conforme aux convenances d’un dialogue 
socialement acceptable. Au bout d’un certain temps, cependant, il se rend compte 
que les propos de la personne sont confus, et que cette confusion se révèle conta-
gieuse : de façon subtile – il n’a pas affaire à quelqu’un de très agité sur le plan émo-
tionnel ni de totalement incohérent –, l’accompagnateur se perd dans le discours 
de l’autre et devient lui-même confus. En prenant conscience de ce trouble apparu 
dans l’échange, il comprend que la confusion lui a été transmise par son client. Avant 
de continuer à écouter ce dernier, il sera attentif à désamorcer ce processus afin 
de rétablir les conditions d’un dialogue plus clair et plus constructif pour les deux 
interlocuteurs.
Exemple de surdétail (ou surinformation). Très souvent dans le cadre d’une intervention 
en entreprise, surtout face à un interlocuteur peu familiarisé avec la relation d’aide,
dès les premières minutes de l’entretien, l’accompagnateur se trouve submergé par 
une masse d’informations inutiles et de détails dont il ne sait que faire. Malgré un 
discours apparemment rationnel, la logorrhée verbale est telle qu’il devient impos-
sible d’y percevoir une intentionnalité, l’expression d’une demande s’il en existe 
une, la nature du besoin ou du problème. Ce faisant, la personne accompagnée se 
décharge probablement d’un ensemble d’informations qui l’encombrent dans son 
écosystème et l’empêchent de s’y positionner clairement. Autrement dit, l’envahis-
sement ressenti par l’accompagnateur ne fait sans doute que reproduire le malaise 
vécu par la personne accompagnée en dehors de la relation d’aide. Il appartiendra 
alors à l’accompagnateur de recadrer l’entretien et d’aider son interlocuteur à tra-
vers la posture qui convient à la fois par rapport à cette situation, par rapport à son 
environnement et par rapport à lui-même.
Exemple de demande de sauvetage. Autre cas fréquent : la personne accompagnée, 
toujours derrière un comportement apparent rationnel et socialement acceptable, 
se décharge totalement de la responsabilité de l’entretien sur son accompagnateur. 
Ce dernier, sous le prétexte qu’il est un professionnel payé pour ce travail, se voit 
sommé d’apporter une solution toute faite. Si l’accompagnateur lui demande ce 
qu’elle attend de l’entretien, la personne accompagnée le regarde de façon étonnée, 
parfois culpabilisante, et lui répond que c’est à lui de « savoir ce qu’elle doit faire ». 
Cette posture d’attente d’un « sauveteur » se rencontre fréquemment chez les per-
sonnes peu habituées à la relation d’aide et/ou qui se vivent elles-mêmes comme 
des « sauveteurs » vis-à-vis de leur environnement. Elles viennent décharger dans 
la relation le poids de l’écosystème dans lequel elles vivent, où elles n’arrivent pas 
à trouver une position juste. L’accompagnateur devra bien sûr refuser d’endosser 
ce rôle de sauveteur. Sa responsabilité consistera à rétablir, en fonction du degré 
d’autonomie de la personne et des autres paramètres propres à la gestion de l’ac-
compagnement, la relation juste correspondant au besoin du moment, sans déres-
ponsabiliser son interlocuteur ni se substituer à lui.



	 Le processus parallèle	 119
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Le pilotage du processus parallèle

Le pilotage du processus parallèle fait appel à deux outils présentés de 
façon détaillée dans d’autres ouvrages27.

Le modèle « RPBDC » (Réel, Problème, Besoin, Demande, Contrat)

L’accompagnateur l’utilise pour caler sa démarche sur le besoin de la 
personne accompagnée – lequel coïncide rarement avec la demande ini‑
tiale explicite. Cinq éléments au moins sont à clarifier au démarrage de 
la relation d’aide : le « réel » (la situation de départ à définir et à contex‑
tualiser), le « problème » (à repérer et à démêler), le « besoin » (à identifier), 
la « demande » (à éclaircir) et le « contrat » (à établir en fonction d’un plan 
de travail et d’objectifs).

Dans ce modèle, les trois premiers points – la mise à jour du réel, du 
problème et du besoin – sont centrés sur la situation de la personne dans 
son écosystème. Les deux autres éléments – la demande et le contrat – 
permettent de clarifier la relation entre l’accompagnateur et la personne 
accompagnée.

L’exploration du « complexe RPBDC » ne s’effectue pas une fois 
pour toutes au départ de l’accompagnement, car la problématique de 
la personne accompagnée évolue avec la relation : il faut donc revisiter, 
reconfirmer, et le cas échéant, réajuster les conditions de l’intervention, 
pour maîtriser le processus parallèle et maintenir la relation au plus près 
du besoin de la personne.

Le modèle des zones d’intervention,  
appelé aussi modèle de la « contextuation »

L’accompagnateur l’utilise pour identifier et circonscrire les problèmes 
à résoudre, dégager des priorités d’action et élaborer un plan de marche 
avec la personne accompagnée. Il s’y réfère également pour construire 
l’alliance avec son interlocuteur puis pour piloter, tout au long de la rela‑
tion, la gestion de cette alliance.

27.  Notamment Les Responsables Porteurs de Sens, Faq Coacing et Le Coaching (écrit avec 
L. Buratti), voir la bibliographie.



120	 Au cœur de la relation d’aide

Comme nous l’avons indiqué plus haut, la grille d’analyse des zones 
permet de situer l’ensemble des enjeux et des problèmes, à la fois dans 
l’écosystème de la relation d’aide et dans l’écosystème plus large auquel 
participe la personne accompagnée.

Le seizième paramètre

En « balayant » régulièrement le complexe RPBDC et les zones d’inter‑
vention, l’accompagnateur parvient à déceler très tôt l’apparition d’un 
processus parallèle susceptible non seulement de parasiter, mais égale‑
ment de bloquer totalement la relation. Il peut ainsi le désamorcer en 
déployant un « contre-feu » : le contre-processus parallèle qui va rétablir 
la relation d’altérité.

Avec l’expérience (y compris celle tirée du travail de l’accompagna‑
teur sur lui-même), doublée d’une extrême vigilance, l’accompagnateur 
apprend non seulement à identifier ce phénomène, à le contrôler, mais 
aussi à l’utiliser comme un levier puissant pour avancer dans le travail 
d’accompagnement.

Cette définition du processus parallèle conduit à le considérer 
comme un « seizième paramètre », complétant le « tableau de 
bord » des quinze paramètres à surveiller dans la conduite d’une 
relation d’accompagnement. La lecture de ces indicateurs permet à 
l’accompagnateur d’adapter sa posture et son mode d’intervention en 
« intelligence de situation ». J’en rappelle ci-dessous la liste, en invitant 
là encore le lecteur à se reporter à mes autres ouvrages pour une pré‑
sentation plus complète.
1.	 Être OK.
2.	 Diagnostic.
3.	 Degré d’évolution.
4.	 Protections.
5.	 Erreurs.
6.	 Structure de la relation.
7.	 Alliance de changement.
8.	 Éléments transférentiels.
9.	 Demande.



	 Le processus parallèle	 121
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

10.  Volonté de changement.
11.  Plan d’intervention.
12.  Ici et maintenant.
13.  Espace et Temps.
14.  Pouvoir.
15.  Contrat.

Les trois écoutes

La prise en compte du processus parallèle implique chez l’accompagna‑
teur la mobilisation des trois formes d’écoute :
•• la première écoute, celle des mots et des discours de la personne ac‑

compagnée ;
•• la deuxième écoute, celle de tous les messages non verbaux émis par la 

personne accompagnée ;

Le processus parallèle à la lumière des bio-scénarios

La connaissance des bio-scénarios guide l’accompagnateur lorsqu’il s’agit de 
déceler et de décoder des éléments de processus parallèle venant de la personne 
accompagnée.
Le Génie (le schizoïde) a ainsi tendance à induire chez l’accompagnateur une 
absence de relation, ou un sentiment d’irréalité, ou encore l’impression d’être pris 
dans une mécanique vide d’humanité.
Le Sage (l’oral) fait naître chez l’accompagnateur un élan de surprotection, une 
tendance à se placer dans un rôle de sauveteur face au vide et au manque qu’ex-
prime inconsciemment la personne accompagnée.

En face de l’Amoureux (le masochiste), l’accompagnateur est incité à faire des 
efforts et éventuellement à former un projet sur la personne accompagnée. Celle-ci 
le pousse dans une position parentale, soit normative, soit de sauveteur ou même 
de persécuteur, en provoquant son agressivité.
Le Réalisateur (le psychopathe) tente d’entraîner l’accompagnateur dans des 
jeux de pouvoir, soit par la biais de la séduction, soit par celui de la domination. 
Derrière le « Troubadour » se cache toujours un « Tyran ».
Enfin, devant un Rigoureux (rigide), l’accompagnateur doit composer avec l’at-
titude d’une personne qui veut lui faire plaisir ou bien l’invite à faire plaisir, qui 
cherche à le séduire sexuellement ou bien à se laisser séduire, ou qui tente d’entrer 
dans une relation d’admiration réciproque.



122	 Au cœur de la relation d’aide

•• la troisième écoute, celle que l’accompagnateur a de lui-même à 
quatre niveaux : ses sensations corporelles, ses émotions, ses comporte‑
ments (verbaux et non verbaux) et ses représentations mentales (fan‑
tasmes, etc.), comme autant de signes pouvant provenir de l’inconscient 
de l’accompagnateur, mais qui sont souvent induits par l’inconscient 
de la personne accompagnée. Face à une personne perturbée, confuse 
ou provocante, cette troisième écoute aide l’accompagnateur à faire 
la part entre ce qui vient du contexte (de causes extérieures), de sa 
propre subjectivité, de la subjectivité du coaché ou bien de la relation 
elle-même (de la rencontre entre deux subjectivités).

UN LEVIER D’HUMANISATION

En quoi cette dynamique de modeling et de construction identitaire 
prenant appui sur le processus parallèle peut-elle être regardée comme 
un mouvement d’humanisation ?

La réponse à cette question tient en trois points.
1.	 À travers le travail sur les épiscénarios, l’accompagnateur aide l’autre à 

se construire en assumant sa propre construction, et réciproquement. 
Ce qui conduit le praticien à assumer ses propres limites, sa propre 
finitude humaine : « c’est par l’analyse de mon contre-transfert, et donc 
l’acceptation de mes propres blessures, que je vais pouvoir accéder aux 
blessures de l’autre ». Sans cette ouverture vis-à-vis de moi-même, je 
ne peux rétablir ma sécurité ontologique ni aider autrui à retrouver 
la sienne, je ne peux prétendre aider quiconque à se réparer ni à se 
construire. C’est précisément ce renoncement à la toute-puissance qui 
m’humanise et va modéliser la démarche d’humanisation de l’autre.

2.	 La prise en compte du processus parallèle permet de passer d’une lec‑
ture de problèmes « techniques » (familiaux, professionnels ou autres), 
extérieurs à la personne, amenés par celle-ci dans la relation, à une 
lecture de problèmes « humains ». Nul n’est étranger à ses problèmes, 
et quelle que soit la nature de ces derniers, la plupart du temps la pos‑
ture de la personne conditionne l’accès à la solution. Sans méconnaître 
ni négliger les aspects techniques, il importe donc avant tout d’entrer 
dans ce que nous appelons la Transformance : en travaillant avec 



	 Le processus parallèle	 123
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

mon client sur le « réel » qu’il m’apporte, je l’aide à revisiter 
sa « réalité », c’est-à-dire ses modes de représentation du réel. 
Et en l’aidant à reconstruire ses paradigmes, je l’aide aussi à recons‑
truire son identité.

2. La réalité

1. Le réel 3. L'identité
et la posture

(La représentation
du réel)

Les acteurs

Figure 5.3 : La Transformance

La Transformance désigne cette boucle récursive et vertueuse qui 
opère une transformation progressive des trois éléments : le Réel 
à changer ; le regard porté sur ce Réel (la « Réalité ») ; l’identité et 
la posture prise (figure  5.3). Par le truchement du travail qu’elle 
effectue sur les problèmes considérés au départ comme extérieurs, la 
personne accompagnée change son regard et se change elle-même 
en affirmant sa positivité d’acteur, d’être humain ayant prise sur sa 
vie et sur son environnement.

3.	 Enfin, troisième grand aspect de l’humanisation, ce processus de crois‑
sance nourri par une gestion subtile de l’intersubjectivité trace un che‑
minement qui mène de la servitude et de l’emprisonnement – spirituel, 
psychologique, sociologique, politique, idéologique  – vers la liberté 
(l’énergie « liée » devient « libre ») et vers la responsabilité.
Par ce travail fait sur lui-même à travers l’autre, pour l’autre, l’ac‑

compagnateur construit l’autre, il construit la relation intersubjective, il 
construit le lien social, et donc il contribue à construire un monde plus 
humain.

Et selon une logique holomorphique, il se construit lui-même en tant 
qu’homme.





7
LES « BIO-SCÉNARIOS »,  

OUTILS DE DIAGNOSTIC  
ET D’INTERVENTION

En regard de ces démarches intégratives pondérées, inscrites dans 
une perspective soit thérapeutique, soit de coaching individuel ou de 
groupe, qu’apportent les bio-scénarios ? Cette approche, développée au 
confluent de l’Analyse Transactionnelle et de la Bio-énergie28, révèle 
autant qu’elle l’illustre la correspondance étroite entre le travail sur le 
psychisme et le travail corporel, tout en incluant les plans cognitif, émo‑
tionnel, voire spirituel.

Nous l’avons vu, il est nécessaire d’aborder ces différents niveaux de 
défense et de changement pour que la relation d’aide débouche sur une 
transformation profonde et durable de la personne. De ce point de vue, 
l’Analyse Transactionnelle et la Bio-énergie constituent des méthodes 
complémentaires, puisqu’elles interviennent, pour l’une plus directement 
aux niveaux comportemental et cognitif, et pour l’autre, aux niveaux 
physiologique et émotionnel.

28.  Pour l’apprentissage de ce concept, voir le livre Les bio-scénarios, clés énergétiques du corps 
et de l’esprit, écrit avec J.-M. Fourcade, qui décrit les deux approches – l’Analyse Transac‑
tionnelle et la Bio-énergie – et en formule la synthèse.



126	 Au cœur de la relation d’aide

Niveau
physiologique

Niveau
émotionnel

Niveau
cognitif

Niveau
comportemental

Bio-énergie Analyse
Transactionnelle

Figure 6.1 : Les niveaux de défense et de changement

L’une comme l’autre démarche ouvrent à une dynamique de 
changement :
•• soit en veillant à ce que ce changement consenti s’incarne dans des 

comportements observables et repérables, et pas seulement de façon 
intérieure dans des « attitudes » – c’est l’Analyse Transactionnelle ;

•• soit en libérant l’énergie et en s’assurant que le changement s’inscrit 
au niveau du corps, et à partir de vécu corporel, rayonne dans toutes 
les dimensions de la personne – c’est la Bio-énergie.
La complémentarité des deux approches peut être également repré‑

sentée à partir du modèle proposé par John Pierrakos, distinguant trois 
niveaux de défense et de changement :

Masque

Centre
vital

« Démon »
ou « grenouille »

« Héros »
ou « Prince(sse) »

Figure 6.2 : Les trois niveaux de défense et de changement

•• Le « Masque » équivaut à la couche de protection à la fois endogène et 
exogène, extérieure et sociale, de la personne. Elle se manifeste au ni‑
veau des comportements directement observables, où s’expriment des 



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 127
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

défenses superficielles touchant aux quatre niveaux – physiologique, 
émotionnel, cognitif et comportemental.

•• La couche primale négative, que Pierrakos baptise le « Démon » mais 
dans laquelle on pourra aussi reconnaître notre « grenouille », corres‑
pond à des strates de défenses à la fois moins différenciées et beau‑
coup plus profondes, ainsi qu’à des émotions de base plus fortes (par 
exemple la rage, le désespoir et la terreur quand, dans le masque, s’ex‑
primaient seulement la colère, la tristesse et la peur).

•• Enfin, le Centre vital, que l’on peut appeler également le « Héros » ou 
le « Prince », constitue le centre de notre énergie positive, permettant 
de considérer l’être humain comme étant potentiellement capable du 
meilleur et « OK » quant à son être.
Alors que l’Analyse Transactionnelle est plus particulièrement outillée 

pour travailler au niveau du Masque, le travail mené en Bio-énergie 
s’adresse plutôt aux couches profondes du Démon, et par là, traite aussi 
les deux autres couches. Cependant, les deux méthodes prennent en 
compte l’ensemble des niveaux de défense et de changement, avec une 
approche commune qui vise à bousculer les défenses « de l’intérieur », en 
développant l’énergie de croissance de la personne.

LES APPORTS CROISÉS DE L’ANALYSE  
TRANSACTIONNELLE ET DE LA BIO-ÉNERGIE

L’Analyse Transactionnelle, issue de la psychanalyse, s’en éloigne par sa 
focalisation sur le Moi. Son champ de travail est celui du comporte‑
mental et du cognitif (postures, gestes, expressions faciales, voix, verbali‑
sation), déployés dans le temps sous forme de transactions et de « jeux de 
rôles » entre des acteurs. L’interprétation (matrice de scénario) consiste à 
envisager l’évolution de ces comportements pour la personne.

Tout en assumant pleinement les théories de l’inconscient, la Bio-
énergie se focalise quant à elle sur le corps, en prolongeant la concep‑
tion reichienne d’une vie émotionnelle et corporelle considérée comme 
un tout insécable. Le champ d’observation inclut les comportements, 
mais de façon spécifique, il isole et repère les symptômes déployés dans 



128	 Au cœur de la relation d’aide

l’espace corporel d’une façon permanente (« armure » et « structure carac‑
térielle »), signes à partir desquels l’interprétation se construit.

Le travail mené en Analyse Transactionnelle sur le scénario, ou 
« plan de vie », vise à décontaminer les différents États du Moi, à ren‑
forcer chacun d’entre eux, et à autonomiser l’ensemble « Parent » 
+ « Adulte » + « Enfant », afin de sortir des symbioses et d’ouvrir de 
nouvelles issues (redécisions) positives et efficaces à l’enfermement du 
scénario. Il trouve un écho dans le travail régressif effectué en Bio-
énergie, consistant à aller rechercher, en les revivant, les causes passées 
des blessures ou des problèmes actuels, à rétablir des « ponts » entre les 
différentes parties du corps séparées par des blocages, ce qui permet de 
renforcer l’énergie du sujet afin de déboucher, là aussi, sur des redéci‑
sions opératoires.

L’APPORT SPÉCIFIQUE DE LA BIO-ÉNERGIE

Pour un changement – ou travail de redécision – durable, les différents 
niveaux de défense doivent être impliqués. Or, l’Analyse Transaction‑
nelle telle qu’elle est le plus souvent pratiquée n’intègre pas la dimen‑
sion corporelle : elle privilégie le niveau cognitif (correspondant en 
Analyse Transactionnelle aux États du Moi de l’« Adulte » et de l’« Enfant 
Créateur »).

De son côté, la Bio-énergie s’adresse de façon privilégiée au niveau 
affectif corporel et régressif (États du Moi de l’« Enfant » et de l’« Enfant 
du Parent ») ; elle agit ainsi directement sur l’organisation structurée des 
défenses, blocages ou tensions chroniques conscients ou inconscients, qui 
forment l’armure corporelle et caractérielle. Et ce faisant, elle permet de 
débloquer l’énergie liée dans les différents États du Moi, principalement 
dans l’Enfant, en libérant par là même les émotions.

Dans le cadre d’un travail combiné, la relation d’aide alterne des 
phases calées sur les rythmes biologiques et émotionnels, et d’autres sur 
les rythmes de la pensée et des changements comportementaux.

En reconnaissant et en définissant des « structures » caractérielles 
et énergétiques, dont les bio-scénarios sont l’expression directe, l’ap‑
proche bio-énergétique fournit en outre un cadre qui intègre la dimen‑



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 129
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

sion corporelle en rassemblant les différents éléments de diagnostic et 
d’intervention :
•• les symptômes physiologiques, pathognomoniques (spécifiques à la 

pathologie), la non-circulation de l’énergie et l’organisation structurée 
de symptômes y attenant ;

•• les corrélations psychologiques et la manière dont elles se structurent 
comme un tout ;

•• les vecteurs étiologiques (cause et origine) ainsi que la problématique 
de développement de la personne, dans ses dimensions psychique, so‑
ciale, existentielle, spirituelle…
Tout en ouvrant à une approche multivectorielle, la typologie des 

bio-scénarios permet de poser le problème traité dans l’ici et mainte‑
nant de la relation d’aide, en le situant par rapport à la problématique 
scénarique, ou « scénario de base », de la personne. Ceci, soit en termes 
de stade de développement, soit en termes de degré d’avancement de la 
conscience du client sur son développement.

Grâce à la connaissance des structures bio-énergétiques en tant que 
bio-scénarios, le thérapeute, ou de manière plus générale l’accompagna‑
teur du changement, accède à une « lecture du corps » (morphologie, res‑
piration, peau, etc.) extrêmement opératoire en termes d’interprétation 
et d’intervention. Il devient possible de situer chaque symptôme aux 
quatre niveaux (physiologique, émotionnel, cognitif et comportemental), 
et de déterminer l’importance (ou la significativité) du symptôme ou de 
l’émotion émergeant à la conscience du client.

L’expérience montre que les bio-scénarios permettent de diagnosti‑
quer avec un degré de probabilité très élevé le scénario de la personne, 
sans que celle-ci ne parle ni ne bouge, simplement par l’observation de 
son corps. D’où l’utilité de cette connaissance dans diverses formes d’ac‑
compagnement, notamment le coaching.

Cette typologie est également précieuse pour élaborer et établir le 
contrat de changement avec la personne accompagnée, qu’il s’agisse d’un 
contrat social ou d’autonomie dans un lieu non thérapeutique –  par 
exemple dans le cadre d’une relation de coaching en entreprise – ou d’un 
contrat thérapeutique portant sur un travail plus en profondeur. Dans l’un 
et l’autre cas, la typologie des bio-scénarios fournit une carte du territoire 



130	 Au cœur de la relation d’aide

de changement à explorer, dans lequel le contrat précise les étapes du par‑
cours à suivre ainsi que les éventuelles « issues dramatiques de scénario ».

Par ailleurs, l’écoute analytique reste prégnante en Bio-énergie, aussi 
bien dans le travail verbal que dans celui mené au niveau corporel. 
Cette écoute est essentielle pour appréhender les jeux du transfert et 
du contre-transfert, la symbolique sexuelle et corporelle des fantasmes 
évoqués, l’expression de la problématique œdipienne, la multiplicité des 
sens des discours exprimés, et plus généralement les manifestations de 
l’inconscient telles que la psychanalyse les a mises en lumière.

On conçoit aussi l’importance pour l’accompagnateur d’avoir opéré 
un travail de type bio-énergétique sur lui-même : s’il n’a pas exploré 
ses systèmes de défense personnels, son propre territoire émotionnel et 
corporel, il risque fort de se placer en position défensive face à l’expres‑
sion de ceux de son client. Et donc de réagir soit en créant un cadre de 
travail qui empêchera ces manifestations émotionnelles et corporelles 
d’apparaître, soit en s’exposant lui-même au risque d’être manipulé par 
les émotions refoulées en son for intérieur.

Au-delà de la maîtrise d’une technique, le travail bio-énergétique 
lui permet de « décontaminer » ses propres émotions, de libérer son 
énergie et de développer sa capacité d’être « OK » dans la relation avec 
son client.

L’APPORT SPÉCIFIQUE DE L’ANALYSE  
TRANSACTIONNELLE

À travers son analyse des scénarios, l’Analyse Transactionnelle a élaboré 
un outil conceptuel et technique qui offre également un haut degré de 
finesse interprétative et d’opérationnalité.

Lorsque les bio-énergéticiens parlent de la structure caractérielle et 
de l’armure qui lui correspond, ils désignent une certaine forme d’or‑
ganisation de la personnalité. Autrement dit, cette structure apparaît 
comme l’organisation dans l’espace – à la fois psychique et corporel – des 
différents éléments constituant une personnalité donnée, repérable grâce 
à l’expression de symptômes. Ces configurations ne sont pas statiques, 
elles possèdent leur étiologie et leur dynamique propres.



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 131
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Dès lors, le « scénario » tel que le formulent les analystes transaction‑
nels, peut être regardé comme la structuration dans le temps de l’organi‑
sation de base d’une personnalité. Grâce à l’analyse du scénario, il devient 
possible de préciser le « plan de vie » ou « programme » de la personne, qui 
en est la traduction opérationnelle, et d’en identifier les étapes prévisibles 
(et prévues par la personne).

Un grand apport de l’Analyse Transactionnelle a été de montrer 
combien l’existence des sujets humains est largement déterminée, 
voir « programmée » pour l’ensemble de leurs actes, par les « décisions » 
qu’ils ont prises dans leur enfance, sous l’influence des figures paren‑
tales. Devenues inconscientes et prégnantes, ces matrices scénariques 
enferment la personne dans une compulsion de répétition, tant qu’un 
travail de changement ne crée pas les conditions pour s’en libérer 
et déboucher sur des redécisions. Dans une perspective d’interpré‑
tation, l’analyse de la matrice du scénario, parmi les autres compo‑
santes de l’ « appareil scénarique », permet de distinguer ce qui relève 
des influences des figures parentales (injonctions, contre-injonctions, 
attributions, programmes, etc.), et ce qui découle des décisions prises 
par l’individu. Ayant repéré la structuration des influences, celle des 
décisions, ainsi que les différentes impasses scénariques, l’analyste 
transactionnel peut mettre en œuvre avec son client des processus 
résolutoires spécifiques à chacun de ces aspects, du traitement des 
impasses aux redécisions, en passant par l’apport de permissions ou de 
protections.

Mais l’intérêt de l’Analyse Transactionnelle ne s’arrête pas là. À partir 
de sa conceptualisation des États du Moi, ainsi que de l’analyse des tran‑
sactions, jeux, rackets, miniscénarios à l’œuvre chez les acteurs, elle pro‑
pose une « lecture des comportements » qui permet de comprendre de 
façon très fine ce qui se passe dans l’ici et maintenant de la relation 
d’aide, et d’y ajuster les interventions. En outre, elle donne au thérapeute 
ou à l’accompagnateur les moyens de construire un pont entre les com‑
portements quotidiens actuels de l’individu, et la structuration profonde 
de sa personnalité : c’est le passage du mini-scénario au bio-scénario.

Comme nous l’avons déjà souligné à plusieurs reprises, pour être 
complet un changement doit se produire à tous les niveaux, à la fois 
dans les couches de surface et dans les couches les plus profondes de la 



132	 Au cœur de la relation d’aide

personnalité. L’apport de l’analyse des transactions se situe à cet égard sur 
un double registre :
•• Intégrée aux bio-scénarios, elle enrichit et élargit les possibilités de 

diagnostic. Du simple sourire aux jeux relationnels développés sur des 
heures ou des jours, les comportements – ceux du client mais aussi 
ceux de son accompagnateur – sont considérés comme autant de mes‑
sages organisés en ensembles lisibles, caractéristiques d’une structure 
caractérielle et formant un tout cohérent avec elle.

•• Du point de vue de l’accompagnement du changement, les procé‑
dures de contrats propres à l’Analyse Transactionnelle permettent de 
prendre en compte la part de compréhension rationnelle et de déci‑
sion volontariste que le sujet humain doit assumer vis-à-vis de son 
propre changement. Elles associent à l’approche bio-énergétique de 
nature plus régressive, adressant les éléments corporels et cognitifs pro‑
fonds, un travail (ré)éducatif minutieux à travers lequel la personne va 
apprendre à (re)construire et à vivre des comportements nouveaux qui 
lui paraissaient jusque-là impossibles.

LE BIO-SCÉNARIO, UN OUTIL INTÉGRATIF

Synthèse de l’Analyse Transactionnelle et de la Bio-énergie, les bio-
scénarios constituent donc des référents profonds et très opérationnels 
pour le diagnostic et l’organisation du plan de travail dans le cadre de la 
thérapie, du coaching ou de la relation d’aide au sens large. Pour reprendre 
le titre de l’ouvrage écrit avec mon ami Jean-Michel Fourcade, il s’agit 
de véritables « clés énergétiques » du corps et de l’esprit – l’énergie vitale 
étant canalisée ou structurée à la fois sur le plan psychique (le caractère) 
et sur le plan corporel (l’armure), deux plans qui se situent en étroite 
correspondance.

Derrière les comportements manifestes, les bio-scénarios permettent 
d’intégrer les croyances, les émotions, l’organisation structurée des 
défenses de la personne, et ainsi, d’appréhender de façon plus pertinente 
ses besoins et le sens de sa demande. Cette approche intégrative, portant 
sur les quatre dimensions fondamentales de la personnalité (physiolo‑
gique, émotionnelle, cognitive et comportementale), donne une capacité 



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 133
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

de diagnostic immédiat, par la lecture du corps et des comportements, 
associée à une capacité d’intervention multimodale : soit en intervenant 
sur le corps afin d’opérer un changement au niveau du psychisme, soit 
en intervenant sur le psychisme pour obtenir un changement sur le 
plan corporel, soit encore en agissant simultanément sur ces différents 
registres.

Outil complet et puissant, les bio-scénarios trouvent ainsi une place 
de choix dans la mallette du praticien de la relation d’aide. Non seule‑
ment dans le contexte d’un contrat thérapeutique, mais également dans 
une relation de coaching personnel ou professionnel. Le coaching, en 
effet, ne se limite pas à une « reconstruction » des schémas d’action (com‑
portements) et de pensée (cognitif) du ou des individu(s). Le processus 
de changement repose aussi, très largement, sur un développement de 
l’intelligence émotionnelle.

La capacité de percevoir ses propres émotions tout en entrant en 
résonance avec celles des autres – d’être en « intelligence » sur le plan 
émotionnel avec soi-même et avec autrui  – est en effet une qualité 
indispensable :
•• pour parvenir à la maîtrise de soi et savoir gérer sa propre complexité ;
•• pour développer ses facultés d’empathie, donc d’entrée dans l’inter‑

subjectivité et de gestion de celle-ci ;
•• et, finalement, pour trouver un meilleur équilibre personnel et s’ac‑

complir socialement, en construisant des relations humaines plus 
durables et plus harmonieuses.
L’intelligence émotionnelle relevant à la fois du physiologique et 

du psychique, on ne peut y accéder qu’à partir d’une intégration du 
domaine corporel, en se donnant les moyens d’activer toute la charge 
énergétique fixée dans la personne sous forme de stases corporelles : c’est 
l’objet des bio-scénarios.



134	 Au cœur de la relation d’aide

L’ÉCLAIRAGE DES BIO-SCÉNARIOS  
SUR LA THÉRAPIE INTÉGRATIVE PONDÉRÉE

Les bio-scénarios fournissent un outil extrêmement précieux dans une 
approche de Thérapie Intégrative Pondérée (TIP) pour :
•• appréhender de façon globale le corps, les émotions, les dimensions 

cognitive et comportementale, voire spirituelle ;
•• opérer un diagnostic aussi rapide que pertinent sans recourir à la pa‑

role, par la simple observation de l’espace corporel ;
•• donner une vision claire et immédiate des plans de traitements à mettre 

en place avec la personne.

IDENTITÉ

Confessionnel

Spirituel

Existentiel

Psychologique

Vie privée

Professionnel

Managérial

Organisationnel

Sociétal

9

8

7

6

5

4

3

2

1

IDENTITÉ

Confessionnel

Spirituel

Existentiel

Psychologique

Vie privée

Professionnel

Managérial

Organisationnel

Sociétal

9

8

7

6

5

4

3

2

1

Coaching

TIP

Bi
o-

sc
én

ar
io

s

Bi
o-

sc
én

ar
io

s

Figure 6.3 : L’éclairage des bio-scénarios sur le coaching 
et la Thérapie Intégrative Pondérée



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 135
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

L’ÉCLAIRAGE DES BIO-SCÉNARIOS SUR LE COACHING

Dans un travail de coaching, les bio-scénarios apportent un éclairage 
puissant qui donne à l’accompagnateur :
•• une grille de diagnostic et d’information sur la structure de la per‑

sonne sans recourir à la parole ;
•• à travers le travail qu’il fait sur lui-même, une meilleure analyse du 

contre-transfert et du processus parallèle ;
•• un moyen de développer son intelligence émotionnelle et donc sa 

capacité d’empathie vis-à-vis de son client ;
•• une plus grande aptitude à accueillir les niveaux d’identité et à mettre 

l’essentiel au cœur de l’important ;
•• une capacité d’approfondir ses diagnostics managériaux ou profession‑
nels, tout en s’assurant de leur justesse et de leur cohérence avec la 
structure psychologique de la personne.

Tableau 6.1 – Synthèse des différents bio-scénarios

Bio-
scénario

Le Génie
(le Schizoïde)

Le Sage
(l’Oral)

L’Amoureux
ou l’Endurant

(le 
Masochiste)

Le Réalisateur
(le Psychopathe)

Le 
Rigoureux
(le Rigide)

Formes 
du scéna-
rio

Dur ou Mou Soumis ou 
Rebelle

Dominateur ou 
Séducteur

Hystérique ou 
Obsessionnel

Commentaire
Je choisis délibérément de donner un nom positif à chacune des structures pour éviter la stigmati-
sation négative induite par la nosographie psychiatrique classique, que les travaux de Wilhelm Reich, 
Alexander Lowen et John Pierrakos ont néanmoins retenue comme référence incontournable. Tout 
en acceptant cette référence, je préfère voir d’abord le « Prince » et les qualités développées à l’oc-
casion des épreuves de la vie et de la problématique rencontrée par la personne en construction, 
plutôt que de focaliser exclusivement sur les aspects négatifs.

Qualités Un noyau d’éner-
gie très fort
Une capacité 
extrasensorielle 
ou de génie

Comme je 
n’ai pas de 
pétrole, j’ai 
des idées
Sensibi-
lité à la 
souffrance 
d’autrui

Très grande ca-
pacité d’amour
Les « restau-
rants du cœur »

Grand courage 
existentiel
Capacité de 
réaliser
Excellent contrôle 
des situations

Grande oblati-
vité
Souci de la 
perfection

☞



136	 Au cœur de la relation d’aide

Problème Fragmentation 
du corps et du 
psychisme

Vide,
Manque 
d’énergie

Surcharge 
énergétique et 
émotionnelle,
Retenue de la 
personne qui 
garde tout à 
l’intérieur

Déplacement psy-
chique, énergétique 
et corporel, vers le 
haut (dominateur) 
ou vers le bas 
(séducteur)

Comparti-
mentalisation

Commentaire
La différence entre le Génie et le Rigoureux réside plutôt dans une question de degré. La fragmenta-
tion chez le Génie équivaut à une « grenade » explosée, mais qui est maintenue dans le corps, comme 
le seraient des fragments figés dans un bloc de glace. Chez le Rigoureux, la compartimentalisation 
peut être comparée à la structure d’un meuble élégant composé d’un grand nombre de tiroirs qui ne 
communiquent pas entre eux.
Chez le Sage, la sensation de vide et de manque d’énergie est vécue directement par l’Oral soumis. 
L’Oral rebelle est en fait un soumis qui a compensé ce manque en se rigidifiant (il s’agit de « tenir le 
coup » – « tenir le cou »).
Pour l’Endurant, la problématique de surcharge et de retenue vient de ce qu’il garde tout à l’intérieur, 
par peur d’être manipulé lorsqu’il se montre tel qu’il est à l’extérieur. Cette retenue interne crée une 
tension très forte et permanente.
Le déplacement du Réalisateur vient de ce qu’il n’a pas pu être dans sa vérité tel qu’en lui-même 
devant l’autre. Dénié par la figure parentale, il a introjecté le déni de ce qu’il est profondément, en 
donnant à l’autre une image de lui-même protégée soit par du pouvoir, soit par de la séduction.

Bio-
Scénario

Génie Sage Amoureux ou 
Endurant

Réalisateur Rigoureux

Corps Corps qui semble 
en plusieurs mor-
ceaux, trop long 
ou trop grand, 
avec peau pâle, 
« tête de pendu », 
yeux exorbités ou 
absents

Corps 
long et fin, 
avec des 
attaches 
fragiles, 
donnant 
une 
impression 
de non-
achevé

Corps évoquant 
une carapace 
de tortue, dont 
la tête, les 
membres et 
le sexe sont à 
l’intérieur

Corps dévelop-
pé vers le haut 
avec le bas fragile 
(dominateur), ou 
vers le bas bassin 
plus développé 
(séducteur)

Corps har-
monieux dans 
l’ensemble 
et attirant 
sexuellement, 
avec une 
rigidité de 
type côte 
de mailles 
(hystérique) 
ou poutre 
métallique 
(obsessionnel)

Regard Absence de 
contact ou regard 
terrifié

Regard 
quéman-
deur 
d’énergie 
et d’assis-
tance

Regard trouble 
et caché

Regard dominateur, 
contrôleur ou 
séducteur

Regard très 
mobile, fuyant

Étiologie Véritable survie 
physique avant, 
autour et après la 
naissance, ou due 
à un traumatisme 
majeur ultérieur

Probléma-
tique du 
besoin non 
satisfait ou 
mal traité

Chantage 
affectif intense 
autour de 
l’éducation, de 
la nourriture et 
de la propreté

Manipulation par le 
parent de sexe op-
posé, à travers des 
jeux de pouvoir et 
de manipulation ou 
bien des jeux de 
séduction

Rupture d’un 
lien affectif 
très fort, due 
à un rejet 
et suivi du 
maintien 
d’une distance 
permanente

☞

☞



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 137
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Injonc-
tions

N’existe pas
Ne sois pas sain

Tes 
besoins ne 
sont pas 
importants

Ne sois pas 
libre
Ne t’affirme pas

Ne sois pas toi-
même

Ne ressens 
pas
Ne ressens 
pas ce que tu 
ressens
Ne sois pas 
proche

Déci-
sions

Je vis dans un 
autre monde cou-
pé de mon corps, 
de mes émotions 
et du réel

Je n’aurai 
jamais 
assez 
(soumis)
Je me dé-
brouillerai 
tout seul 
(rebelle)

Je ne serai 
jamais libre
Je ne m’expri-
merai pas
Je vivrai tou-
jours caché
Je ne réussirai 
pas

Je ne serai pas 
moi-même
Je dominerai 
pour séduire ou 
je séduirai pour 
dominer

Je ne ressenti-
rai pas
Je ne ressenti-
rai pas ce que 
je ressens
Je ne serai pas 
proche des 
autres ni de 
moi-même

Traite-
ment et
Permis-
sions

Traiter la terreur 
due au trauma-
tisme de survie
Revenir peu à peu 
en contact avec la 
réalité corporelle, 
émotionnelle et 
environnementale

Identifier, 
rééduquer 
et traiter 
ses besoins

Sortir de sa 
carapace
Exprimer ses 
besoins en 
direct
Définir et 
atteindre ses 
propres buts

Accéder à être 
soi-même, sans 
avoir besoin des at-
tributs du pouvoir 
ou de la séduction

Réconcilier 
tête, cœur et 
sexe
Pouvoir être 
proche

Protec-
tions

Le protéger de 
sa terreur par 
un traitement 
progressif et très 
structuré
(après IDS*)

Aller le 
chercher 
dans son 
manque, 
tout en 
mettant 
des limites

Pas de projet 
sur la personne
Ne pas rentrer 
dans son jeu 
de décider à sa 
place

Ne pas se laisser 
manipuler par ses 
jeux de pouvoir ou 
de séduction

Maintenir 
un interdit 
rigoureux sur 
le passage à 
l’acte sexuel
Veiller à la 
protection 
contre les 
IDS*

*IDS : Issues Dramatiques de Scénario (suicide, meurtre, folie ou maladie terminale).

PARAMÈTRES DE LECTURE CORPORELLE

La capacité de diagnostic à partir d’une lecture corporelle exige un 
grand entraînement du fait de sa complexité. Cependant, l’identification 
de quelques traits significatifs permet déjà d’avoir assez vite des pistes à 
explorer dans l’accompagnement.

Traits généraux

L’ensemble des facteurs est à prendre en compte : il s’agit de voir l’arbre 
et la forêt.

☞



138	 Au cœur de la relation d’aide

–– Taille
–– Poids
–– Forme
–– Tonicité, dynamisme : posture, yeux
–– Latéralité (gauche, droite)
–– Caractère « sexy » du corps
–– Unité ou corps fragmenté ou compartimenté
–– Harmonie
–– Posture

Chaque élément a du sens en lui-même, mais doit être apprécié en 
fonction de sa « justesse » (la personne est-elle « trop » grande ou pas, 
« trop » lourde ou pas, etc.), comme de sa cohérence par rapport à l’en‑
semble des autres éléments corporels.

Aspects plus particuliers

–– Les muscles : tensions, fixations (noués de façon permanente : épaules 
en « porte-manteaux », mâchoires, yeux)

–– Les angles : coupures, par exemple « cou du pendu » ou coupure de la taille
–– Les articulations nouées ou verrouillées, par exemple aux genoux 
(regarder la couleur)

–– La pondération : masculin-féminin (anima, animus)
–– L’enracinement vers le sol
–– Les mouvements : rythme, démultiplication, harmonie, etc.
–– Les positions de stress : (une centaine, en connaître au moins dix est 
une nécessité), comment est la personne en position de stress

–– La respiration : son ampleur, son rythme, ses blocages
–– La peau : couleur (par exemple blanche  chez le Génie ou le Sage), 
pigmentation (l’énergie ne circule pas), pilosité (signe d’énergie péri‑
phérique), stases sanguines (blocages d’énergie), chaleur, sueur (signe 
de déplacement émotionnel : la personne métabolise des émotions au 
lieu de les exprimer)

–– Les yeux : énergie, ouverture, exorbitation éventuelle, tensions, 
mobilité, etc.



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 139
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

–– Les 7 anneaux reichiens : oculaire, oral, cervical, thoracique, diaphrag‑
matique, abdominal, pelvien

–– Le cou, les épaules, la ceinture, le bassin
–– L’espace inter-périnéen, les fesses, les genoux, les attaches, les poignets, 
les chevilles, les pieds



140	 Au cœur de la relation d’aide

Le caractère Schizoide

Tête décollée du corps
(« pendu »),
masque vide,
regard vide

Yeux agrandis par la
terreur, tension dans les
muscles correspondant
au cercle oculaire
à l’arrière du crâne,
tensions à la base du cou

Le corps est étroit
à la taille

Muscles du ventre durs
pour contenir l’énergie ;
en position de stress
ou décharge de terreur,
ils bougent avec des
mouvements de vagues
descendantes

Les petits muscles
qui entourent
les articulations
sont durs

Pas d’énergie
dans le pelvis
Espace périnéen
anormalement élargi

Le corps est en plusieurs
morceaux dans lesquels
l’énergie ne circule
pas et qui semblent
indépendants ; l’énergie
ne passe pas de l’un
à l’autre



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 141
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Le caractère oral

Cou long et muscles
sous développés,
apparence immature

Poitrine plate,
sternum proéminent
ou enfoncé

Membres sans force

Énergie dans
le système oral :
bouche - larynx -
estomac,
pas dans
le reste du corps,
notamment
dans les membres

Tensions fortes
autour
du système oral,
surtout de l’estomac

Petit pelvis, sans vie

Mains et pieds petits,
sans force,
souvent froids

Les yeux quémandent



142	 Au cœur de la relation d’aide

Le caractère masochiste

Tensions fortes
entre les omoplates

Fortes tensions du
système digestif
depuis la bouche
jusqu’à l’anus pour
« retenir »

La charge
énergétique
est retenue
dans le ventre

Déféquer et vomir
sont douloureux,
« dangereux »

Tête rentrée
et cou court
ou « de taureau »

Muscles épais

Coloration foncée
de la peau
et/ou graisse,
là où stagne
l’énergie

Pelvis en arrière
Fesses plates,
serrées et rentrées



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 143
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Le caractère psychopathe
1-dominateur

Les yeux contrôlent :
fortes tensions autour
et dans les muscles
à l’arrière de la tête
correspondant au cercle
oculaire

Fortes tensions à la
taille et au diaphragme,
hanches étroites

Pelvis peu chargé

Faiblesse de la partie
du corps en dessous
de la taille

Fortes tensions
à la base du cou
pour ne pas
« laisser aller »

Gonflement de la partie
supérieure du corps

Fesses rebondies
et contractées



144	 Au cœur de la relation d’aide

Psychopathe
2-séducteur

Corps bien
proportionné,
peu d’énergie
(d’agressivité)
dans la partie
supérieure

Mobilité du pelvis,
souvent en avant,
chargé

Flexibilité à la taille

Force de la partie
inférieur du corps



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 145
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Le caractère rigide

Tension dans les muscles
à la base du crâne

Tension dans les muscles
longs de la colonne
vertébrale

Tension au niveau
du diaphragme

Forte charge à tous
les points de contact
périphériques : mains,
pieds, sexe, tête, peau
(caoutchouc)

Tête haute, fière,
nuque raide

Dos raide

Rigidité générale,
démarche raide



146	 Au cœur de la relation d’aide

LE STRUCTUROGRAMME

Les bio-scénarios forment une typologie, c’est-à-dire un ensemble de 
cinq structures caractérielles présentant, pour chacune d’entre elles, des 
caractéristiques ayant une cohérence29. Au demeurant, il est rare de ren‑
contrer l’un de ces types à l’état pur chez une personne en chair et en 
os. Un bio-scénario est presque toujours un composite mélangeant des 
éléments appartenant aux différents types, et correspondant aux épreuves 
vécues aux différents stades de développement de la personne, dans son 
enfance jusqu’à sa puberté. Ces éléments se manifestent de façon plus 
moins marquée, selon la problématique de l’individu et l’importance des 
difficultés qu’il a rencontrées à chaque étape de son parcours de vie.

Ce mélange scénarique comporte souvent une dominante autour de 
laquelle il s’organise. Mais certains bio-scénarios se composent d’élé‑
ments de types différents présents chez la personne avec une intensité 
équivalente. Par ailleurs, il existe des combinaisons plus fréquentes que 
d’autres. Certaines structures caractérielles apparaissent ainsi sous forme 
de d’associations de types dominants, par exemple :
•• Des traits du Génie (schizoïde) se lient souvent à des éléments du 

Rigoureux (rigide), car la structure schizoïde trouve dans la rigidité 
un scénario d’emprunt qui compense la faible cohésion du Moi (de la 
même façon qu’un os brisé tient à l’aide d’une attelle).

•• De même, des caractères du Sage (oral) se combinent volontiers avec 
ceux du Rigoureux (rigide), parce que la structure orale y trouve une 
rigidité d’emprunt qui soit contrebalance la faiblesse de ses moyens d’af‑
firmation au monde (cas de l’oral soumis), soit lui permet de dissimuler à 
ses yeux et à ceux d’autrui la négation de son besoin (cas de l’oral rebelle).

•• Des composantes de l’Amoureux ou de l’Endurant (masochiste) se 
trouvent fréquemment associées à celles du Sage (oral), parce que la 
retenue intérieure du masochiste (fermeture de son système énergé‑
tique) ne lui permet d’atteindre la satisfaction qu’à travers une dimen‑
sion orale compensatoire et le plaisir de se faire « avoir » sur un plan 
fantasmatique (soumission et passivité).

29. Voir Les bio-scénarios, clés énergétiques du corps et de l’esprit de Jean-Michel Fourcade et 
Vincent Lenhardt, page 86, InterEditions 2007.



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 147
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

•• Des traits du Réalisateur (psychopathe) s’associent à des caractères 
propres à l’Amoureux ou à l’Endurant (masochiste), car le sentiment 
d’isolement du psychopathe (dû lui-même à la dissimulation des sen‑
timents liée à la manipulation subie ou agie), génère une souffrance 
qu’il chérit et cultive tant que sa peur d’être manipulé reste vive. En 
outre, la structure psychopathe conduit souvent à préférer souffrir, 
plutôt que de vivre une intimité l’exposant au risque d’être manipulé. 
Par ailleurs, son besoin d’être « le premier » ou « le meilleur » l’amène 
à des combats en première ligne où il est prêt à « prendre des coups » 
au-delà du nécessaire.

•• Enfin, des éléments du Rigoureux (rigide) se combinent fréquem‑
ment avec d’autres empruntés au Génie (schizoïde), à l’Amoureux 
ou à l’Endurant (masochiste) et au Réalisateur (psychopathe), dans 
la mesure où la structure rigide, dès qu’elle devient dominante en 
termes de développement, peut conduire à réactiver des composantes 
importantes dans le passé et partiellement résolues. Ainsi, la peur, tou‑
jours présente dans le type rigide, se réactualise sous forme de terreur 
(structure schizoïde), de peur d’être attaché dans la souffrance (struc‑
ture masochiste), de peur d’être dominé ou manipulé (structure psy‑
chopathe). Par ailleurs, les « rackets » exercés sur autrui ou, à l’inverse, la 
composante masochiste, sont des formes de compensation de l’interdit 
de sentiments propre à la structure rigide.
L’existence, chez la plupart des individus, de tels mélanges d’élé‑

ments typiques de structures caractérielles différentes nous a conduit, 
Jean-Michel Fourcade et moi-même, à forger le concept de « structuro‑
gramme ». Ce modèle schématise le bio-scénario d’une personne donnée, 
sous forme de répartition d’énergie entre les différentes structures qui se 
manifestent chez elle.

Par extension, on peut dire que le bio-scénario d’un individu corres‑
pond à l’organisation structurée des cinq bio-scénarios typiques dont il 
est la combinaison, toujours unique et singulière.



148	 Au cœur de la relation d’aide

S
(schizoïde)

O
(oral)

M
(masochiste)

P
(psychopathe)

R
(rigide)

Figure 6.4 : Exemple de structurogramme

Dans l’exemple de bio-scénario complet de la figure  6.4, la per‑
sonne possède une structure dominante Réalisateur (psychopathe), avec 
des composantes plus ou moins marquées, afférentes aux quatre autres 
structures, dont des éléments de structure Génie (schizoïde) provenant 
de la prime enfance.

LE TRAVAIL EN PISCINE D’EAU CHAUDE

Le travail en piscine d’eau chaude est parfaitement complémentaire de 
celui mené à partir des bio-scénarios. Mon expérience thérapeutique 
dans ce domaine, porte à ce jour sur plusieurs centaines de personnes 
que j’ai accompagnées dans ce cadre depuis 1978 à travers des séminaires 
ponctuels de trois ou cinq jours et des groupes continus de thérapie.

Cette approche comporte trois dimensions essentielles :
•• le travail sur l’image du corps ;
•• le travail effectué en piscine, proprement dit ;
•• et parfois seulement, de façon non systématique, le travail sur la nudité 

corporelle30.
L’eau de la piscine est chauffée à 33 ˚C si possible, soit à une tem‑

pérature approchant celle du placenta humain. La piscine elle-même 
doit être profonde seulement de 1,30 m, de façon à ce que la personne 
puisse flotter et remuer, tout en étant portée par des partenaires qui se 

30. Tel que l’a initié le thérapeute américain Paul Bindrim, auquel il nous a formé en 
1977‑1978, Jean-Michel Fourcade et moi-même.



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 149
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

tiennent debout, en ayant pied. Il s’agit en effet d’un travail de groupe 
où le matelas utilisé habituellement dans des thérapie d’inspiration rei‑
chienne est remplacé par une situation de flottaison, la personne étant 
tenue par au moins cinq participants, l’un soutenant la tête, les autres l’un 
des quatre membres. Cette posture induit un travail régressif au niveau 
de l’État du Moi de l’Enfant, caractérisé par son intensité.

Vivre ses émotions en sécurité

L’eau chaude qui procure une sensation de bien-être profond, le fait 
d’être allongé sur le dos, la situation d’apesanteur relative, tous ces élé‑
ments conjugués permettent aux tensions musculaires de se relâcher plus 
fortement que sur un matelas. En outre, au lieu de se trouver isolée sur 
celui-ci, la personne portée par les autres participants entre en contact 
avec l’énergie des autres membres du groupe. Elle est totalement prise en 
charge par les autres et, grâce à cette protection, pourra en sécurité vivre 
et exprimer des émotions (rages, terreurs, peurs, etc.) mieux que sur la 
terre ferme. Enfin, la personne flottant sur l’eau peut être massée dessus 
comme dessous aisément par l’accompagnateur.

Au départ, les participants se placent sur deux lignes, et on utilise une 
musique méditative de type oriental, pour faire « passer » tout le monde à 
l’intérieur de ces deux lignes, en se laissant flotter sur le dos et en respi‑
rant par la bouche. Chaque membre du groupe est ainsi bercé par chacun, 
jusqu’à ce que tous soient passés. Puis au fur et à mesure des demandes, un 
travail individuel s’engage pour chaque participant, de nature multivec‑
torielle : l’accompagnateur masse les zones de tension corporelles qu’il 
repère sur le corps du client (travail sur l’armure corporelle), il facilite (en 
donnant des permissions et des protections) les décharges émotionnelles 
et physiques variées qui se produisent (« vas-y, donne des coups de pied », 
« dis à ta mère ce que tu penses », « mord la serviette », « laisse-toi pleurer 
et respirer profondément », « laisse-toi aller à ta terreur », etc.) ; l’accompa‑
gnateur guide et facilite également le travail fantasmatique qui s’effectue 
dans la tête du client, il l’aide dans sa rencontre avec ses figures parentales 
introjectées ou les événements traumatiques de son scénario personnel.

Toute cette approche est combinée avec l’usage de ce qu’on appelle 
des peak-stimuli, des « stimulations maximales » : il s’agit notamment de la 



150	 Au cœur de la relation d’aide

musique préférée du participant qui est diffusée assez fort via des enceintes 
placées au-dessus de la piscine ou via des haut-parleurs sous-marins. Des 
biberons contenant du lait tiède sont également parfois utilisés.

L’image du corps

Chaque travail dure de vingt minutes à deux heures, avec un rythme 
de succession naturellement rapide. Le niveau émotionnel est très élevé 
chez l’ensemble des membres du groupe. Il est fréquent, étant donné 
l’intensité du travail, que les personnes revivent des traumatismes anté‑
rieurs à leur naissance ou l’expérience difficile de leur propre venue au 
monde (cordon ombilical autour du cou, etc.). Un recours à des tubes 
de plongée peut faciliter ce type de « re-vécu ».

Des expériences transpersonnelles (visions, « rire cosmique », expé‑
riences de lumière, etc.) ont été également fréquemment partagées au 
cours des séances de piscine. Elles se trouvent facilitées par le niveau 
d’énergie et le degré élevé d’intimité vécus par les participants du fait du 
contexte (contacts corporels, décharges émotionnelles, situation d’ape‑
santeur, nudité, relation fusionnelle, eau chaude, etc.).

Après la piscine, chaque personne est invitée à redessiner l’image de 
son corps – qu’elle avait dessinée une première fois avant d’engager le 
travail  – et à méditer pendant un long moment afin d’expérimenter 
pleinement ce que vit son Enfant Spontané au niveau corporel et émo‑
tionnel, de façon à intégrer ce changement dans son cadre de référence.

En général, les séances de travail en piscine ont lieu le matin, 
l’après-midi étant consacré à un travail de groupe dans un lieu proche : 
chaque participant présente aux autres membres du groupe et à l’ac‑
compagnateur ses dessins de son propre corps, les commente et fait part 
de son vécu dans la piscine. Il reçoit en retour feed-back et interpréta‑
tions des autres participants et de l’accompagnateur. Cette phase menée 
essentiellement au niveau de l’Adulte, conduit à des redécisions et à des 
contrats qui viennent compléter les redécisions prises dans la piscine par 
l’Enfant à un niveau archaïque.



	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention  	 151
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

La permission d’exister et de grandir

Outre l’ensemble des interventions caractéristiques d’un travail corporel 
classique (massage, bio-énergie, travail reichien), la piscine apporte une 
sorte de « permission » à grande échelle, propre à la fois au médium que 
constitue cet environnement très particulier (eau chaude, contacts cor‑
porels, apesanteur, prise en charge totale, etc.), ainsi qu’à la situation de 
nudité partielle (en maillot de bain) ou totale, signifiant une accepta‑
tion de la dimension sexuelle du corps. La force de cette permission est 
assortie de la « protection » et de la « puissance » propres également au 
médium. On peut brièvement recenser l’ensemble de ces permissions :
•• exister,
•• ressentir corporellement et émotionnellement,
•• être un enfant et grandir,
•• être proche corporellement et émotionnellement,
•• être soi-même (corps, attribut, sexe, âge, etc.),
•• être important,
•• appartenir (à un groupe),
•• avoir des besoins.

Le plus important tient sans doute au fait que ces permissions sont 
données de façon non verbale, principalement à travers le toucher, ainsi 
que la situation même de la piscine. Celle-ci apporte à l’accompagnateur 
un cadre de référence permettant d’intégrer les différents vecteurs thé‑
rapeutiques employés. Le praticien devra bien sûr avoir vécu lui-même 
l’expérience du travail en piscine, faute de quoi il risque d’être submergé 
par ses propres émotions et se trouver dans l’impossibilité de pouvoir 
faire les interventions adéquates. Par ailleurs, il pourra accroître considé‑
rablement la puissance de ces interventions en les complétant par l’utili‑
sation d’un outil tel que les bio-scénarios et la compréhension très fine 
des processus qu’il permet, ou bien par un travail de type analytique.

On a pu comparer avec humour le travail en piscine, lorsqu’il est pra‑
tiqué conjointement à du travail individuel sur le divan, à du défrichage 
en forêt : la piscine correspondrait au travail à la dynamite qui fait sauter les 
rochers et les arbres, et qui doit être complété par un travail au pic et à la 
pioche, figurant la thérapie réalisée en séances individuelles et sur le divan.



152	 Au cœur de la relation d’aide

Toutes proportions gardées, on peut dire que la piscine, pour quelqu’un 
qui est dans un processus thérapeutique ou d’accompagnement du chan‑
gement continu, représente un moment exceptionnel où il reçoit des 
permissions intensives dont les effets sont de longue durée. Elle offre un 
lieu privilégié pour traiter les émotions fortes, comme la rage, la terreur 
ou le désespoir. C’est ce que j’ai vécu moi-même en tant que participant.

Comme accompagnateur, je considère que ce travail m’a permis d’être 
beaucoup plus conscient et OK avec mes propres émotions et sensations 
et donc d’être mieux à même de pouvoir aider mes clients à vivre les 
leurs. Je conseille à la plupart de mes clients de vivre cette expérience, à 
condition qu’ils soient suffisamment structurés et, en général, après avoir 
déjà expérimenté un travail sur les plans corporel et cognitif, de façon 
à tirer un profit maximal de la piscine et de pouvoir mieux intégrer la 
richesse de vécus émotionnels qu’elle procure.



8
POUR QUELLE CONCEPTION  

DE L’HOMME ?

QUEL DÉVELOPPEMENT IDENTITAIRE ?

Comment contribuer à plus d’unité pour la personne ? Cela ne se décrète 
pas et suppose du temps, une démarche progressive et tout un chemi‑
nement qu’il vaut mieux ne pas faire seul. Tous les accompagnements 
gagnent à s’inscrire dans la durée, et en respectant les rythmes de chacun. 
On ne fait pas pousser les plantes en tirant dessus. Et les accompagne‑
ments mettent en jeu, nous l’avons montré, une complexité propre aux 
acteurs en présence et à celle de leurs relations.

On veut dire ainsi que la relation d’aide, à travers ses différents modes 
d’exercice (psychothérapie, coaching, accompagnement spirituel…), 
s’inscrit dans une dynamique intersubjective dont l’horizon est le 
déploiement d’une anthropologie intégrative et constructiviste.

La figure 7.1 propose un modèle global de représentation de ce projet 
anthropologique. Il articule trois dimensions fondamentales du développe‑
ment humain – à savoir la capacité de maîtriser des contenus (des compé‑
tences, des savoirs, des savoir-faire, etc.), des processus (ou des relations) ou 
du sens – avec les plans fondamentaux de la construction identitaire : d’un 
côté le professionnel, le managérial et l’organisationnel qui constituent 
l’« important » ; de l’autre côté le sociétal, le psychologique, l’existentiel, le 
spirituel et le confessionnel qui forment ensemble l’« essentiel ».



154	 Au cœur de la relation d’aide

Dimensions du développement Contenu
et « métier »

Processus
et relations

Sens
et vision

L’« important » Professionnel 
et managérial

Responsable  
donneur d’ordre

Responsable 
ressource

Responsable 
porteur 
de sens

L’« essentiel »
Psychologique 
et existentiel

Spirituel

Homo Faber Homo Amans Homo Patiens

Être développant 
ses talents

Être  
de relation

Être de  
communion

Type d’être humain Centré sur soi Centré sur 
l’autre

Centré sur la 
communauté

Figure 7.1 : Synthèse du développement identitaire

Ce schéma représente une double dynamique :

•• l’intégration souhaitable des trois dimensions de l’identité (colonnes 
verticales) ;

•• l’intégration réciproque de l’« important » et de l’« essentiel » (lignes 
horizontales), ce que l’on pourrait appeler « l’incarnation du spirituel ».

L’« important »

Au sein des organisations, au-delà des différentes compétences et capa‑
cités organisationnelles classiques (la stratégie, la finance, le marketing, le 
management de projet, etc.), la mise en œuvre de l’intelligence collective 
est devenue aujourd’hui un défi majeur. Comme dans un organisme 



	 Pour quelle conception de l’homme ? 	 155
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

vivant, chaque collaborateur ne peut plus se réduire à un simple exécu‑
tant : il est appelé à devenir porteur du « code génétique », c’est-à-dire de 
la vision commune dont il est co-constructeur. Pour cela, le responsable 
ne doit plus se réduire à vivre comme une locomotive tirant des wagons : 
il lui faut prendre la posture d’un développeur de talents, capable de faire 
de chaque projet de changement une opportunité de croissance pour ses 
collaborateurs, et à travers eux, pour l’organisation dans son ensemble.

J’ai décrit dans mes précédents ouvrages31 ce mouvement qui conduit 
un « responsable donneur d’ordre », à devenir un « responsable ressource », 
puis un « responsable porteur de sens ». Le responsable donneur d’ordre 
est celui dont l’identité professionnelle englobe à la fois l’expertise d’un 
ou plusieurs métiers, des compétences de généraliste, un rôle de manager 
(il est celui qui génère l’alignement sur des objectifs) et un rôle de leader 
(il définit les objectifs). Cette fonction est incontournable, le responsable 
doit l’assumer jusqu’au bout, surtout pas l’abolir. Mais s’il ne s’identifie 
qu’à ce rôle de donneur d’ordre, il risque de s’enfermer dans un statut 
d’expert ou de hiérarque et, ainsi, d’empêcher la croissance de ses colla‑
borateurs en n’étant pas lui-même la ressource dont les autres ont besoin.

Cependant, sa maîtrise des composantes purement professionnelles 
de son métier lui permet de cultiver progressivement d’autres capacités. 
En tant que responsable, il se repositionne de façon à porter davantage 
d’attention aux processus relationnels et à la responsabilisation de ses 
collaborateurs qu’aux seuls contenus techniques. Il se place dans une 
logique d’empowerment (disons de « responsabilisation ») qui le conduit à 
écouter les autres et à faire confiance à leurs compétences, et plus seu‑
lement à apporter des solutions. S’il a été coaché, il devient à son tour 
« manager coach » : c’est-à-dire un manager qui sait adopter en intelli‑
gence de situation, lorsqu’il le faut, la posture d’un coach ; un manager 
de projets transverses qui coordonne et facilite les coopérations, sans 
hésiter à s’entourer de personnes souvent plus compétentes que lui dans 
leur domaine. Bref, il devient un responsable ressource : il n’abolit pas 
sa fonction de donneur d’ordre, mais il accomplit cette identité managériale à 
un niveau logique supérieur.

31.  Notamment Les Responsable Porteurs de Sens ; Engagements, espoirs, rêves ; L’Intelligence 
collective en action.



156	 Au cœur de la relation d’aide

Il lui reste alors à intégrer une troisième dimension, celle de respon-
sable porteur de sens. À savoir celui qui, au-delà d’une maîtrise des 
contenus et des processus, sait créer et co-construire avec ses collabo‑
rateurs une vision partagée, des valeurs communes, une transcendance 
par rapport aux objectifs immédiats. Tout en sachant donner la direction 
d’ensemble, le responsable porteur de sens reste en veille intense et à 
l’écoute des signaux légers et des émergences que lui signalent ses col‑
laborateurs, pour reconfigurer avec eux en permanence la vision. Il agit 
dans la complexité en intelligence de situation, en fonction du niveau 
de développement des autres acteurs, c’est-à-dire de leur conscience des 
enjeux et de leur degré d’autonomie. En termes d’identité, il sait qu’à 
travers cette dynamique de co-construction, il développe ses pairs et se 
développe lui-même32.

Intégrer les trois rôles de donneur d’ordre, responsable ressource et 
porteur de sens revient à savoir mettre en avant l’un des rôles, selon les 
moments et les situations, sans pour autant abandonner les deux autres. 
Pour acquérir la sécurité ontologique nécessaire à cette gymnastique 
permanente, le responsable doit apprendre à gérer de nombreux para‑
doxes identitaires et à dépasser sans cesse des contradictions. Parmi ces 
paradoxes, citons en deux principaux :
•• Le complexe de l’imposteur : « Jusqu’à présent j’étais nul, mais per‑

sonne ne le savait. Maintenant que je prends un nouveau poste (ou 
marché, projet, territoire, etc.), cela va se savoir ! »

•• Le paradoxe de la compétence : « Je me reconnais et je sais être recon‑
nu comme suffisamment compétent (par mes diplômes, mes résultats, 
mon histoire, etc.) pour accepter ma part d’incompétence, pour as‑
sumer l’incertitude, et surtout, pour me réjouir de la compétence de 
mes interlocuteurs ou subordonnés, du déploiement de cette com‑
pétence… et même pour « dissoudre » ma propre compétence dans la 
compétence et la performance des autres. »

32.  Le responsable porteur de sens pratique le leadership de niveau 5 selon la typologie de Jim 
Collins. Celui-ci, ayant observé le fonctionnement d’entreprises ayant eu un haut niveau de 
croissance pendant quinze années consécutives, a montré que leurs leaders se caractérisaient 
par leur altruisme, leur respect des personnes, leur humilité personnelle, qualités conjuguées 
avec une grande ambition pour l’entreprise et un engagement fort à atteindre les résultats. 
Cf. J. Collins, De la Performance à l’excellence – Devenir une entreprise leader, Village Mondial, 2006.



	 Pour quelle conception de l’homme ? 	 157
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Ce travail de développement managérial est bien sûr fortement condi‑
tionné par le développement intérieur de la personne, ce qu’on peut 
appeler le « développement personnel » au sens le plus large : l’important 
dépend de l’essentiel.

L’ « essentiel »

Comment ces trois dimensions du développement se traduisent-elles sur 
les plans psychologique et existentiel ? Je caractérise ce déploiement par 
une typologie dont j’ai emprunté les termes à Victor Frankl33 :
•• Développant sa compétence en regard de contenus, l’individu se dé‑

finit et se construit par ce qu’il fait. Cette première enveloppe identi‑
taire, Frankl la désigne sous le nom d’Homo Faber.

•• Si la personne existe par elle-même, ses qualités et ses compétences 
propres, d’emblée elle se construit aussi comme un « être avec », l’alté‑
rité est au cœur de l’ontologie. La capacité de vivre des processus rela‑
tionnels fonde l’identité de l’Homo Amans, celle d’un être de relation, 
d’appartenance et de solidarité.

•• Ayant dépassé les stades précédents, la personne parvient à faire le 
lien entre les contenus, les processus et le sens. Elle peut alors s’assu‑
mer plus globalement comme porteur de sens, et communier avec les 
autres dans un projet qui transcende les individus. L’Homo Patiens ne 
se définit plus seulement par ce qu’il fait ni par ses aptitudes relation‑
nelles, mais par sa capacité de faire don de lui-même pour une cause 
qui le dépasse, de placer ses intérêts individuels au service d’un bien 
commun. En d’autres termes, il prend conscience de ce que chacun de 
ses actes reflète à la fois son identité de personne individuelle, d’être 
relationnel et de membre de la communauté humaine.
Dans la construction anthropologique, les plans psychologique et 

existentiel s’ouvrent à leur tour sur la perspective d’un développement 
spirituel, dans lequel il est également possible de distinguer trois stades :
•• l’être humain en tant qu’individu « ouvert » mais centré sur le dévelop‑

pement de ses talents et de sa personnalité ;
•• l’être humain de relation, capable d’accueil et de don vis-à-vis d’autrui ;

33.  Op. cit.



158	 Au cœur de la relation d’aide

•• l’être humain de communion, capable d’oblativité, c’est-à-dire de faire 
don de sa personne à une communauté ou un bien commun qui le dé‑
passe – qu’il s’agisse de la communauté humaine pour un humaniste, ou 
du corps mystique pour un personne animé par une foi religieuse. En en‑
treprise, on parlera plus prosaïquement de quelqu’un qui travaille pour le 
bien commun de l’entreprise avant de se soucier de son intérêt personnel.

La relation d’aide

En ce qui concerne la relation d’aide, ce modèle met en évidence deux 
points majeurs :
1.	 Les dimensions de la construction identitaire entrent en résonance 

avec les niveaux ou leviers du travail d’accompagnement :
•• À un premier niveau, l’accompagnement vise à développer chez la per‑

sonne la conscience et la maîtrise de soi, qualités spécifiques de 
l’Homo Faber et du responsable donneur d’ordre. La plupart du temps, 
nous sommes enfermés sans toujours le savoir dans des « scénarios com‑
portementaux » et des systèmes de représentations, décidés d’une façon 
archaïque et renforcés par notre environnement. Ces « programmes » sont 
plus ou moins performants, mais les individus n’en possèdent pas d’autres. 
Il faut donc commencer par opérer une recomposition identitaire : le 
« poisson » doit sortir du bocal. En changeant la façon dont elle se perçoit, 
la personne accompagnée recouvre une liberté de choix, sa confiance en 
elle-même et elle accède à une conscience plus claire de son potentiel 
d’action et d’évolution. Le rôle de l’accompagnement consiste à soutenir 
cette dynamique de changement et de (re)construction.

•• À un deuxième niveau, plus intégratif, qui correspond à l’Homo Amans 
et au responsable ressource, il s’agit de développer la conscience d’au-
trui, la capacité d’altérité (écoute et accueil de l’autre), la maîtrise 
de ses relations. En aidant la personne à prendre du recul par rap‑
port à son propre cadre de référence, mais aussi à rétablir sa sécurité 
ontologique, l’accompagnant favorise son ouverture, au sens de Wil‑
liam Schutz34 : c’est-à-dire la capacité de l’individu de renoncer à ses 

34.  Cf. William Schutz, L’Élément humain, InterEditions, 2006. Notons que Schutz parle 
de self esteem (estime de soi), terme auquel je préfère celui de « sécurité ontologique », dési‑
gnant davantage le résultat que le processus qui y mène.



	 Pour quelle conception de l’homme ? 	 159
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

masques, ses défenses, ses rigidités, pour reconnaître et accepter le cadre 
de référence de l’autre, développer l’empathie et faire vivre « l’alliance 
des Princes » qui potentialise l’ensemble des compétences relationnelles.

•• À un troisième niveau enfin, englobant les précédents, l’objectif est de 
favoriser l’émergence, chez la personne accompagnée, des qualités ca‑
ractérisant l’Homo Patiens et le responsable porteur de sens. À savoir la 
capacité de se donner soi-même à un « bien commun », un projet 
qui transcende les individus. Et ceci, en créant une dynamique permet‑
tant à l’ensemble des membres de la communauté humaine concernée 
de s’approprier le sens du projet pour apporter leur pierre à l’édifice. 
Ce qui va de pair avec un savoir-vivre dans la complexité, l’incertitude, 
les paradoxes propres à toute construction humaine.

2.	 Parce que la personne humaine est un tout, il existe un continuum 
entre les plans d’accompagnement professionnel, personnel et spiri‑
tuel. Le développement professionnel peut déboucher sur une véri‑
table croissance de la personne, au-delà des enjeux propres au métier, 
voire sur un développement psychologique et spirituel. À l’inverse, 
chez beaucoup d’individus, c’est la vie spirituelle qui donne énergie, 
sens et cohésion au développement personnel et professionnel. Cette 
dimension de vie intérieure nourrit tout l’être de la personne et s’in‑
carne dès lors dans sa projection vers le monde et dans sa vie active 
professionnelle et sociétale.

Contenu, processus, sens

Poser la question du contenu, c’est se demander : « Que faire ? », « Que décider ? », 
« Quoi, où, quand ? ».
Poser la question du processus, c’est se demander : « Comment s’y prendre ? », 
« Quels sont les rôles de chacun ? », « Comment faire ensemble ? ».
Poser la question du sens, c’est se demander : « Quels sont les enjeux ? », « Pourquoi 
et pour quoi agissons-nous ? », « Quelles sont les priorités à présent ? », « Qu’est-ce 
qui est urgent, important ou essentiel ? ».
Si l’on veut accompagner une personne, une équipe ou une organisation vers de 
nouveaux modèles de fonctionnement, il faut passer d’une approche centrée sur le 
seul contenu des actions, à une démarche qui prend en compte également le pro-
cessus et le sens. L’intégration de la trilogie contenu-processus-sens correspond à 
une montée en conscience : les acteurs ne perdent pas de vue le niveau précédent, 
mais ils élargissent progressivement leur champ de conscience et de prise de déci-
sion. Ils s’accomplissent ainsi à un niveau supérieur.



160	 Au cœur de la relation d’aide

QUEL NIVEAU DE CHANGEMENT ?

S’il se veut garant d’un développement durable de la personne accom‑
pagnée, l’accompagnant –  même s’il reste focalisé sur le « dessus de 
l’iceberg » – ne peut ignorer les composantes les plus profondes de son 
identité. Un modèle explicite de travail de (re)construction identitaire, 
qui traverse six niveaux concentriques organisés à la façon des enve‑
loppes de l’oignon ou des cercles de croissance d’une coupe d’arbre. Il 
permet d’identifier le degré de profondeur du travail mené et le niveau 
de changement associé.

Le « Prince »
ou la « Princesse »

Être  
spirituel

Structure 
la plus 

profonde

Psychologie 
« caractère » Attitudes Comporte-

ments Fonctions Environne-
ment

L’homme 
« nouveau »
Le « soi »

Le soi positif 
psychique et 
existentiel

Système 
de défense 
et blessures
L’histoire
L’inconscient
Les émotions
Le corps

Valeurs
Croyances
Systèmes 
de repré-
sentations

Écoute
Communica-
tion
Ouverture aux 
autres
« Style » de 
management

Mission
Enjeux
Responsa-
bilités
Moyens
« Feuille de 
route » et 
descrip-
tion des 
fonctions

Stratégie
Structures
Systèmes
Actions de 
changement 
collectif

Intérieur (non observable) Extérieur (observable)

5 4 3 2 1 0 – 1

Changement

Figure 7.2 : Les sept niveaux de profondeur de changement

La partie émergée de l’iceberg coïncide avec les niveaux –1, 0 et 1, 
observables de l’extérieur. Les niveaux 2 à 5 correspondent aux couches 
profondes de l’identité : elles ne sont pas observables directement, mais 
révélées par les comportements, et donc les couches 1, 0 et –1. Les 
niveaux observables peuvent être comparés à ce qui apparaît sur l’écran 
de l’« ordinateur », les couches 2 à 5 à ce que contient le « disque dur ».



	 Pour quelle conception de l’homme ? 	 161
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

De l’explicite à l’implicite

•• Le niveau –1, le plus extérieur, représente l’« environnement » de la 
personne. Au sein d’une organisation par exemple, le coach et son 
client focalisent leur travail sur les politiques menées, les structures, 
les systèmes, les macro-compétences, les projets, la culture, etc. – tous 
les facteurs qui affectent l’identité et le fonctionnement de la personne 
en tant que membre de cette organisation, sans lui être spécifique.

•• Le niveau 0 est celui des « rôles » sociaux, c’est-à-dire dans le contexte 
d’une organisation, la « fonction » ou l’« identité managériale ». Cette 
enveloppe identitaire se définit habituellement par un titre, une place 
dans un organigramme, une mission, des objectifs, un ensemble de 
ressources et de territoires propres à la fonction. La façon dont la per‑
sonne s’approprie cet ensemble d’éléments et les incarne, impacte spé‑
cifiquement son identité. Une situation type d’accompagnement sera 
par exemple l’aide à la « prise de poste ».

•• Le niveau 1 correspond à ce que nous appelons les « comportements ». 
Il comprend notamment les modes de communication (capacité d’ex‑
pression, transparence, qualité de contact…), le degré d’ouverture aux 
autres (capacité d’accueil, écoute, disponibilité…), le « style » de ma‑
nagement (plus ou moins directif). Le changement vise un meilleur 
contrôle et l’adoption de nouveaux comportements, plus cohérents 
avec les enjeux de la personne, de sa fonction et de son environnement.

•• Le niveau 2 recouvre les attitudes, avec lesquelles nous entrons dans le 
champ de ce qui n’est pas observable par un œil strictement extérieur. 
Il s’agit principalement des croyances, des valeurs et des systèmes de 
représentations, toutes ces « théories » plus ou moins explicites, qui 
structurent chez la personne sa perception d’elle-même et des autres. 
Par le truchement du travail intersubjectif, l’accompagnement permet 
de prendre conscience du caractère limitatif de certains de ces schémas 
mentaux, pour reconstruire des « cartes » plus conformes à la réalité du 
territoire. Le changement qui s’opère ici est d’un autre ordre, beau‑
coup plus profond que celui du niveau 1 : il implique une transforma‑
tion de sa vision du monde. En systémique, on parle de changement 
de type 2 pour ce niveau, par opposition au changement de type 1 qui 
se cantonne aux seuls comportements.



162	 Au cœur de la relation d’aide

•• Le niveau 3 désigne la structure psychologique profonde de la per‑
sonne, qui constitue son « caractère » : l’histoire de la petite enfance, 
l’inconscient, les émotions archaïques, les défenses corporelles, les 
figures parentales,  etc. Dans une relation de coaching, cette couche 
identitaire, évidemment centrale, est accueillie par l’accompagnant 
sans devenir pour autant l’objet d’une intervention directe.

L’énergie du changement

En travaillant encore plus profondément, nous atteignons les niveaux 4 
et 5 qui s’identifient dans notre anthropologie humaniste avec le 
« Prince » ou la « Princesse ». Bien qu’ils ne soient pas adressés directe‑
ment (sauf accompagnement spécifique), c’est à ces niveaux que la per‑
sonne accompagnée trouve les ressorts nécessaires pour vivre le processus 
de changement jusqu’à son accomplissement. L’« alliance des Princes » 
(entre l’accompagnateur et la personne accompagnée, ou entre les inter‑
locuteurs que sont deux membres d’une organisation – et tout parti‑
culièrement le responsable hiérarchique et son subordonné) permet de 
mobiliser dans ce but une énergie potentiellement infinie.

Ainsi, on peut dire que l’accompagnement, traversant alors tous les 
niveaux de changement, vise à développer le Prince qui vit au cœur de 
l’identité de la personne. Ce Prince peut avoir une triple dimension, 
psychique, mais aussi existentielle et spirituelle. Lorsqu’elle existe, cette 
dimension existentielle et/ou spirituelle éclaire de l’intérieur toute la 
construction identitaire, ainsi que le sens donné à sa présence dans le 
monde.

J’ai vécu dans les rencontres et le travail avec un certain nombre de 
dirigeants cette expérience où, bien au-delà des « techniques » de mana‑
gement, la relation qu’ils savaient créer avec leurs interlocuteurs était de 
cet ordre : on parlera de charisme, de capacité de leadership, de person‑
nalité exceptionnelle… Pour ma part, je le formule simplement sous 
les termes d’« alliance des Princes ». Quand ce niveau de rencontre est 
possible, de personne à personne, il se passe quelque chose de mystérieux 
qui traverse toutes les résistances…



	 Pour quelle conception de l’homme ? 	 163
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

QUEL SENS DONNER À LA VIE ?

Parmi les différents niveaux constitutifs de la colonne d’identité, présentés 
dans le chapitre 1, certains sont plus centraux que d’autres. Une coupe 
transversale montrerait une disposition en cercles concentriques –  on 
retrouve ici l’image des cercles de croissance d’un arbre.

SENS

Confessionnel

Spirituel

Existentiel

Psychologique

Vie privée

Professionnel

Managérial

Organisationnel

Sociétal

SENS

L'essentiel

Figure 7.3 : L’essentiel que je porte au cœur de l’important  
où se situe mon action

Selon les individus, leur histoire, leur personnalité et leurs convictions, 
cet anneau central peut correspondre au niveau sociétal ou au niveau 
professionnel, comme il peut se situer au niveau existentiel ou spirituel. 
Dans tous les cas, à l’image de la moelle épinière dans la colonne ver‑
tébrale, c’est lui qui donne le sens, en irriguant tous les autres anneaux.



164	 Au cœur de la relation d’aide

En tant qu’acteur politique par exemple, les valeurs que je porterai 
donneront à mon action, à mes relations et à ma vie, tout le sens qui 
m’habite.

En tant que syndicaliste, mon histoire personnelle ou transgénération‑
nelle, mon souci de protection de l’être humain en proie aux injustices 
et aux abus de pouvoir, m’animeront et m’engageront dans un combat 
pour des rapports sociaux plus équitables.

En tant que croyant, ma foi confessionnelle conférera un sens parti‑
culier à tous les aspects de ma vie : le Prince que je recèle sera nourri et 
animé, si je suis chrétien, par la présence du Christ en moi-même – « Ce 
n’est plus moi qui vit, c’est le Christ qui vit en moi »35.

LE CHOIX DE QUELLE CROISSANCE ?

La croissance des personnes, tout comme celle des organisations, n’a pas 
de sens en elle-même : elle ne trouve sa valeur qu’en fonction de sa fin 
dernière. La création de richesses, par exemple, peut être déshumanisante 
si elle a pour seule fin le profit. Elle ne trouve pas en elle-même sa propre 
finalité, mais dans ces deux autres plans de croissance que constituent le 
développement des hommes et celui du sens.

De manière plus générale, le mouvement vers la croissance peut 
prendre cinq formes différentes.
1.	 Une évolution accélérée vers la destruction totale dirigée par la pul‑

sion de mort qui m’habite. L’ambiguïté de toute fin de vie mérite 
d’être analysée : s’agit-il d’une mort assumée dans son inéluctabilité, 
par exemple dans la paix de l’homme réconcilié ou éclairé par sa foi 
religieuse ? Ou de celle d’un fanatique ou d’un névrosé emporté par 
ses pulsions ?

2.	 La dégénérescence : dans le monde du travail, chacun connaît ces 
responsables surmenés, victimes du stress, des pressions externes pour 
la réussite et la performance, ou de leurs enjeux psychologiques 
internes qui les conduisent à l’accident cardiaque, aux dépendances 
addictives (tranquillisants, alcools, tabac…) ou au surinvestissement 

35.  Saint Paul (Épître aux Galates 2, 20).



	 Pour quelle conception de l’homme ? 	 165
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

dans le travail (les Américains désignent les « drogués » du travail sous 
le nom de workhololic, qui sonne comme alcoolique). L’un des objectifs 
de la relation d’aide est d’aider les personnes concernées à se libérer 
de ces surpressions pour maîtriser leur stress et leur temps.

Croissance

Progrès

Scénarios
(survie)

Dégénérescence

mort
radicale

mort

Le cœur
de

l'Homme

A
cc

ue
il 

de
 l'

én
er

gi
e 

in
té

rie
ur

e

re
çu

e 
au

 c
œu

r d
u 

P
rin

ce

Figure 7.4 : Les cinq formes de la croissance

3.	 La survie : du fait de notre histoire, chacun de nous est enfermé dans 
un plan de vie largement inconscient, préprogrammé dans le passé 
sous l’influence des figures parentales (réelles ou fantasmées), et qui 
nous empêche de faire des choix adaptés. Ces préprogrammes sont 
nommés « scénarios de vie » en Analyse Transactionnelle. La résultante 
de tous mes actes apparemment productifs ne sont en fait que l’actua‑
lisation d’une dynamique de « survie » préprogrammée dans l’enfance.

4.	 Le progrès : cette forme de croissance positive correspond au chan‑
gement qualifié de « type 1 » en systémique. Les personnes changent 
apparemment leurs comportements, mais les structures sous-jacentes 
et les choix fondamentaux de vie (croyances, systèmes de défense, 
somatisations, émotions…) ne sont pas modifiés. Le changement ne 
s’opère donc qu’en surface, c’est seulement un « progrès ».

5.	 Le changement : c’est le changement de « type 2 » en systémique. 
Changer signifie ici régler fondamentalement ses modes de dégé‑
nérescence, et notamment « fermer » ce que l’on appelle en Analyse 



166	 Au cœur de la relation d’aide

Transactionnelle les « Issues dramatiques de scénario » : le meurtre, le 
suicide, la folie ou la maladie mentale. Tout est une question de degré 
naturellement ; mais même si la personne n’est pas en danger « réel », 
elle peut de façon inconsciente cultiver des fantasmes procédant de 
ces choix. Il s’agit alors de l’aider à recentrer sa vie, à faire des deuils et 
des choix, à réorienter son existence par rapport aux valeurs centrales 
qui lui confèrent un sens.

Chaque acte, y compris dans la vie la plus quotidienne,  
incarne un choix entre les cinq formes de croissance.

Se nourrir : je peux me détruire avec la nourriture, par la boulimie (comme l’a 
montré le cinéaste Marco Ferreri dans son film La Grande bouffe) ou l’anorexie ; 
emprunter la voie de la dégénérescence en m’alimentant au mépris de tout équi-
libre ; rester dans mon scénario consistant à compenser mes manques affectifs ou 
relationnels en mangeant ; suivre un régime qui va contribuer à m’amincir, donc à 
progresser dans mon mieux-être ; ou bien entrer dans une démarche de santé nutri-
tionnelle correspondant à une véritable changement.
Le sport : je peux jouer avec ma vie en cherchant des situations de risque extrême ; 
me détruire à petit feu en pratiquant des sports violents ou très éprouvants pour 
l’organisme ; faire du body-building pour renforcer mon scénario narcissique ; prati-
quer une activité sportive de façon à maintenir ou même améliorer mon état phy-
sique et psychique ; ou bien faire du sport un vecteur qui va réellement contribuer à 
me réaliser en tant que personne.
Le travail : je peux littéralement me tuer au travail ; m’y user le corps ou l’esprit, 
en devenir dépendant au point de sacrifier les autres aspects de mon existence ; m’y 
réfugier en organisant toute ma vie autour d’un scénario « métro boulot dodo » ; le 
considérer comme un moyen de m’enrichir, de développer mes compétences et mes 
connaissances ; ou bien l’investir comme une façon de m’accomplir en me mettant au 
service d’un bien commun.

L’OPTION D’UNE VÉRITABLE CROISSANCE

Chacun des actes qu’une personne accomplit au cours de sa vie peut 
ainsi conduire, selon les cas, à sa destruction rapide, à sa dégénérescence 
progressive, au maintien de son scénario, à des progrès, ou bien à une 
croissance radicale. Cette dernière option suppose que la personne ait 
organisé son existence de façon à contrôler autant qu’il est possible sa 
pulsion de mort, et orienté sa vie sur un projet d’accomplissement de 
son humanité. Il importe donc pour chacun de mesurer l’ambiguïté et la 



	 Pour quelle conception de l’homme ? 	 167
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

justesse de ses choix à l’aune de ce travail de discernement, par rapport à 
chacune de ses décisions.

Prenant position à partir de mes convictions existentielles et spiri‑
tuelles, je crois, avec mes confrères humanistes, professionnels de la rela‑
tion d’aide, que, quels que soient le poids du conditionnement que subit 
tout un chacun, il n’empêche qu’il reste une dimension de libre-arbitre 
dans toute conscience individuelle : on ne peut pas forcément maîtriser 
sa propre vie, mais pour une part donner un sens à ce qui nous arrive.

Ainsi, le militant politique ou syndical, porté par ses valeurs, l’assistant 
social dédié à son action d’entraide correspondant à son idéal, l’ensei‑
gnant laïc convaincu de contribuer à la croissance et l’éducation d’une 
liberté chez ses élèves, le dirigeant d’entreprise qui fait de son projet une 
aventure économique et humaine (rappelons la formule de Bertrand 
Martin : « une entreprise vivante par et pour des hommes vivants »36), le 
croyant qui est porté par sa foi en son dieu et en la grâce qu’il attend 
de recevoir de lui… tous peuvent organiser et faire converger leur exis‑
tence en ayant accueilli en eux la lumière qui est au cœur de leur Prince 
intérieur.

Ainsi, dans une perspective existentielle et/ou spirituelle, cette dimen‑
sion intérieure peut éclairer et donner un sens aux autres dimensions du 
développement identitaire.

36.  Oser la confiance, Vincent Lenhardt, Bertrand Martin et Bruno Jarrosson, Insep, 1996.





Conclusion

Vers un royaume de « Princes »

Réflexion sur l’identité, sur les différentes approches thérapeutiques, 
sur le coaching et sur l’autonomie, présentation des bio-scénarios, du 
processus parallèle, et tentative de caractérisation d’une anthropologie… 
bien trop vaste programme pour le présent ouvrage !

J’ai cependant essayé d’y rassembler des éléments qui sont le fruit 
de mes formations et de mon expérience personnelle et professionnelle 
depuis quelques dizaines d’années :
•• À la fois viser à intégrer et unifier les différents aspects constitutifs de 

la personne humaine par une meilleure compréhension de la relation 
d’aide – sans bien sûr avoir la prétention d’en épuiser le mystère…

•• Et en même temps, montrer la complémentarité et l’interaction du 
développement professionnel et organisationnel, avec le développe‑
ment de la personne : l’essentiel est au cœur de l’important, et l’impor‑
tant peut permettre aussi de révéler l’essentiel…

Vers un royaume de « Princes »…
Le chemin qui reste à parcourir demeure heureusement infini…
Je crois en fait que seuls l’infini et le mystère sont en mesure de nous 

faire rêver durablement !
N’est-ce pas, cher lecteur ?





Bibliographie

Angel Pierre, Amar Patrick – Le Coaching, PUF, Coll. « Que sais-je », 2006.

Berne Eric – Que dites-vous après avoir dit bonjour ?, Sand-Tchou, 1999.

de Bourmont Gérald – Et si je me faisais coacher moi aussi ?, InterEditions, 2005.

Comte-Sponville André – Valeur et Vérité (Études cyniques), PUF, 1994.

Comte-Sponville André – Le Capitalisme est-il moral ?, Poche, 2006.

Covey Stephen – La 8e Habitude, First, 2006.

Collins Jims C., Porras Jerry L. – Bâties pour durer, les entreprises visionnaires ont-elles 
un secret ?, First, 1996.

Collins Jims C. – De la Performance à l’excellence, Village Mondial.

Cyrulnik Boris – De Chair et d’âme, Odile Jacob, 2006.

Delivre François – Le Métier de coach, Éditions d’Organisation, 2004.

Devillard Olivier – Coacher, Dunod, 2005.

Dolto Françoise – L’Image inconsciente du corps, Seuil, 1984.

Fourcade, Jean-Michel – Lorsque la formation est une thérapie pour normaux, Revue 
de l’Éducation permanente, n˚ 28, Corps et Formation.

Fourcade, Jean-Michel – Travail néo-reichien en piscine, Sexpo, n˚ 29, 30 mai 1979 ; 
De l’énergie, Sexpol, n˚ 30, juin 1979.

Fourcade, Jean-Michel – Les patients limites, pour une psychothérapie émotionnelle intégra-
tive, Desclée de Brouewer, Paris, 1996.

Fourcade, Jean-Michel – Un modèle heuristique pour comprendre les différences 
entre psychologies, psychanalyses et psychothérapie, Actua-psy n˚ 100.

Fourcade, Jean-Michel – Modernité et psychothérapie : la fin du monothéisme in : 
Nicole Aubert, Vincent de Gaulejac, Klimis Navridis, L’aventure psychosociologique, 
Desclée de Brouewer, Paris, 1997.

Fourcade, Jean-Michel – L’approche intégrative de la supervision, in : Alain Delourme 
et Edmond Marc et al., La supervision en psychanalyse et en psychothérapie, Dunod, 2007.

Frankl Viktor E. – Découvrir un sens à sa vie avec la Logothérapie, Éditions de l’Homme, 
2005.



172	 Au cœur de la relation d’aide

Goleman Daniel – L’Intelligence émotionnelle, Village Mondial, 2005.

Lowen Alexander – Le Langage du corps (1958), Tchou, 1977.

Lowen Alexander – Amour et orgasme (1965), Tchou, 1977.

Lowen Alexander – Le Corps bafoué (1967), Tchou, 1976.

Lowen Alexander – Le Plaisir (1970), Tchou, 1976.

Lowen Alexander – La Dépression nerveuse et le corps (1972), Edilat 1975.

Lowen Alexander – La Bio-énergie (1975), Tchou, 1976.

Lowen Alexander – La Joie retrouvée, Dangles, 1994.

Lukas Elisabeth – La Logothérapie, théorie et pratique, Pierre Tequi, 2004.

Marc Edmond, Picard Dominique – L’École de Palo Alto, Retz, 2006.

Maslow Abraham Harold – Motivation and personality, New York, Harper and Bros, 
1954.

Maslow Abraham Harold – L’Accomplissement de soi, Eyrolles, 2004.

Peters Tom – L’Entreprise libérée, Dunod, 1993.

Pierrakos John – The Core Energetic Process, the Institute for the New Age of Man, New 
York, 1977.

Reich Willhelm – L’Analyse caractérielle (1933), Payot, 1974.

Rogers Carl – Le Développement de la personne (1962), InterEditions, 2005.

Schutz William – L’Élément humain, InterEditions, 2006.

Schutz William – Profound simplicity, WSA.

Stewart Ian, Joines Vann – Manuel de l’Analyse Transactionnelle, InterEditions 2005.

Vergne-Cordonnier Christine – Enquête de terrain sur le coaching (ce qu’en pensent les 
entreprises, les coachs et les coachés), Maxima, 2003.

Whitmore Johne – Le Guide du coaching, Maxima, 1994.

Yalom Irvin – Le Bourreau de l’amour, Galaade Editions, 2005.

Yalom Irvin – Apprendre à mourir, Galaade Editions, 2005.

Autres ouvrages de Vincent Lenhardt

Bernard Philippe, Lenhardt Vincent, L’intelligence collective en action, Village Mondial, 
2005.

Cardon Alain, Lenhardt Vincent, Nicolas Pierre, Mieux vivre avec l’Analyse Transac-
tionnelle, Éditions d’Organisation, 2005.

Godard Alain, Lenhardt Vincent, Engagements, Espoirs, Rêves, Village Mondial, 1999. 
Traduction anglaise : The Transformational Leadership, Mac Millan, 2000.



	 Bibliographie	 173
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Lenhardt Vincent, FAQ coaching, tout ce que vous souhaitez savoir sur le coaching. Réponses 
d’un spécialiste, Dunod, 2006.

Lenhardt Vincent, L’Analyse Transactionnelle, concepts et procédures, bio scénarios, perspec-
tives spirituelle, Retz, 1992.

Lenhardt Vincent, Les Responsables Porteurs de Sens, culture et pratique du coaching et du 
team-building, Insep 1992. Traduction anglaise : Coaching for Meaning, Mac Millan, 
2004, Eyrolles, réédition 2015.

Lenhardt Vincent, Mes 10 stratégies de coaching : Pour une coconstruction de la liberté et de 
la responsabilité, InterEditions, 20016. Traduction anglaise : My 10 stratégies for Inte-
grative Coaching: Co-constructing the journey form Freedom to Responsibility, Palgrave 
MacMillan, 2017.

Lenhardt Vincent, Buratti Laurent, Découvrir le Coaching, InterEditions, 2e éd. 2018.

Lenhardt Vincent, Fourcade Jean-Michel, Les Bio-scénarios, clés énergétiques du corps et 
de l’esprit ; une synthèse de l’Analyse Transactionnelle et de la Bio-énergie, InterEditions, 
2007.

Martin Bernard, Jarrosson Bruno, Lenhardt Vincent, Oser la confiance, propos à l’usage 
des dirigeants, Insep, 1996.

Publications de Jean-Michel Fourcade

« Lorsque la formation est une thérapie pour normaux », Revue de l’Éducation perma-
nente, n˚ 28, Corps et Formation.

« Travail néo-reichien en piscine », Sexpo, n˚ 29, 30 mai 1979 ; De l’énergie, Sexpol, 
n˚ 30, juin 1979.

Les patients limites, pour une psychothérapie émotionnelle intégrative, Desclée de Brouewer, 
Paris, 1996.

« Un modèle heuristique pour comprendre les différences entre psychologies, psycha‑
nalyses et psychothérapie », Actua-psy n˚ 100.

« Modernité et psychothérapie : la fin du monothéisme » in : Nicole Aubert, Vincent 
de Gaulejac, Klimis Navridis, L’aventure psychosociologique, Desclée de Brouewer, 
Paris, 1997.

« L’approche intégrative de la supervision », in : Alain Delourme et Edmond Marc et al., 
La supervision en psychanalyse et en psychothérapie, Dunod, 2007.

« Les personnalités limites », Eyrolles, 2e ed. 2016.





Table des matières

Préface.......................................................................................................	 3

Introduction...............................................................................................	 7
Le projet de ce livre…...................................................................................... 	 8

La spécificité du coaching......................................................................... 	 9
L’éclairage de la thérapie......................................................................... 	 9
Accueillir la personne dans sa globalité........................................................ 	 10
Replacer l’essentiel au cœur de l’important.................................................... 	 10
Développer le « Prince » qui est en nous....................................................... 	 11
Accompagner sans réduire la complexité....................................................... 	 11
Construire un « être dans le monde ».......................................................... 	 12
L’intersubjectivité comme lieu d’élaboration  
de l’identité........................................................................................ 	 12
La relation d’aide : un processus d’« énaction »............................................... 	 13

Comment est organisé cet ouvrage…............................................................... 	 14
En guise de dédicace….................................................................................... 	 17

1.	 Accueillir la personne dans sa globalité  
et sa complexité............................................................................................. 	 19
Intégrer les paradoxes et l’ambiguïté................................................................. 	 21
Adopter un point de vue « méta »..................................................................... 	 22
L’ouverture émotionnelle................................................................................. 	 24
Les bio-scenarios et le travail sur le corps.......................................................... 	 27
La profondeur du coaching............................................................................... 	 29

2.	 De l’important à l’essentiel : la colonne vertébrale de l’identité.............. 	 31
Les neuf couches de l’identité........................................................................... 	 32
L’essentiel et l’important................................................................................... 	 34
La place du coaching........................................................................................ 	 35
Un « ostéopathe du sens ».................................................................................. 	 36



176	 Au cœur de la relation d’aide

3.	 La thérapie intégrative pondérée.................................................................. 	 39
Au-delà des clivages…...................................................................................... 	 40
Le choix d’un accompagnateur......................................................................... 	 41
Une certaine idée de la santé............................................................................ 	 43
Une anthropologie en acte : sept angles d’approche........................................... 	 45

Le modèle médical................................................................................ 	 46
Le modèle psychanalytique...................................................................... 	 48
Le modèle humaniste............................................................................. 	 50
Le modèle systémique............................................................................ 	 58
Le modèle existentiel............................................................................. 	 60
Le modèle spirituel................................................................................ 	 62
Le modèle intégratif pondéré..................................................................... 	 65

4.	 Le coaching, relation d’aide intégrative...................................................... 	 71
Une complexité irréductible............................................................................. 	 72
Une intégration horizontale et verticale............................................................ 	 73
Une pratique qui se déploie au cœur de la relation d’aide................................. 	 74
Une topique de l’intersubjectivité..................................................................... 	 76
L’alliance des princes........................................................................................ 	 78
Le coaching constructiviste............................................................................... 	 79

5.	 Le développement de l’autonomie................................................................. 	 83
L’autonomie, un processus de croissance............................................................ 	 84
Quelques notions utiles à connaître….............................................................. 	 86

Les positions de vie............................................................................... 	 86
Les États du Moi................................................................................. 	 88
Personnalité et niveaux de changement........................................................ 	 89

Les stades de l’autonomie................................................................................. 	 90
La dépendance (degré 0 de l’autonomie)...................................................... 	 91
La contre-dépendance (degré 1 de l’autonomie).............................................. 	 93
L’indépendance (degré 2 de l’autonomie)..................................................... 	 95
L’interdépendance (degré 3 de l’autonomie)................................................... 	 96

La spirale vertueuse de l’autonomie : le 4e degré et le 5e degré – celui du sens..........	 98
Les étapes de la croissance................................................................................. 	 100

Degré 0 de l’autonomie (dépendance).......................................................... 	 101
Passage au degré 1 de l’autonomie  
(de la dépendance à la contre-dépendance)..................................................... 	 101
Passage au degré 2 de l’autonomie  
(de la contre-dépendance à l’indépendance)................................................... 	 102
Passage au degré 3 de l’autonomie  
(de l’indépendance à l’interdépendance)....................................................... 	 103
Le degré 4 d’autonomie.......................................................................... 	 104
Le degré 5 d’autonomie.......................................................................... 	 104



	 Table des matières	 177
©

 I
nt

er
E

di
tio

ns
 –

 T
ou

te
 r

ep
ro

du
ct

io
n 

no
n 

au
to

ri
sé

e 
es

t 
un

 d
él

it.

Autonomie, deuil et changement...................................................................... 	 106
Les étapes de l’autonomie : un concept incontournable..................................... 	 107

6.	 Le processus parallèle.................................................................................... 	 109
Les zones d’intervention................................................................................... 	 110
Maintenir une relation qui « sonne juste » : la troisième écoute........................... 	 113
Identifier et traiter le processus parallèle............................................................ 	 115

Le pilotage du processus parallèle............................................................... 	 119
Le seizième paramètre............................................................................ 	 120
Les trois écoutes................................................................................... 	 121

Un levier d’humanisation................................................................................. 	 122
7.	 Les « bio-scénarios », outils de diagnostic et d’intervention....................... 	 125

Les apports croisés de l’analyse transactionnelle et de la bio-énergie.................. 	 127
L’apport spécifique de la bio-énergie................................................................ 	 128
L’apport spécifique de l’analyse transactionnelle................................................ 	 130
Le bio-scénario, un outil intégratif.................................................................... 	 132
L’éclairage des bio-scénarios sur la thérapie intégrative pondérée....................... 	 134
L’éclairage des bio-scénarios sur le coaching..................................................... 	 135
Paramètres de lecture corporelle....................................................................... 	 137

Traits généraux.................................................................................... 	 137
Aspects plus particuliers.......................................................................... 	 138

Le structurogramme......................................................................................... 	 146
Le travail en piscine d’eau chaude..................................................................... 	 148

Vivre ses émotions en sécurité................................................................... 	 149
L’image du corps.................................................................................. 	 150
La permission d’exister et de grandir........................................................... 	 151

8.	 Pour quelle conception de l’homme ?........................................................... 	 153
Quel développement identitaire ?...................................................................... 	 153

L’« important ».................................................................................... 	 154
L’ « essentiel »...................................................................................... 	 157
La relation d’aide................................................................................. 	 158

Quel niveau de changement ?........................................................................... 	 160
De l’explicite à l’implicite....................................................................... 	 161
L’énergie du changement......................................................................... 	 162

Quel sens donner à la vie ?................................................................................ 	 163
Le choix de quelle croissance ?.......................................................................... 	 164
L’option d’une véritable croissance................................................................... 	 166

Conclusion.................................................................................................	 169

Bibliographie..............................................................................................	 171
Autres ouvrages de Vincent Lenhardt.......................................................... 	 172
Publications de Jean-Michel Fourcade......................................................... 	 173





Pour tout contact ou demande, merci de vous adresser à :

TRANSFORMANCE 15, rue de la Baume 
75008 Paris

Tél. : 01 58 56 75 20
Site : www.transformancepro.com

http://www.transformancepro.com/

	Titre
	Copyright
	Sommaire
	Préface
	Introduction
	Le projet de ce livre…
	La spécificité du coaching
	L’éclairage de la thérapie
	Accueillir la personne dans sa globalité
	Replacer l’essentiel au cœur de l’important
	Développer le « Prince » qui est en nous
	Accompagner sans réduire la complexité
	Construire un « être dans le monde »
	L’intersubjectivité comme lieu d’élaboration de l’identité
	La relation d’aide : un processus d’« énaction »

	Comment est organisé cet ouvrage…
	En guise de dédicace…

	1. Accueillir la personne dans sa globalité et sa complexité
	Intégrer les paradoxes et l’ambiguïté
	Adopter un point de vue « méta »
	L’ouverture émotionnelle
	Les bio-scenarios et le travail sur le corps
	La profondeur du coaching

	2. De l’important à l’essentiel : la colonne vertébrale de l’identité
	Les neuf couches de l’identité
	L’essentiel et l’important
	La place du coaching
	Un « ostéopathe du sens »

	3. La thérapie intégrative pondérée
	Au-delà des clivages…
	Le choix d’un accompagnateur
	Une certaine idée de la santé
	Une anthropologie en acte : sept angles d’approche
	Le modèle médical
	Le modèle psychanalytique
	Le modèle humaniste
	Le modèle systémique
	Le modèle existentiel
	Le modèle spirituel
	Le modèle intégratif pondéré


	4. Le coaching, relation d’aide intégrative
	Une complexité irréductible
	Une intégration horizontale et verticale
	Une pratique qui se déploie au cœur de la relation d’aide
	Une topique de l’intersubjectivité
	L’alliance des princes
	Le coaching constructiviste

	5. Le développement de l’autonomie
	L’autonomie, un processus de croissance
	Quelques notions utiles à connaître…
	Les positions de vie
	Les États du Moi
	Personnalité et niveaux de changement

	Les stades de l’autonomie
	La dépendance (degré 0 de l’autonomie)
	La contre-dépendance (degré 1 de l’autonomie)
	L’indépendance (degré 2 de l’autonomie)
	L’interdépendance (degré 3 de l’autonomie)

	La spirale vertueuse de l’autonomie : le 4e degré et le 5e degré - celui du sens
	Les étapes de la croissance
	Degré 0 de l'autonomie (dépendance)
	Passage au degré 1 de l’autonomie (de la dépendance à la contre-dépendance)
	Passage au degré 2 de l’autonomie (de la contre-dépendance à l’indépendance)
	Passage au degré 3 de l’autonomie (de l’indépendance à l’interdépendance)
	Le degré 4 d’autonomie
	Le degré 5 d’autonomie

	Autonomie, deuil et changement
	Les étapes de l’autonomie : un concept incontournable

	6. Le processus parallèle
	Les zones d’intervention
	Maintenir une relation qui « sonne juste » : la troisième écoute
	Identifier et traiter le processus parallèle
	Le pilotage du processus parallèle
	Le seizième paramètre
	Les trois écoutes

	Un levier d’humanisation

	7. Les « bio-scénarios » , outils de diagnostic et d’intervention
	Les apports croisés de l'analyse transactionnelle et de la bio-énergie
	L’apport spécifique de la bio-énergie
	L’apport spécifique de l’analyse transactionnelle
	Le bio-scénario, un outil intégratif
	L’éclairage des bio-scénarios sur la thérapie intégrative pondérée
	L’éclairage des bio-scénarios sur le coaching
	Paramètres de lecture corporelle
	Traits généraux
	Aspects plus particuliers

	Le structurogramme
	Le travail en piscine d’eau chaude
	Vivre ses émotions en sécurité
	L’image du corps
	La permission d’exister et de grandir


	8. Pour quelle conception de l’homme ?
	Quel développement identitaire ?
	L’« important »
	L’« essentiel »
	La relation d’aide

	Quel niveau de changement ?
	De l’explicite à l’implicite
	L’énergie du changement

	Quel sens donner à la vie ?
	Le choix de quelle croissance ?
	L’option d’une véritable croissance

	Conclusion
	Bibliographie
	Autres ouvrages de Vincent Lenhardt
	Publications de Jean-Michel Fourcade

	Table des matières



