
Manuel des
médiations
thérapeutiques

Anne BRUN
Bernard CHOUVIER
René ROUSSILLON



© Dunod, Paris, 2013 
ISBN  978-2-10-059031-5



Table des matières

INTRODUCTION 1

Anne Brun

PREMIÈRE PARTIE

MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

1. Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 10
Anne Brun

Les origines de la médiation dans le soin psychique 11
Rôle central de l’art dans la théorie freudienne, 12 • Freud et la
culture artistique, 12 • Processus créateur, sublimation et
autocréation, 14 • Effets de l’œuvre sur son destinataire, 17 •

La sublimation dans la création artistique, 17

Histoire des médiations artistiques dans la psychothérapie
psychanalytique de l’enfant 18

La médiation du dessin, aux origines de la psychanalyse
d’enfants, 19 • De la transitionnalité au médium malléable, 21
• Dans la psychanalyse contemporaine, 22

Histoire des médiations artistiques dans la psychothérapie
psychanalytique des psychotiques 23

La Gestaltung d’H. Prinzhorn, 23 • L’influence du
surréalisme, 24 • Naissance de la psychopathologie de
l’expression, 25 • La modélisation de G. Pankow, 26

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



VI TABLE DES MATIÈRES

Histoire des médiations artistiques dans la psychothérapie
psychanalytique de groupe 29

Les inventeurs de la clinique psychanalytique du groupe, 29 •

Les recherches psychanalytiques sur le groupe en France, 31 •

R. Kaës : le modèle de l’appareil psychique groupal, 33 •

Recherches actuelles sur les processus de groupe dans les
groupes à médiation, 34

De l’art aux médiations thérapeutiques : figures du corps dans les
pratiques actuelles de médiations 36

Du corps du créateur au « corps de l’œuvre » (D. Anzieu), 36 •

Sensorialité et musicothérapie, 37 • Médiations corporelles ou
« techniques du corps », 37 • La vidéo, l’enveloppe visuelle et
l’hallucinatoire, 38 • Le théâtre, 38

Conclusion : psychothérapie psychanalytique et cadre d’une
thérapie médiatisée 39

2. Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 41
René Roussillon

La médiation dans les dispositifs cliniques 41

Petite introduction historique à une métapsychologie du médium
malléable 43

M. Milner et le médium malléable 45

Développements métapsychologiques après M. Milner 49
Médium malléable trace d’un moment de l’histoire subjective, 50
• Médium malléable porteur d’un pan de la gestion de

l’économie pulsionnelle, 50 • Médium malléable
auto-représentatif de certains processus du fonctionnement
psychique, 52

Propriétés et utilisation du médium malléable 61

L’exploration des propriétés sensorielles et « relationnelles » du
médium malléable 64

3. Objet médiateur et groupalité 70
Bernard Chouvier

Objet médiateur et groupe 70
Les modélisations référentielles, 70 • Une métaphore de la
médiation et de la groupalité, 71 • L’opposition entre forme et
fond, 74 • La distinction entre le tout et la partie, 75 •

L’inscription dans la temporalité, 77 • De la nécessité d’une



Table des matières VII

grille interne, 79 • Les opérations signifiantes de la
médiation, 81

Travail médiateur et objet « uniclivé » 83
Un dispositif adapté, 83 • Le passage par le médiateur, 86 •

Restaurer l’ambivalence, 88 • Les traitements de l’objet
médiateur, 90 • Les actes symboliques, 92

4. Construction du cadre-dispositif en situation individuelle

ou groupale 95
Anne Brun

Deux types principaux de dispositifs groupaux,
en pratiques institutionnelles 96

Cadre d’une psychothérapie psychanalytique médiatisée :
fondamentaux 98

D’une utilisation bien tempérée des qualités sensorielles du
médiateur, 99 • La présentation du médium et ses
difficultés, 100 • Devenir des productions, 110

Positionnement du clinicien et processus de médiation 111
Fonctions différenciées des thérapeutes, 111 • Spécificité du
positionnement et du travail d’interprétation des thérapeutes par
la mise en jeu de la sensori-motricité, 113 • La dynamique des
accordages (Stern), 115 • Mimogestualité et
théâtralisation, 116 • Travail du médium et message
interrelationnel : du signe au message (R. Roussillon), 117

Fonctions des dispositifs à médiations 119
La fonction métaphorisante, 119 • La fonction phorique, 120 •

La fonction sémaphorisante, 120

5. Spécificité de la symbolisation dans les médiations

thérapeutiques 122
Anne Brun

Prise en compte de l’associativité du langage sensori-moteur, pas
seulement du langage verbal 123

De la sensori-motricité à la symbolisation, 124

Formes primaires de symbolisation et associativité formelle 137
Des sensations hallucinées à la figuration de
protoreprésentations, 137 • Clinique de l’enfant : signifiants
formels et chaîne associative formelle, 139 • Clinique de
l’adulte : signifiants formels et chaîne associative formelle, 142


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



VIII TABLE DES MATIÈRES

Pour une évaluation clinique des processus de symbolisation dans
les dispositifs thérapeutiques à médiations 150

6. Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 159
Anne Brun

Transfert sur le médium et transfert sur le cadre 160
Transfert sur le médium comme modalité de transfert sur le
cadre (R. Roussillon), 160 • Transfert par diffraction (R. Kaës)
et dimension nécessairement groupale du transfert (R.
Roussillon), 162 • Transfert par diffraction sensorielle (A.
Brun), 164 • Clinique : le transfert par diffraction sur le médium
malléable dans un groupe conte, 165

Figures sensori-motrices du transfert sur le médium 170
Des modalités sensori-motrices du transfert à l’interaction avec
la mimogestualité du clinicien, 171 • Objet médiateur comme
attracteur sensoriel du transfert, 173 • Transfert sur le médium
comme réactualisation et élaboration du lien primaire à
l’objet, 175

Figures du contre-transfert du clinicien 176
Objet de relation et objet de médiation ?, 176 • Le
contre-transfert de l’observateur écrivant, 177 •

Contre-transfert du clinicien et productions, 183 •

Manifestations corporelles du contre-transfert, 184

7. La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 188
René Roussillon

Imago de l’objet insaisissable 192

Imago de l’objet imprévisible 194

Imago de l’objet insensible 195

Imago de l’objet rigide, non transformable 197

Imago de la mère détruite 198

8. Interaction entre art et clinique : créativité et création 203
Anne Brun et Bernard Chouvier

De la créativité au processus créateur dans la création (Anne Brun) 203
La pulsion créative : Winnicott, 203 • Processus créateur dans
la création : D. Anzieu, 204 • Différence entre création
artistique et « création schizophrénique » : A. Ehrenzweig, 206



Table des matières IX

Créativité et groupes thérapeutiques à médiation (Bernard Chouvier) 208
Cadre et dispositif pour le groupe à médiation, 208 • Imaginaire,
élan créateur et économie groupale, 212 • Dépasser le clivage
de l’objet, 215 • Investir l’objet : l’idole, la relique et
l’icône, 217 • L’émergence de la créativité, 219 •

L’étonnement, 220 • L’originalité, 221 • Pensée décalée, 222 •

L’épuisement d’une idée, 224 • La jubilation, 227 • Le plaisir
des mots, 229

DEUXIÈME PARTIE

CHAMP THÉRAPEUTIQUE

9. Le conte 232
Bernard Chouvier

Le groupe thérapeutique Conte 233
Indication, 233 • Le choix du conte, 234 • La reprise
élaborative, 235 • Le conte, une mémoire réparatrice, 235 •

Magie et fascination, 237 • La structure du conte, 238

Une alchimie affective 240
Violence et merveilleux, 242 • L’authenticité du conte, 244 • Un
récit virtuel messager, 245 • Une portée transubjective, 246 •

Suspendre la réalité, 247 • Le plaisir des mots, 248

Objet uniclivé et petits objets magiques 249
Identification et clivage, 250 • Une ritualisation nécessaire, 251
• La pantoufle de vair, 252 • Analyse d’un conte de Grimm :

petit frère, petite sœur, 253

10. Le corps comme médiation médium malléable 259
René Roussillon avec C. Baraton, A. Lorin de Reure, A. S. Le Poder et F. Thietry

L’expressivité corporelle du clinicien et la fonction médium
malléable 260

La médiation du corps « médium malléable » dans la symbolisation 263

La médiation par la danse et les exercices de danse 266
Médiation « danse » avec des enfants psychotiques (A-S. Le
Poder), 266 • « La danse-contact-improvisation » (F.
Thiétry), 275 • Une médiation par le hip-hop (C. Baraton), 278
• Médiations avec l’animal, 282 • L’exemple du poney (A. Lorin

de Reure), 286


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



X TABLE DES MATIÈRES

11. L’écriture 293
Anne Brun

Le cadre-dispositif 294

Modalités spécifiques de symbolisation : une écriture du corps 296

Dans la problématique psychotique 297

L’écriture groupale comme tentative de réunification de l’image
du corps et de figuration d’éprouvés originaires
agonistiques, 297 • Émergence de la métaphore comme
oscillation entre vécu somatique et pensée figurative, 301

Dans la problématique adolescente 302
L’écriture comme tentative de liaison entre corps prégénital et
corps érogène et comme tentative d’élaboration du geste
suicidaire, 302 • Un cadre spécifique pour des adolescents, 303
• Devenir des productions, 306 • L’écriture comme traitement

du pulsionnel pubertaire, 308 • L’écriture adolescente comme
tentative de réunification du corps et de la psyché, 310 •

L’écriture comme tentative d’élaboration du passage par l’acte,
dans la tentative de suicide, 311

12. La médiation sensorielle olfactive 317
Anne Brun avec Herminie Lecas

Le groupe « Sentir ». Logiques du cadre et enjeux
thérapeutiques, 319 • Le choix de l’olfaction : l’enfermement
des sens, 321 • Séquence clinique groupale, 321 •

« L’acte-sentir » : du sensoriel vers une élaboration de
l’agir, 323 • De la réactivation de sensations hallucinées
olfactives, 324 • ...à l’appropriation subjective de l’affect, 326

13. Le modelage 330
Bernard Chouvier avec Béatrice Rey

Le dispositif groupal 331

Spécificités du travail de groupe et modalités de constitution
de l’enveloppe psychique groupale 333

Séquences cliniques 334

Le groupe dans « tous ses états » 337
« Ça ne ressemble à rien... » : le groupe éthéré, 337 • Le groupe
pâteux, 338 • Le groupe en miettes, 339 • Le groupe
conglomérat, 340

Et aux commencements était l’acte 341



Table des matières XI

14. La photographie de famille 343
Bernard Chouvier avec Florence Carles

Le dispositif de médiation photos de famille 344

Du déni de grossesse à la rencontre avec l’enfant réel 345
Rencontre avec une triade, 345 • Naissance d’un roman
parental, 346 • Une inquiétante étrangeté, 347 • L’appareil
photo comme écran psychique, 347 • L’appareil photo, un objet
addictif, 348

L’enveloppe visuelle et sa fonction de contenance 349
La fonction contenante du regard, 349 • La photo comme
enveloppe psychique, 350

La réalisation de l’album photos : construction d’une identité
familiale 351

Une fonction de rassemblement, 351 • Album photos et
historisation : un objet de transmission, 352 • Une fonction de
réparation, 353 • Les regards se croisent sans s’éviter, 353

15. Le théâtre 355
Anne Brun, en référence à P. Attigui

Théâtre et mobilisation d’une mémoire du corps (A. Brun) 355
Séquence clinique, 355 • Langage du corps et espace
théâtral, 356 • Langage du corps et réflexivité dans la médiation
théâtrale, 358

La dimension thérapeutique de l’espace théâtral (d’après Patricia
Attigui) 359

Jeu théâtral et groupe : un analogon de la perlaboration, 360 •

Jeu théâtral et patients psychotiques, 362 • Le choix d’un
texte, 363 • Importance des relations primitives :
illustrations, 366 • Le transfert est action, 368

CONCLUSION 370
René Roussillon

BIBLIOGRAPHIE 384

INDEX DES NOMS PROPRES 399

INDEX DES NOTIONS 402


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



Aux équipes, en pratiques institutionnelles, aux cliniciens,
en supervision, et aux étudiants, doctorants et jeunes chercheurs,

du Centre de Recherche en Psychopathologie
et Psychologie Clinique (CRPPC) à l’université Lumière Lyon 2,

avec lesquels nous avons eu grand plaisir à travailler.



Introduction

Anne Brun

LE NOUVEL OUVRAGE DE L’ÉCOLE dite lyonnaise regroupe les
réflexions de trois auteurs déjà engagés, à des titres divers, dans le

champ des médiations thérapeutiques. Ce livre ne vise pas seulement à
proposer une synthèse de leurs travaux à l’usage des cliniciens et, plus
généralement, des professionnels du soin psychique, mais il correspond
aussi à l’approfondissement et au déploiement de perspectives originales
par les protagonistes de ce manuel, qui explorent ici de nouvelles voies
de recherche.

Les pratiques des médiations thérapeutiques, comme le modelage, la
peinture, la musique, sont anciennes dans l’histoire du soin, notamment
dans la psychothérapie psychanalytique des enfants et des psychoses,
mais il semble en revanche novateur de tenter de les modéliser dans une
théorisation d’ensemble référée à la théorie psychanalytique. Il est vrai
que la théorie comme la pratique de ces médiations ont été traditionnelle-
ment négligées par les psychanalystes : les analystes contemporains ont
en effet fort peu conceptualisé directement les dispositifs à médiation, ils
évoquent la plupart du temps des cadres de psychothérapies classiques,
fondés sur la parole, et il faut donc transposer, réinventer leur théorisation
pour dégager la spécificité des processus en jeu dans les médiations.
D’autre part, les psychanalystes s’aventurent très peu sur ce terrain,
et, dans le cadre de la psychothérapie institutionnelle, la plupart des
groupes à médiation sont animés par des infirmiers, des éducateurs,
des intervenants parfois dénommés art thérapeutes, encore trop peu par
des psychologues référés à l’épistémologie psychanalytique, même si
cela évolue actuellement. Enfin, même si l’on constate actuellement
un essor considérable de ces dispositifs à médiation, réputés efficaces,

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



2 INTRODUCTION

il s’agit davantage de transmettre des pratiques plutôt que d’élaborer
une modélisation psychanalytique, susceptible de définir la nature des
processus de transformation mis en jeu dans la dynamique thérapeutique :
en revanche, on dispose de théorisations pour la pratique psychanalytique
des groupes, tant pour les adultes que pour les enfants.

Peut-on considérer comme une extension de la psychanalyse la
pratique des médiations thérapeutiques par des cliniciens ? Autrement
dit, les médiations thérapeutiques peuvent-elles permettre d’engager un
authentique processus analytique et de quelle nature ? Cette probléma-
tique est complexe car elle suppose d’abord de définir les fondements
épistémologiques sous-tendant une pratique des médiations qui puisse
être effectivement référée à la métapsychologie psychanalytique.

Dans cet ouvrage, notre question sera donc de savoir s’il est possible
de proposer une métapsychologie de la médiation, fondée certes sur la
métapsychologie freudienne mais aussi sur d’autres types de théorisation
dans l’histoire de la psychanalyse. Nous tenterons de définir les fon-
dements épistémologiques des pratiques de médiations thérapeutiques
notamment en pratiques institutionnelles.

Cette réflexion vise notamment à dégager les facteurs de symbolisation
dans les dispositifs de soin à médiation pour la psychopathologie lourde.
Les dispositifs cliniques classiques ou standards ont en effet déjà fait
preuve de leur efficacité mais ils présentent des limites quand il s’agit
de travailler par exemple avec l’autisme, la psychose, la criminalité
ou l’anti-socialité grave. Les dispositifs thérapeutiques à médiation
concernent particulièrement les formes de pathologies du narcissisme et
de l’identité, définies comme « situations limites de la subjectivité » ou
« cliniques de l’extrême ». Le terme « cliniques de l’extrême », forgé à
partir du terme de « situations extrêmes » avancé par Bettelheim à propos
de son expérience des camps de concentration, a été proposé et exploré
par R. Roussillon : il désigne les pathologies narcissiques identitaires de
sujets en difficulté majeure pour accéder aux processus de symbolisation
(Roussillon, 1991, 2005, 2007). Il s’agit donc de proposer ici une
théorie générale des dispositifs à médiation, de modéliser sous-tendant
une pratique des médiations qui puisse être effectivement référée à la
métapsychologie psychanalytique, à l’appui du champ de la pratique
clinique, de modéliser ces dispositifs de soin susceptibles de traiter la
destructivité majeure de patients en souffrance avec la symbolisation.

Une des retombées de notre recherche sera de montrer combien les
médiations thérapeutiques dans le champ des cliniques de l’extrême
peuvent enrichir notre pratique dite traditionnelle, en nous engageant



Introduction 3

à prendre en compte, dans la cure ou dans la psychothérapie psycha-
nalytique, les formes du langage sensorimoteur et la problématique de
l’intersubjectivité.

Cet ouvrage a certes été rédigé à l’appui de l’expérience des patho-
logies graves du narcissisme mais la plupart des éléments avancés
concernent l’ensemble du champ des médiations thérapeutiques, desti-
nées aussi à des pathologies moins sévères. Nous avons en effet travaillé
à partir de la méthode des « situations limites » (Roussillon, 1991) car
ces dernières mettent en évidence des processus psychiques intégrés
dans des formes plus complexes de la subjectivité. Freud a en effet
montré à partir du rêve que la psyché menacée de débordement va
tendre à représenter les processus psychiques dans le rêve ; a contrario,
les processus psychiques restent silencieux, quand la psyché n’est pas
débordée. On peut inférer de ce constat que la psyché tend à représenter
ses propres processus dans les situations limites, précisément quand elle
est débordée.

Notre hypothèse méthodologique fondamentale concerne donc
la manière dont les patients souffrant d’une pathologie narcissique-
identitaire s’affrontent aux dispositifs de soins de type « analysants » et
provoquent des « situations limites » de la situation de psychothérapie
« analysante », c’est-à-dire différentes situations qui placent le dispositif
analysant en situation paradoxale, par exemple l’aggravation de l’état
clinique manifeste du patient ou, dans un dispositif à médiation, le refus
ou l’impossibilité d’utiliser l’objet médiateur. L’identification de ces
différentes « situations limites » des dispositifs analysants à médiation
permet de s’apercevoir qu’elles sont d’excellents « analyseurs » du
dispositif lui-même et qu’ainsi est aussi ouverte la possibilité d’une
méthodologie intéressante pour l’analyse des dispositifs de soin à
médiation. Dès lors, la problématique d’ensemble de cet ouvrage
consiste à proposer un remodelage des modèles, pour pouvoir penser
ces cliniques et cadres de médiation thérapeutique. Il s’agit donc aussi
d’explorer les formes fondamentales de la psychopathologie à l’appui de
la modélisation des différents dispositifs de soin à médiation accueillant
les cliniques des souffrances identitaires et des pathologies graves du
narcissisme.

Cet ouvrage se compose de deux parties, l’une consacrée à une modé-
lisation de la pratique des médiations, intitulée « Métapsychologie de la
médiation thérapeutique », l’autre relative au « Champ thérapeutique ».
Ces parties constituent une articulation entre théorie et clinique : les
concepts avancés dans la première partie, naissent de questionnements
initiés par la clinique, qui est largement convoquée, et, réciproquement,


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



4 INTRODUCTION

la pratique évoquée dans la seconde partie donne des illustrations variées
des diverses avancées théoriques précédentes et s’éclaire à la lumière de
cette théorisation, qui en constitue le soubassement.

Ce manuel s’enracine dans l’histoire des médiations dans le soin et
notamment de la médiation artistique, qui apparaît comme le prototype
des médiations actuelles. Anne Brun interroge donc l’histoire de la
psychanalyse afin de mettre en évidence les présupposés théoriques et
les fondements épistémologiques du recours aux médiations dans le
soin psychique. Le parcours historique s’articule en particulier autour de
l’interaction entre psychanalyse et création artistique dans l’œuvre de
Freud, et la question du rôle joué par la sublimation dans le processus
créateur sera envisagée. Puis l’histoire des médiations artistiques dans
la psychothérapie de l’enfant est développée, notamment avec l’intro-
duction du dessin dans la psychothérapie de l’enfant par M. Klein et A.
Freud, puis avec la théorie winnicottienne de la transitionnalité et celle
du Médium malléable, conçu par M. Milner. Ensuite il s’agit de décrire
le rôle central joué par l’histoire de la psychothérapie psychanalytique
des psychoses. Enfin, la majeure partie des dispositifs en pratiques
institutionnelles s’avèrent des dispositifs groupaux et nous verrons à
quel point ces groupes thérapeutiques à médiation relèvent de la clinique
psychanalytique de groupe et du modèle de l’appareil psychique groupal,
conçu par R. Kaës. Cette investigation historique permet de spécifier le
cadre et les processus en jeu dans la pratique clinique des médiations
thérapeutiques.

Le second chapitre pose les fondements d’une métapsychologie de la
médiation et du médium malléable. La pratique des médiations à partir de
l’utilisation d’un médium malléable suppose en effet une théorie générale
de la médiation et de sa place dans le processus de symbolisation, soit
une théorie des enjeux mobilisés dans la rencontre clinique à partir de
la proposition d’un médium. Par une brève introduction historique, R.
Roussillon met en perspective la pensée de Descartes à propos d’un
morceau de cire avec celle de Freud relative à la malléabilité de l’activité
représentative et enfin avec la référence aux avancées actuelles des neu-
rosciences concernant la plasticité cérébrale et les neurones miroirs. Puis
l’analyse du concept de médium malléable introduit par Marion Milner
permet d’introduire sa fonction dans le processus thérapeutique des
dispositifs à médiation, ainsi que sa contribution à la métapsychologie de
l’état d’illusion. R. Roussillon avance alors de nouveaux développements
métapsychologiques après M. Milner : le médium malléable est la trace
d’un moment de l’histoire subjective, il est porteur d’un pan de la gestion
de l’économie pulsionnelle, le médium malléable est autoreprésentatif



Introduction 5

de certains processus du fonctionnement psychique. Il s’agit enfin
d’inventorier les propriétés sensorielles et relationnelles du médium
malléable.

Puis Bernard Chouvier précise la notion d’objet médiateur dans le
cadre de la groupalité. Il dégage les modélisations référentielles de l’uti-
lisation de l’objet médiateur dans les groupes thérapeutiques. Il met ainsi
en évidence une typologie des différentes modalités de symbolisation à
l’œuvre et propose un tableau des opérations signifiantes dans le travail
groupal de l’objet médiateur. À l’appui de plusieurs séquences cliniques,
il avance le concept original d’objet uniclivé : l’objet est là à la fois uni
et clivé dans l’objet médiateur, produit et créé groupalement, et il corres-
pond à une réalisation commune qui ouvre au dépassement du clivage
par sa concrétisation unificatrice. Dans le travail groupal médiatisé, les
processus psychiques de la symbolisation nécessitent d’être externalisés
dans des actions repérables et interprétables comme telles, des actes
symboliques. L’acte n’est pas ici synonyme de court-circuitage du penser,
mais au contraire le passage obligé pour accéder au penser. L’étayage
sur le corps et la gestuelle permet de déployer d’abord spatialement
ce qui va par la suite se temporaliser pour pouvoir être introjecté
comme moment d’une processualisation.Dans cette perspective, trois
types d’acte symbolique apparaissent primordiaux : ceux qui concernent
la substitution, ceux qui touchent la séparation et enfin ceux qui ont à
voir avec la sublimation.

Nous aurons ensuite à définir les critères de construction d’un cadre-
dispositif qui relève de la psychothérapie psychanalytique, ainsi que les
modalités spécifiques des processus de symbolisation à l’œuvre dans de
tels cadres. Deux types principaux de dispositifs, aux enjeux fondamenta-
lement différents, bien que le travail à partir d’un médium malléable soit
leur principe commun, seront différenciés : les dispositifs de médiation à
création et les dispositifs thérapeutiques à médiation. Anne Brun présente
ensuite les « fondamentaux » du cadre d’une psychothérapie psychana-
lytique médiatisée, qui associe la prise en compte de la matérialité de
l’objet médiateur, de l’associativité verbale et sensori-motrice, de l’impli-
cation du corps et de la sensorialité, de la dynamique transférentielle, et
enfin des caractéristiques spécifiques de la pathologie des patients. Elle
dégage différents écueils, fréquemment rencontrés par le clinicien dans
sa pratique, concernant la matérialité de l’objet médiateur, considéré
comme un support sensoriel des liens transféro-contre-transférentiels,
l’absence possible d’utilisation du médium, les attaques contre le cadre,
et elle abordera les questions des indications ou encore du devenir des
productions. Elle défend l’hypothèse que la spécificité du positionnement


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



6 INTRODUCTION

et du travail d’interprétation des cliniciens relève de la mise en jeu de la
sensorimotricité. Dans les cliniques de l’extrême, l’appropriation d’un
sens par les patients nécessite des modalités d’intervention spécifiques
du clinicien, usant par exemple du langage pictural, de la gestualité, de
la théâtralisation. Elle propose enfin de dégager les particularités des
fonctions phorique, fonction sémaphorisante, et fonction métaphorisante,
dans le cadre des dispositifs à médiations.

Le cinquième chapitre traite de la spécificité des processus de sym-
bolisation dans les dispositifs de médiation thérapeutique. L’idée qui
se trouve développée par Anne Brun est que l’intérêt des thérapies à
médiation, pour des patients présentant des pathologies narcissiques
identitaires, consiste à prendre la sensori-motricité comme vecteur de
symbolisation : le clinicien doit opérer pour ainsi dire une extension de
sa capacité d’écoute à la prise en compte du langage sensorimoteur, l’in-
vestigation porte sur les modalités du passage du registre sensorimoteur
au figurable. C’est cette prise en compte de l’associativité, tant verbale
que sensori-motrice, et de la dynamique transférentielle, au fondement de
la méthode psychanalytique, qui permet d’inscrire les médiations dans le
champ de la psychothérapie psychanalytique. Un des enjeux principaux
des médiations thérapeutiques dans ces cliniques consiste ainsi à pouvoir
ainsi faire advenir à la figuration des expériences primitives non symboli-
sées, d’ordre sensori-affectivo-moteur. Nous verrons comment le travail
du médium malléable, dans un cadre de psychothérapie psychanalytique
permet l’émergence et la mise en forme de protoreprésentations, en lien
avec une réactualisation de sensations hallucinées, de traces perceptives.
Des exemples empruntés tant à la clinique de l’enfant que de l’adulte

permettront d’étayer l’hypothèse que le travail des cliniciens, engagés
dans la pratique de médiations thérapeutiques, peut s’effectuer à partir de
la prise en compte de l’émergence de formes primaires de symbolisation,
qui sont la source de toute une dynamique de symbolisation. Il s’agira de
décrire les logiques de l’émergence de ces protoreprésentations, et leur
rôle dans l’accès à la symbolisation primaire puis secondaire, à l’appui
des travaux notamment de P. Aulagnier et de D. Anzieu. L’hypothèse
centrale sera celle d’une chaîne associative formelle, à l’œuvre pour tout
sujet dans le cadre des médiations thérapeutiques, dans une prise en
charge individuelle ou groupale.

Mais il ne suffit pas d’évoquer le rôle joué par l’associativité sensori-
motrice et par la matérialité de l’objet médiateur dans les dispositifs à
médiation pour décrire les processus d’accès à la figurabilité. En effet,
comme le rappelle R. Kaës (2010), le médium n’est pas médiateur



Introduction 7

« en soi » et il n’accomplit sa fonction médiatrice pour la symbolisa-
tion que dans un champ transféro-contretransférentiel. Le chapitre 6
s’articule donc autour de la spécificité du transfert dans un dispositif
à médiation référé à la psychothérapie psychanalytique, qui présente
un aspect multifocal, transfert sur le médium malléable (Milner, 1952 ;
Roussillon 1983), à la fois objet médiateur et thérapeute, transfert sur
le cadre, transfert sur le groupe. On verra donc que le transfert se
présente fondamentalement comme une « constellation » transférentielle
(Freud, 1938). L’expérience clinique montre aussi que l’objet médiateur
constitue un véritable attracteur sensoriel du transfert dont il devient le
support : il focalise en effet les liens transféro-contre-transférentiels et
les articule. La spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques
sera notamment déclinée à partir des concepts de transfert sur le médium
et de transfert sur le cadre, ainsi que de l’idée d’un transfert par
diffraction sensorielle (A. Brun). Puis il s’agira de mettre en évidence les
figures sensorimotrices du transfert sur le médium. Enfin quelques figures
singulières du contre-transfert dans les dispositifs groupaux à médiation
seront envisagées, notamment le contre transfert de l’observateur écrivant
et les manifestations corporelles du contre-transfert du clinicien.

René Roussillon abordera dans le chapitre 7 la fonction médium
malléable et les pathologies du narcissisme. Il déclinera, de façon
originale, les imagos de l’objet insaisissable, de l’objet imprévisible,
de l’objet insensible, de l’objet rigide, non transformable et enfin de la
mère détruite.

Le dernier chapitre de la première partie aborde les notions de créati-
vité et de création à partir d’une interaction entre art et clinique. Anne
Brun différencie la pulsion créative (Winnicott) du processus créateur
dans la création. Bernard Chouvier décrit l’émergence des formes de la
créativité dans les groupes thérapeutiques à médiation.

Dans la seconde partie, le Manuel traite de différentes médiations,
comme le conte, le corps comme médium malléable, l’écriture, la
médiation sensorielle olfactive, le modelage, la photographie de famille
et le théâtre. Certains chapitres sont écrits en collaboration avec de
jeunes cliniciens chercheurs. Nous n’avons pas repris dans ce livre des
médiations déjà abordées dans deux précédents ouvrages : pour la média-
tion picturale ou la médiation de l’eau dans la psychose infantile, nous
renvoyons à Médiations thérapeutiques et psychose infantile (A. Brun,
2007), ainsi que pour les médiations Musicothérapie (E. Lecourt), Pho-
tolangage (C. Vacheret), les techniques du corps (E. Allouch), vidéo


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



8 INTRODUCTION

(G. Lavallée) à Les Médiations thérapeutiques (A. Brun et coll., 2011)1.
Ce Manuel peut se lire soit de façon continue, soit discontinue, au fil
des échos entre les différents chapitres dont chacun constitue une unité
propre. Il reste bien entendu de nombreuses médiations qui auraient
mérité plus ample développement mais les médiations envisagées dans
ce manuel ont aussi une valeur paradigmatique pour l’ensemble des
autres médiations.

Le travail à partir de médiations thérapeutiques permet de renouveler
l’approche de la psychopathologie, notamment des pathologies narcis-
siques identitaires, et d’éclairer la compréhension des cliniques de l’ex-
trême. Ce manuel sera suivi d’un prochain ouvrage2 relatif à l’invention
de modalités cliniques spécifiques d’évaluation des cadres-dispositifs à
médiation.

1. On pourra aussi consulter un ouvrage collectif présenté dans le chapitre 1, sous
la direction de C. Vacheret, Pratiquer les médiations en groupes thérapeutiques. Cet
ouvrage traite des médiations groupales photolangage (C. Vacheret), collage (J. P. Petit),
musique (E. Lecourt), marionnette (E. Cleyet-Marel), masque (M. J. Buchbinder), atelier
de lecture plurielle (J. Méry), texte narratif et narration (P. Cruciani, S. Marinelli),
photolangage et psychodrame (B. Duez), médiation ludique et la pensée scénique
(R. Jaitin).
2. Ouvrage collectif, qui sera publié chez Dunod, avec aussi notre collègue Patricia Atti-
gui et les doctorants et jeunes chercheurs du Centre de Recherche en Psychopathologie
et Psychologie Clinique (CRPPC), à l’université Lumière Lyon 2.



PARTIE I

Métapsychologie
de la médiation
thérapeutique

Chap. 1 Histoire de l’utilisation des médiations dans le
soin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Chap. 2 Une métapsychologie de la médiation
et du médium malléable . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Chap. 3 Objet médiateur et groupalité . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 70

Chap. 4 Construction du cadre-dispositif en situation
individuelle ou groupale . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Chap. 5 Spécificité de la symbolisation dans les médiations
thérapeutiques . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122

Chap. 6 Spécificité du transfert dans les médiations
thérapeutiques . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Chap. 7 La fonction médium malléable et les pathologies du
narcissisme. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188

Chap. 8 Interaction entre art et clinique : créativité et
création. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



Chapitre 1

Histoire de l’utilisation
des médiations

dans le soin

Anne Brun

FACE À L’ESSOR CONSIDÉRABLE du recours actuel aux psychothé-
rapies à médiations, qui correspondent à des pratiques très variées,

il paraît fécond, sinon indispensable, d’interroger les présupposés théo-
riques de ces pratiques, selon une perspective historique, pour pouvoir en
dégager les fondements épistémologiques, et, du même coup, spécifier
les conditions requises pour la mise en place d’un cadre qui relève de la
psychothérapie psychanalytique. Alors que le recours aux médiations thé-
rapeutiques en psychothérapie psychanalytique apparaît souvent comme
une voie nouvelle de thérapie, une recherche effectuée à partir de l’axe
temporel rappelle qu’elles s’enracinent à divers titres dans l’histoire
de la psychanalyse, et qu’elles s’apparentent même à des pratiques
antérieures à la naissance de la psychanalyse. Il s’impose ici de traiter
de façon privilégiée les médiations thérapeutiques qui ont été les plus
utilisées et conceptualisées dans l’histoire de la psychanalyse, à savoir
les médiations artistiques, et notamment les arts plastiques. Néanmoins
d’autres médiations pourront être évoquées, comme la musique. En tout
cas, la médiation artistique se présente comme le prototype de l’histoire
des médiations thérapeutiques.

Cette introduction de médiations thérapeutiques non verbales, qui
relèvent d’un ancrage corporel, apparaît paradoxale dans le cadre de la
psychothérapie psychanalytique, issue de la cure analytique telle qu’elle



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 11

a été conçue par Freud, c’est-à-dire fondée sur le verbal. C’est le constat
de l’impossibilité de travailler exclusivement à partir du registre verbal
qui a motivé l’appel aux médiations artistiques au sein de la thérapie
analytique des enfants et des psychotiques. L’histoire de la psychanalyse
montre comment Winnicott, avec la théorie de la transitionnalité, a
été le précurseur des thérapies usant de médiations artistiques. Mais
le fondateur de la psychanalyse, qui s’est particulièrement intéressé à
l’interaction entre art, psychanalyse et création, a donné les soubasse-
ments théoriques propres à fonder de telles pratiques.

Loin de procéder à une recension exhaustive, au fil du temps, des
pratiques de psychothérapies avec le support de médiations artistiques,
nous nous proposons de dégager dans l’histoire de la psychanalyse les
principaux auteurs et concepts modélisant le recours aux médiations
artistiques à vocation thérapeutique, en abordant, dans ce premier cha-
pitre, tant la psychothérapie psychanalytique individuelle que le travail
groupal, se référant à un autre champ de l’histoire de la psychanalyse.

LES ORIGINES DE LA MÉDIATION
DANS LE SOIN PSYCHIQUE

On trouve déjà trace dans la Bible de l’utilisation de l’art à des fins
thérapeutiques ; en témoigne le récit de l’apaisement des terreurs du roi
Saül par la cithare de David : « Quand un mauvais esprit t’assaillira, il en
jouera et tu iras mieux » (La Bible). À partir de la Renaissance, les écrits
d’esthétique évoquent souvent le pouvoir curatif de la peinture ; ainsi, le
peintre Giovanni Battista Armenini écrit que la gaieté des « grotesques »
des Loges de Raphaël au Vatican peut guérir de la mélancolie (Dubois,
Miqueralena, Pommeret, 2001). Au XVIIe et au XVIIIe siècles, dans le
champ des pratiques médicales, les médecins classiques utilisent des
médiations artistiques comme la musique ou la « réalisation théâtrale
du délire », mais « ce qui, pour nous, se présente comme étant déjà
l’esquisse d’une cure psychologique ne l’était point pour les médecins
classiques qui l’appliquaient » (Foucault, 1972, p. 343). Ainsi, les vertus
thérapeutiques de la musique qu’ils expérimentent sur les malades ne
prêtent pas à interprétation psychologique, puisque la musique guérit
« en agissant sur l’être humain tout entier, en pénétrant le corps aussi
directement, aussi efficacement que l’âme elle-même » (ibid.). Les thé-
rapeutiques du corps et de l’âme sont alors imbriquées, sans distinction
aucune. En définitive, « si les thérapeutiques anciennes des maladies
mentales ne manquaient pas d’inclure l’utilisation de l’art, il s’agissait

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



12 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

alors d’un recours « passif » à des stimulations artistiques, censées
réintroduire dans l’esprit malade l’harmonie qui lui faisait défaut, voire
tempérer les passions » (Chartier, 1993, p. 65).

C’est à partir du XIXe siècle que plusieurs psychiatres (Simon, 1876 ;
Tardieu, 1880), soulignent les tendances artistiques des aliénés et étudient
leurs productions graphiques, qu’ils caractérisent en fonction du type
de la maladie mentale. César Lombroso (1876) en particulier contribue
à la reconnaissance de la dimension esthétique des œuvres plastiques
des malades mentaux, tout en décrivant les signes caractéristiques de la
criminalité à partir de la littérature et de l’art chez les criminels nés et
les fous moraux. Mais, comme le note J.-P. Klein (1997), le précurseur
du décryptage des œuvres artistiques à travers une grille psychiatrique
est Charcot, qui écrit avec P. Richer Les Démoniaques dans l’art en
1887, puis Les Difformes et les malades dans l’art, en 1889 : il s’agit
de montrer, à partir de l’analyse d’œuvres artistiques représentant des
possédés démoniaques, depuis le cinquième siècle, que l’hystérie est une
affection ancienne. Dans cette perspective, il n’est donc pas question
pour les psychiatres de cette époque d’utiliser des médiations artistiques
à des fins thérapeutiques.

N

Rôle central de l’art dans la théorie freudienne

Alors que Freud a conçu la cure analytique dans une dimension
exclusivement verbale, l’exploitation des arts en tant que médiations
thérapeutiques peut-elle paradoxalement se fonder sur la théorie freu-
dienne ? Pour avancer sur cette question, il convient d’interroger les
liens établis par Freud entre art, psychanalyse et création. En premier lieu,
Freud a toujours témoigné son intérêt pour le champ artistique et souligné
l’interaction entre art et psychanalyse. La psychanalyse a d’autre part
tenté d’expliciter le processus créateur de l’œuvre, ainsi que l’effet
produit par la création artistique sur le sujet, soit le lien entre inconscient
et plaisir esthétique. Enfin Freud a donné à l’art des fondements sexuels
et corporels et, dans cette perspective, il a interrogé le destin des motions
pulsionnelles, tant dans l’art que dans la psychopathologie, en mettant
l’accent sur ce qui rapproche et différencie le névrosé et l’artiste.

N

Freud et la culture artistique

Freud a évoqué son rapport personnel aux œuvres d’art dans Le Moïse
de Michel-Ange (1914) :



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 13

« Je précise préalablement qu’en matière d’art, je ne suis pas un connais-
seur, mais un profane. J’ai souvent remarqué que le contenu d’une œuvre
d’art m’attire plus fortement que ses qualités formelles et techniques,
auxquelles pourtant l’artiste accorde une valeur prioritaire. [...] Les œuvres
d’art n’en exercent pas moins sur moi un effet puissant, en particulier les
créations littéraires et les sculptures, plus rarement les peintures. J’ai été
ainsi amené, en chacune des occasions qui se sont présentées, à m’attarder
longuement devant elles, et je voulais les appréhender à ma manière,
c’est-à-dire me rendre compte de ce par quoi elles font effet. Dans les
cas où je ne le peux pas, par exemple pour la musique1, je suis presque
inapte à la jouissance. Une disposition rationaliste ou peut-être analytique,
regimbe alors en moi, refusant que je puisse être pris sans en même temps
savoir pourquoi je le suis et ce qui me prend ainsi » (1914a, p. 87).

Cette « disposition rationaliste » de Freud l’incite à privilégier le
contenu d’une œuvre, au détriment de sa forme, ce qui correspond à
une conception classique de l’art. On sait que Freud a relativement peu
apprécié l’art qui lui était contemporain, en particulier le surréalisme, et
qu’il a été particulièrement attiré par la Renaissance italienne. La psycha-
nalyse franchit donc « les limites d’une pure spécialité médicale » (Freud,
1948, p. 106), dépasse le terrain de la psychopathologie et s’ouvre sur le
champ de la culture : « [...] la psychanalyse – en tant que psychologie des
actes profonds, inconscients, de l’âme – promet de devenir le chaînon
entre la psychiatrie et toutes ces sciences de l’esprit » (Freud, 1926,
p. 158), parmi lesquelles Freud place la littérature. La référence à la
littérature s’avère centrale dans l’élaboration de la psychanalyse ; Freud
a exploité nombre de grands textes littéraires pour construire sa théorie,
tels Œdipe roi de Sophocle et l’œuvre de Shakespeare, ou pour les mettre
à l’épreuve de la psychanalyse, comme en témoigne La Gradiva (1907).
Il dégage les figures du refoulé dans l’écriture et analyse l’œuvre littéraire
comme une manifestation du désir et des fantasmes inconscients de
l’auteur. En fait, les écrits psychanalytiques et les textes littéraires rendent
compte de phénomènes analogues, comme Freud l’écrit à Schnitzler :

1. Paradoxalement, l’absence de perspectives psychanalytiques freudiennes sur la
musique, à laquelle Freud se dit insensible, permettra à des commentateurs de formuler
des hypothèses sur l’effet spécifique produit par cet art ; à partir d’une analyse portant
sur Freud « absolument pas musicien », J. et A. Caïn ont par exemple pu montrer que
Freud a résisté à la musique, proche du pur affect non représentable, pour privilégier
la conceptualisation et l’art de l’écoute du discours d’autrui : Freud aurait ainsi refoulé
« ce qui peut être une régression au paradis de la mélodie maternelle, ainsi qu’un refus
d’entendre les bruits de la scène primitive » (1982, p. 136-139). Cette prégnance du
registre maternel lié à la musique a, par ailleurs, été conceptualisée et exploitée en
musicothérapie.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



14 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

« J’ai eu ainsi l’impression que vous saviez intuitivement [...] tout ce que
j’ai découvert à l’aide d’un laborieux travail appliqué » (Freud, 1922).

Alors que l’écrivain ignore les lois de l’inconscient, il les incarne dans
son œuvre qui apparaît comme un compromis entre l’inconscient refoulé
et sa projection dans l’œuvre.

N

Processus créateur, sublimation et autocréation

Freud n’a pas proposé une psychanalyse de l’art, qui consisterait
à ramener le contenu de l’œuvre aux théories psychanalytiques, mais
il s’est interrogé sur le processus créateur de l’œuvre d’art. Comme
le souligne P.-L. Assoun (1996, p. 5) à propos de la littérature, selon
Freud, « il n’est pas question d’accréditer une psychologie de la création
littéraire qui ferait de l’œuvre un reflet, ni une esthétique de la forme »
qui oublierait le sujet inconscient, c’est-à-dire l’auteur désirant. Freud a
donc moins mis l’accent sur une psychanalyse de l’art en lui-même que
sur l’analyse du processus même de la création et il convient donc, dans
cette perspective, de ne se focaliser ni sur la seule psychobiographie, qui
vise à éclairer l’inconscient de l’auteur, ni sur la recherche exclusive de
ce que certains ont appelé l’inconscient du texte. Dans le champ des arts
plastiques, Freud interprète aussi les œuvres d’art, par exemple Le Moïse
de Michel-Ange (1914a) et il met en lumière les sources du processus
créateur chez l’artiste, comme Léonard de Vinci (1910a).

Le texte principal de Freud sur la question des processus de création
est celui du « Souvenir d’enfance de Léonard de Vinci » (1910a, OC
X, p. 79-164), où il met en lumière les sources du processus créateur et
de son inhibition chez l’artiste, en particulier dans la création picturale.
Il montre que la genèse de la capacité de sublimation tient à la force
originaire des pulsions sexuelles (aux « dispositions constitutionnelles »)
et aux événements de l’enfance, notamment au lien entre traumatisme et
intensité du processus sublimatoire. Le point de départ de cette analyse
est le souvenir – ou plutôt le fantasme – de Léonard qu’un vautour s’était
posé sur son berceau, avait ouvert sa bouche de sa queue et plusieurs fois
pressé celle-ci sur ses lèvres : Freud montre le rôle essentiel joué par ce
fantasme dans l’art du peintre et dans son investigation scientifique. Il
pose d’abord une équivalence entre la succion du sein, du pénis et de la
queue, comme symboles sexuels, et le vol de l’oiseau comme celui du
rapport sexuel, puis il montre que ce vautour figure l’image de la mère
au pénis. Freud interprète ce fantasme du vautour comme souvenir à
la fois de l’allaitement et des baisers passionnés de la mère de l’artiste,
enracinant ainsi le processus de création dans le traumatisme originaire



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 15

d’une séduction. Il poursuit alors son investigation et met à l’épreuve
cette hypothèse en analysant l’œuvre picturale de Léonard : il rapporte
alors le sourire énigmatique de la Joconde à la figure maternelle :

« Si Léonard a réussi à rendre, dans le visage de Mona Lisa, le double sens
qu’avait ce sourire, la promesse d’une tendresse sans bornes, aussi bien
que la menace augurant un malheur [...] il est resté, en cela également,
fidèle au contenu de son tout premier souvenir. Car la tendresse de la
mère devint pour lui fatalité, détermina son destin et les privations qui
l’attendaient » (Freud, 1910a, OC X, p. 142-143).

La perspective adoptée par Freud est ici psychobiographique car il
avance que la mère insatisfaite de Léonard a mis son fils à la place de
son époux absent et l’a ainsi dépouillé de sa virilité. Inhibé avec les
femmes, Léonard devient peintre et s’efforce de recréer avec son pinceau
le sourire maternel, figurant ainsi dans ses tableaux la réalisation de ses
désirs d’enfant autrefois fasciné par sa mère. Cette fixation au sourire
maternel est ainsi la trace de la fixation à ses baisers. Freud conclut que
le travail créateur d’un artiste est en même temps une dérivation de ses
désirs sexuels. Léonard représente ainsi des têtes de femmes souriantes
et de beaux petits garçons, c’est-à-dire des garçons qui le représentent
enfant : la fixation à la mère demeure derrière l’homosexualité.

Freud pointe alors les limites de la psychanalyse, impuissante à
expliquer l’énigme du don du créateur, en particulier « son extraordinaire
capacité à la sublimation des instincts primitifs » :

« Comme le don et la capacité de réalisation artistiques sont en corrélation
intense avec la sublimation, force nous est d’avouer que l’essence de la réa-
lisation artistique nous est, elle aussi, psychanalytiquement inaccessible »
(ibid., p. 163).

S. De Mijolla (2009, p. 205) pose la question de savoir si Freud voyait
dans l’activité picturale de Léonard une véritable sublimation car il en
parle davantage comme d’une re-création de l’objet perdu ou d’une
représentation liée à une réalisation de désir permettant de surmonter
le malheur de sa vie d’amour. L’absence de vie sexuelle de Léonard de
Vinci, que Freud semble situer à la source de son activité sublimatoire
dans la création, pose de façon générale la question de l’abstinence
sexuelle chez les artistes. On pourrait d’abord souligner chez Freud, qui
a accordé dans sa vie une place prépondérante aux activités sublimatoires,
et non pas, selon ses propres dires, à l’activité sexuelle directe, le rôle
joué dans sa théorisation par son identification à Léonard de Vinci. Mais
Freud a aussi souligné les conséquences dommageables de l’absence de
vie sexuelle de Léonard sur sa capacité créatrice :


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



16 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

« Mais bientôt se confirme en lui l’expérience que la répression presque
totale de la vie sexuelle réelle n’offre pas les conditions les plus favorables
à l’activité des tendances sexuelles sublimées » (Freud, 1910b, OC IX,
p. 160).

Il écrit par ailleurs qu’« un artiste abstinent n’est vraiment guère
possible » et que « la performance artistique recevra vraisemblablement
de son expérience de vie sexuelle une puissante incitation ». (Freud, 1908,
OC VIII, p. 212). S. De Mijolla (2009, p. 82-88) met bien en évidence un
fantasme communément attaché à la sublimation qui s’effectuerait aux
dépens de la vie sexuelle et qui renvoie à une perspective économique
de vidage d’un unique quantum libidinal. En revanche, la voie ouverte
par Freud dans Les Trois Essais (1905) où il évoque, comme l’a
relevé J. Laplanche (1980, p. 69 sq.), l’existence de « voies d’influence
réciproque », selon lesquelles le passage d’une fonction non sexuelle
à une fonction sexuelle peut s’effectuer dans les deux sens, permet de
poser en termes d’étayage les rapports entre le sexuel et la sublimation, et
invalide de ce fait l’idée que l’abstinence sexuelle serait obligatoire pour
pouvoir sublimer. Freud toutefois ne choisit pas ce modèle d’un étayage
générant de l’énergie, avec une circulation à double sens de la libido
sans déperdition énergétique, où la sublimation peut être liée à une sorte
de néo-genèse de l’énergie sexuelle infiniment renouvelée. Le fondateur
de la psychanalyse notera d’ailleurs qu’il est impossible à Léonard de
reconvertir sa curiosité intellectuelle en joie de vivre, ce qui est l’essence
du drame faustien : autrement dit, l’énergie sublimée ne peut pas être
désublimée.

Le texte de Freud sur Léonard de Vinci montre aussi le rôle du
traumatisme de la séduction dans la sublimation : ce dernier engendre un
excès d’énergie libidinale qui peut soit être destructeur soit être converti
en création par un processus de sublimation. L’activité sublimatoire de
l’artiste, préformée dans l’enfance, s’originerait donc dans sa capacité
de se rendre maître du traumatisme.

Dans cette perspective freudienne, tout se passe donc comme si
l’œuvre créait le créateur. De façon analogue, les psychothérapies à
médiations artistiques activent les processus de création chez le patient,
qui, en créant un objet, se crée lui-même comme sujet : le support des
médiations artistiques engage le sujet à l’émergence de formes nouvelles
de représentation et à une réouverture permanente des processus de
symbolisation.



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 17

N

Effets de l’œuvre sur son destinataire

L’investigation freudienne n’a pas seulement concerné le processus
créateur en lui-même mais l’effet produit par la création sur le destina-
taire de l’œuvre. Comment le créateur, en engageant sa propre activité
inconsciente dans son œuvre, produit-il des effets sur l’inconscient du
récepteur de l’œuvre ? L’œuvre lève en fait le refoulement des désirs
inconscients du spectateur, de l’auditeur ou du lecteur : ainsi, Œdipe de
Sophocle est « celui qui a accompli le souhait de notre enfance, et notre
épouvante a toute la force du refoulement qui depuis lors s’est exercé
contre ces désirs » (Freud, 1900, p. 229). L’effet cathartique décrit par
Aristote pour la tragédie est étendu par Freud à tous les types d’œuvres
d’art : Freud décrit le plaisir esthétique comme une « prime de plaisir »
liée à la forme de l’œuvre, plaisir d’ordre préconscient, associé à un
plaisir plus profond provenant d’une libération des sources pulsionnelles
inconscientes :

« L’artiste aspire d’abord à une autolibération et fait partager celle-ci,
par l’intermédiaire de son œuvre, aux autres hommes qui souffrent des
mêmes désirs réfrénés. [...] Il n’est pas difficile à la psychanalyse de
montrer, à côté de la participation manifeste au plaisir artistique, une
participation latente, ô combien plus active, provenant des sources cachées
de la libération des pulsions » (Freud, 1913b, p. 210).

Si donc l’œuvre crée son créateur, du même coup, elle crée aussi son
récepteur. A. Green (1992, p. 29) a ainsi bien montré que l’interprétation
de l’inconscient d’un texte n’était possible que parce que l’analyste
devenait l’analysé du texte. Dans cette perspective, il semble fondamental
que le clinicien qui travaille à partir de médiations artistiques, s’interroge
sur la nature de son émotion à la contemplation des productions de son
patient. Dans la dynamique thérapeutique, la prise en compte à la fois de
l’effet contre-transférentiel de la production sur le thérapeute, à la fois de
l’effet produit sur le patient par sa propre réalisation, contribue à saisir
comment la production devient le support des nœuds transféro-contre-
transférentiels.

N

La sublimation dans la création artistique

Lorsque Freud envisage l’intérêt de la psychanalyse du point de vue de
l’esthétique, il souligne que « les forces pulsionnelles à l’œuvre dans l’art
sont les mêmes conflits qui poussent à la névrose d’autres individus [...] »
(Freud, 1913b, p. 210). L’artiste échapperait à la névrose dans la création
et la création artistique s’inscrirait donc à la place du symptôme :

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



18 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

« Lorsque l’individu devenu ennemi de la réalité est en possession de don
artistique, qui reste une énigme pour nous du point de vue psychologique,
il peut transposer ses fantaisies en créations artistiques en lieu et place
de symptômes, échapper ainsi au destin de la névrose et récupérer par ce
détour sa relation à la réalité » (Freud, 1910b, p. 107-108).

Tel est bien le présupposé du recours à l’utilisation des arts comme
médiations thérapeutiques : la médiation artistique s’inscrirait en lieu
et place du symptôme. Le corrélat de cette idée pour Freud est celle
d’une sublimation possible des tendances pulsionnelles inconscientes
dans la création (ibid., p. 114-115). L’artiste échapperait donc à la
névrose dans la création et les formations de sublimation apparaissent
à la place des symptômes, au cours d’un processus sublimatoire où
le créateur échange le but pulsionnel proprement sexuel contre un but
désexualisé. Le fondateur de la psychanalyse définit par ailleurs le travail
créateur de l’artiste comme le fait de « donner corps aux formations de sa
fantaisie » (Freud, 1929, OC XVIII, p. 266), à la source de la satisfaction
sublimatoire trouvée par l’artiste dans sa création. L’activité créatrice
du processus sublimatoire1 s’effectue donc en puisant, en quelque sorte,
dans l’activité fantasmatique et l’œuvre apparaît comme une mise en
forme des fantasmes du créateur. Freud a ainsi privilégié l’analyse des
contenus inconscients d’une œuvre, au détriment de sa forme, ce qui
correspond à une conception classique de l’art.

Freud interroge donc les processus psychiques inconscients à l’œuvre
dans l’acte créateur : c’est pourquoi la théorie freudienne est riche
d’enseignement dans le domaine de la psychothérapie psychanalytique
avec des médiations artistiques.

HISTOIRE DES MÉDIATIONS ARTISTIQUES
DANS LA PSYCHOTHÉRAPIE PSYCHANALYTIQUE
DE L’ENFANT

Sur le plan historique, l’utilisation des médiations artistiques s’est
enracinée dans la psychanalyse des enfants. La première médiation intro-
duite a été celle du dessin et cette exploitation du dessin en psychanalyse
d’enfant n’a pas fait l’objet de controverses entre Anna Freud et Mélanie
Klein, à la différence de la technique du jeu mise au point par cette

1. Pour une étude plus approfondie de la question de la sublimation dans la création
artistique, voir A. Brun, « Approche du processus créateur dans le domaine artistique »,
in S. De Mijolla-Mellor (dir.), Traité de la sublimation, 2012, 323-336.



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 19

dernière. Le recours à la médiation du dessin en psychanalyse d’enfants
s’impose pour suppléer aux associations verbales manquantes et fournir
un support à la libération de l’activité fantasmatique :

« Anna Freud et moi, nous admettons toutes deux, comme le fait probable-
ment toute personne qui analyse des enfants, que ceux-ci ne peuvent ni
ne veulent produire des associations de la même manière que les grandes
personnes, de telle sorte qu’on ne peut réunir un matériel suffisant si
seule la parole est utilisée. Parmi les moyens qu’Anna Freud juge utiles
pour explorer les associations verbales manquantes, il en est un dont mon
expérience m’a également appris la valeur. Si nous examinons ces moyens
de plus près – par exemple le dessin, [...] – nous voyons que leur but est de
réunir un matériel analytique autrement que par des associations obtenues
selon les règles et qu’il est important avant tout, quand on travaille avec des
enfants, de libérer leur activité fantasmatique et de les engager à exercer
celle-ci » (Klein, 1927, p. 186).

N

La médiation du dessin, aux origines
de la psychanalyse d’enfants

Anna Freud (1895-1982) évoque l’utilisation du dessin comme un
« moyen de communication » (1945, p. 36-37) privilégié, capable de
susciter chez l’enfant des associations d’idées. Elle semble surtout
soucieuse d’établir une technique proche de l’analyse d’adulte par la
mise en mouvement du registre associatif ; elle ne donne pas d’élément
particulier sur sa technique d’interprétation ni sur le sens transférentiel
de l’utilisation du dessin par l’enfant à tel ou tel moment de son analyse.

Quant à M. Klein (1882-1960), elle exploite aussi les associations
liées au dessin – ou à la peinture – mais elle s’interroge sur la raison pour
laquelle un enfant utilise cette activité parmi d’autres, à tel moment
de la séance ou de la psychothérapie : ainsi, elle relève que « dans
les analyses d’enfants, quand l’expression de tendances réactionnelles
succède à la représentation des désirs destructeurs, nous voyons toujours
utiliser le dessin ou la peinture comme moyens de reconstitution » (1929,
p. 262). Le dessin et la peinture sont donc des moyens d’expression
des tendances réparatrices, qui permettent de sublimer les pulsions
destructrices. Celles-ci s’associent à la culpabilité d’avoir détruit l’objet
aimé : un mécanisme de défense apparaît, la réparation, qui va permettre
à l’enfant de préserver, de recréer l’objet. Ces mécanismes de réparation
s’avèrent le début des activités créatrices et de la sublimation. De façon
analogue, M. Klein décrit l’œuvre d’art comme un mode de réparation
et elle place les pulsions réparatrices à la source de l’élan créateur. Elle
enracine donc la créativité dans la compulsion à réparer propre à la

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



20 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

position dépressive. C’est dans cette perspective qu’elle incite les enfants
à créer. Le récit détaillé d’une psychothérapie à partir de dessins avec un
enfant psychotique de dix ans, Richard, (1945, p. 370-424, 1961) montre
que M. Klein travaille à partir des associations de l’enfant, en lien avec
son vécu transférentiel, tout en évoquant aussi les contenus symboliques
des dessins. L’auteur indique à propos de cette analyse d’enfants une des
fonctions du recours au dessin, liée à l’élaboration de l’agressivité : ce
recours au dessin, à la douzième séance, dans un contexte d’angoisse
extrême liée au début du traitement, permettra à l’enfant de matérialiser
ses attaques contre l’analyste, tout en les rendant supportables, grâce à
la fonction tierce et symbolisante du papier et des instruments utilisés.

En 1937, Sophie Morgenstern (1875-1940), qui a été une des pre-
mières psychanalystes d’enfants en France, publie un ouvrage (1937)
intitulé Psychanalyse infantile. Symbolisme et valeur clinique des créa-
tions imaginatives chez l’enfant, dans lequel elle semble proche d’Anna
Freud. Elle rapporte en particulier la thérapie d’un enfant, dans laquelle
les dessins jouent un rôle majeur. Avec le recul du temps, cette thérapie
de S. Morgenstern a fait l’objet de vives critiques, dans la mesure où
elle ne relevait pas d’une véritable cure analytique. S. Lebovici (1950) et
J. Losserand (1991) ont souligné que cet enfant ne pouvait pas associer
librement, que la situation transférentielle n’était pas interprétée, que
rien n’était évoqué du passé de l’enfant, et qu’enfin le contre-transfert
de S. Morgenstern l’avait incitée à soumettre son patient à une sorte de
violence.

Enfin, D. W. Winnicott (1896-1971) a introduit une technique spé-
cifique de l’usage du dessin en psychothérapie, avec l’invention du
squiggle, qu’il présente ainsi :

« [...] une espèce de test de projection dans lequel je joue un rôle. [...]
Voici en quoi consiste le jeu : je fais un gribouillis (squiggle) et il le
transforme, il en fait un à son tour, et c’est à moi de le transformer » (1953,
p. 211-212).

L’originalité de cette technique du squiggle consiste à intégrer transfert
et contre-transfert dans le processus même : l’ajout d’éléments par
l’enfant au gribouillis initial de Winnicott s’effectue en fonction du
transfert sur le psychanalyste, et, réciproquement, la transformation
par Winnicott du gribouillis de l’enfant relève de son propre vécu
contre-transférentiel. Ce jeu est à situer dans le champ des phénomènes
transitionnels.



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 21

N

De la transitionnalité au médium malléable

Winnicott (1971), par sa théorie de la transitionnalité, a ouvert la voie
à une nouvelle approche des processus de création, qui ne relève plus
d’une théorie exclusivement fondée sur la pulsion, comme chez Freud.
Winnicott a permis d’envisager l’œuvre comme un objet transitionnel,
intermédiaire entre la psyché du sujet et la réalité perceptive, sous forme
de la matérialité spécifique d’un objet. Il ne s’agit plus dès lors de
centrer l’investigation, comme Freud, sur les fantasmes inconscients
et les désirs refoulés du créateur, mais la théorisation winnicottienne
invite à dégager l’importance primordiale dans l’œuvre d’art de la forme.
Winnicott se présente donc comme le précurseur des pratiques actuelles
de thérapies à médiations, car il a permis d’envisager l’œuvre ou la
production comme une possible inscription des mouvements pulsionnels
par l’élaboration d’une forme externe liée à un mode d’expression
qui engage le corps, dans une dimension visuelle, sonore, tactile ou
kinesthésique selon les arts. Plusieurs psychanalystes contemporains
ont développé cette voie de recherche, à l’appui de la métapsychologie
freudienne qui montre comment la psyché se construit en figurant le
corporel, et ils ont considéré la création artistique comme un « moyen
d’expression du corps » (Ledoux, 1992), autrement dit comme une mise
à l’œuvre de ce lien primitif entre corps et processus de symbolisation.

Dans la lignée de Winnicott, qui a d’ailleurs préfacé son ouvrage
Les Mains du dieu vivant (1969), Marion Milner (1900-1998) a mis en
évidence le rôle précoce de l’environnement et du rapport à la réalité
extérieure dans la constitution du sujet, en dégageant particulièrement le
rôle de l’illusion conçue comme un pont entre l’intérieur et l’extérieur
dans la formation des symboles. Dans Le Rôle de l’illusion dans la
formation du symbole (1955), Marion Milner, qui a préalablement
travaillé sur la création artistique (1950), avance l’idée du « besoin d’un
intermédiaire (médium) entre la réalité créée par soi-même et la réalité
extérieure » (p. 47). Elle définit le médium, en « lien avec l’usage que
fait l’artiste de son matériau », comme une « substance d’interposition à
travers laquelle les impressions sont transmises aux sens » et précise que
cette substance malléable à laquelle on peut faire prendre la forme de ses
fantasmes peut inclure la « substance » du son et du souffle qui devient
notre parole (p. 48). Elle montre à partir du cas clinique d’un enfant qu’il
était capable de l’« utiliser et d’utiliser l’équipement de la salle de jeu
comme cette substance malléable d’interposition » (p. 48). Elle définit
donc le médium malléable à la fois comme une possible utilisation du
cadre matériel, à la fois comme une modalité d’utilisation du thérapeute.
Le médium malléable renvoie donc conjointement à la matérialité du

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



22 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

cadre et à la dimension transférentielle. M. Milner s’interroge sur le
rapport entre une œuvre d’art et le travail analytique : elle souligne que
l’enfant utilise des jouets, des objets ou des matériaux divers, comme
l’artiste utilise un médium malléable.

À la suite de M. Milner, R. Roussillon (1991) a développé ce concept
de médium malléable : il souligne que M. Milner a introduit l’idée d’un
objet médiateur, qui, par sa matérialité spécifique, offre la possibilité de
matérialiser la problématique interne d’un sujet, par la mise en forme du
matériau proposé. Le médium malléable désigne donc l’existence d’ob-
jets matériels, qui ont des propriétés perceptivo-motrices susceptibles
de rendre perceptible et manipulable l’activité représentative ; celle-ci
consiste à représenter en chose le processus de symbolisation lui-même.
Il en résulte donc que le médium malléable ne signifie rien par lui-même,
mais qu’il prend une forme différente selon la manière dont on s’en saisit.
R. Roussillon1 refonde le concept de médium malléable à partir d’une
lecture critique du texte de M. Milner : il souligne en particulier que la
distinction entre réalité interne et réalité externe, sur laquelle elle fonde
sa réflexion, pose problème, dans la mesure où l’enfant dont elle parle la
traite comme une partie de lui-même, et n’établit pas la différence entre
interne et externe. Pour cet enfant, « les objets externes sont en fait des
objets internes non contrôlables, des parties de lui qui échappent à son
contrôle omnipotent » (Roussillon, 1991, p. 135).

À l’appui de ce concept de médium malléable, les cliniciens qui usent
de médiations artistiques envisagent les propriétés spécifiques (propriétés
sensori-iconico-affectives) de tel ou tel objet médiateur, ainsi que leur
rôle dans la dynamique thérapeutique. Le travail du thérapeute consiste
en partie à se demander quelles composantes sensori-perceptivo-motrices
du médium malléable le patient a utilisées, et à s’interroger sur ce qui a
pu être symbolisé, grâce à telle ou telle qualité symboligène propre à la
matérialité de l’objet médiateur.

N

Dans la psychanalyse contemporaine

Parmi les psychanalystes contemporains français, F. Dolto (1908-
1988) a aussi souligné le rôle du dessin dans une cure d’enfant comme
équivalent de l’association libre ou d’un rêve. Sous l’influence de Lacan,
elle définit le dessin comme « rébus symbolique » de l’état affectif.
Comme le relève A. Anzieu (1996, p. 19-25), elle n’a pas laissé de

1. Voir la partie écrite par R. Roussillon sur le médium malléable.



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 23

théorisation précise sur la technique de l’utilisation des dessins dans
les cures d’enfant. F. Dolto utilise aussi le modelage ; notamment dans
Le Cas Dominique (1971), elle livre un riche matériel clinique en rapport
avec cette technique.

Actuellement, A. Anzieu et ses collaboratrices ont proposé dans Le
Travail du dessin en psychothérapie de l’enfant (1996) une réflexion sur
l’usage clinique et analytique des dessins au cours de psychothérapies
d’enfants névrotiques et psychotiques. Par ailleurs, G. Haag (1990, 1995)
a apporté une contribution importante et nouvelle sur le dessin des très
jeunes enfants, en particulier des enfants psychotiques et autistes. Elle a
dégagé des pistes d’interprétation du dessin préfiguratif chez l’enfant, les
différentes étapes de la constitution du fond dans l’expression plastique
de l’enfant, ainsi que les avatars de ces processus dans la psychose :
elle a en particulier théorisé le sens du dessin dans la psychothérapie
psychanalytique de l’autisme et de la psychose. Enfin, plus récemment,
un collectif de psychanalystes sous la direction de C. Masson (2010),
consacré au dessin d’enfant dans la cure psychanalytique, montre com-
ment les dessins constituent un support remarquable d’expression de
l’inconscient et participent à l’élaboration de la relation transférentielle.

HISTOIRE DES MÉDIATIONS ARTISTIQUES
DANS LA PSYCHOTHÉRAPIE PSYCHANALYTIQUE
DES PSYCHOTIQUES

N

La Gestaltung d’H. Prinzhorn

Dans l’histoire de la psychiatrie, l’étude des œuvres plastiques des
aliénés a été marquée par la perspective nosographique et classificatoire
de psychiatres qui ont commenté ce qu’ils appelaient « l’art psychopa-
thologique ». Dans ce contexte historique, une place à part revient à
H. Prinzhorn, précurseur du recours à la médiation artistique dans la
thérapie des psychotiques, qui publie, en 1922, Expressions de la folie.
Dessins, peintures, sculptures d’asile, ouvrage où il propose une étude
des productions plastiques (cinq mille dessins) de quatre cent cinquante
patients. Loin en effet d’appliquer les concepts psychiatriques aux
œuvres, il propose une conception dynamique de la formation des formes
artistiques, dans une perspective plus esthétique que psychologique,
selon la théorie de la Gestaltung, la psychologie de la mise en forme. La
théorie de la Gestaltung se fonde sur le besoin ou pulsion d’expression,
« fluide omniprésent à la manière de l’éros » (1922, p. 68), qui, à la

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



24 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

différence de la pulsion freudienne, « ne possède pas de forme de
décharge propre » (ibid.). Pour le clinicien d’aujourd’hui, cette théorie
présente l’intérêt majeur, comme le note J. Florence dans son ouvrage
sur Art et thérapie (1997), de mettre en question l’idée simplificatrice
que l’artiste – ou le patient – s’exprimerait dans son œuvre, au sens où il
s’agirait de faire sortir une représentation ou une signification préalable
à la production artistique. C’est dans cette perspective que H. Maldiney
(1993) commente la théorie de la Gestaltung chez Prinzhorn, en souli-
gnant, tant à propos de l’œuvre d’art que des productions artistiques de
psychotiques, que « la signification est immanente à la forme », que « la
forme comme Gestaltung n’est pas une structure préétablie attendant
d’être mise à découvert », qu’« elle ne part pas non plus de quelque
chose de tout fait » mais « de cette inexistence » qu’a décrite Winnicott.
Autrement dit, le sens, la signification d’une production plastique ne
saurait préexister à l’œuvre qui la manifesterait, si bien qu’il ne s’agit en
aucun cas pour le patient d’exprimer un sens préétabli sous une forme
artistique, mais de mettre en forme, par le biais de la médiation artistique,
de l’infigurable à l’origine, du non-encore-advenu.

L’implication de cette perspective est centrale pour les cliniciens, qui
usent de médiations : la production, quel que soit le type de médiation,
n’exprime pas purement et simplement la psyché du patient, elle concourt
plutôt à créer, à configurer le patient, en donnant une forme à de
l’infigurable, à ce qui n’était préalablement ni représenté, ni symbolisé.

N

L’influence du surréalisme

Il est impossible d’aborder l’historique de la médiation artistique
dans la psychothérapie psychanalytique des psychoses sans évoquer,
de façon plus générale, l’influence sur « l’art-thérapie » du surréalisme,
de l’art brut et du courant antipsychiatrique. Le surréalisme s’est parti-
culièrement intéressé au rapport entre art et folie ; A. Breton (1953)
a rendu hommage à H. Prinzhorn et au psychiatre W. Morgenthaler
(1921) qui a publié une monographie sur Wölfli, ainsi qu’à M. Réja
(1907), auteur d’un ouvrage sur l’art des fous, qui interroge les liens
entre folie et activité créatrice : alors que les créations artistiques des
aliénés n’étaient jusque-là considérées que comme les symptômes de
leur psychopathologie, M. Réja renverse la perspective, en montrant que
l’art est une modalité d’expression de la folie qui peut avoir un éventuel
effet cathartique.

Dans le Manifeste du surréalisme (1924), A. Breton évoque l’appli-
cation des techniques du « monologue mécanique » ou « automatique »



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 25

à la poésie et il l’élargira ensuite au champ des Beaux-Arts, afin de
susciter le surréel, qui met les artistes en relation avec l’inconscient.
Dans L’Immaculée conception (1930), Breton et Éluard simuleront diffé-
rents états pathologiques et les surréalistes feront des expérimentations
collectives référées à la pensée freudienne. Freud a fait part à Zweig
de son sentiment d’être choisi comme leur « saint patron » et il lui
écrira, suite à une visite de Dali, qu’il était tenté jusqu’alors de tenir
les surréalistes pour des « fous intégraux », mais que la rencontre avec
Dali et la vision de ses tableaux l’avait conduit à reconsidérer son
opinion. Si les surréalistes ont tenté d’enraciner le processus créateur de
leurs œuvres, littéraires ou plastiques, dans l’activité de l’inconscient,
un malentendu profond marqua toutefois les rapports du surréalisme
à la psychanalyse : Breton et ses collaborateurs tendent à effacer la
distinction entre préconscient et inconscient, en s’attachant la plupart du
temps aux pensées préconscientes et en refoulant le matériel inconscient.
Les surréalistes1 ont pu aussi se référer à Jung et à ses élèves, qui ont
incité leurs patients à dessiner et à peindre, et qui ont interprété ces
productions comme une manifestation de l’inconscient collectif. En 1948,
Breton s’associera à la fondation de la Compagnie de l’art brut, qui
valorisera les œuvres des aliénés. Par ailleurs l’antipsychiatrie anglaise a
contribué à souligner l’importance du recours aux médiations artistiques
dans la thérapie des schizophrènes, comme en témoigne le cas de Mary
Barnes (Berke, 1971).

N

Naissance de la psychopathologie de l’expression

En France, le premier congrès mondial de psychiatrie, à Paris, en 1950,
a marqué un tournant dans la psychopathologie de l’art : il s’est accompa-
gné d’une grande exposition d’œuvres plastiques (essentiellement pein-
tures et dessins) de malades mentaux, qui a été complétée par l’ouvrage
de R. Volmat L’Art psychopathologique (1955). Ce livre présente d’abord
un tableau récapitulatif des collections par pays. G. Lantéri-Laura (1994)
note à ce propos que c’est le fait culturel de l’exposition qui a garanti
que les objets exposés appartiennent bien au champ reconnu de l’art.
R. Volmat rappelle l’étude nosographique opérée par Vinchon (1924),
dans son ouvrage sur L’Art et la Folie, avant de s’engager lui-même
sur cette voie, même s’il procède à quelques critiques, en écrivant par
exemple qu’« on ne peut strictement parler d’art pathologique » (p. 173).

1. Sur les rapports entre le surréalisme et la psychanalyse, voir le numéro de Topique
intitulé « Le surréel et l’inconscient », n° 119, 2012.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



26 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Tout en établissant des liens avec l’histoire de l’art, il procède à une
analyse classificatoire, selon laquelle les productions artistiques des
malades illustrent leur pathologie1. En 1959, R. Volmat fonde avec
J. Delay la Société internationale de psychopathologie de l’expression
qui donnera naissance en 1964 à la Société française de psychopathologie
de l’expression, sous la présidence du docteur G. Ferdière. Actuellement,
les travaux de la Société française de psychopathologie de l’expression
recouvrent un ensemble très hétérogène de pratiques, dont certaines
relèvent de la psychothérapie psychanalytique.

N

La modélisation de G. Pankow

G. Pankow (1914-1998) (1969, 1981, 1984) a apporté une contribution
importante et originale à la psychothérapie psychanalytique des psy-
choses. Elle a fondé son travail de thérapie avec les patients psychotiques
sur une méthode de structuration dynamique de l’image du corps, qui
requiert la fabrication de modelages par le patient. Selon cet auteur, la
psychose, à la différence de la névrose, où l’unité du corps n’est jamais
détruite, est caractérisée par une dissociation de l’image du corps ; dans
le registre de la psychose, apparaît en effet une impossibilité ou une
difficulté à établir un lien entre les différentes parties du corps et sa
totalité, soit une dissociation entre le tout et les parties. Le corps n’est
alors pas ressenti comme un tout composé de parties appartenant à un
ensemble ; non seulement les parties perdent leur lien avec le tout, mais
elles ne sont même plus reconnues comme parties.

Dans cette perspective, le processus thérapeutique consiste à recons-
truire une image du corps dissociée, sans lien entre les différentes
parties et le tout, en travaillant à partir de fragments de l’expérience
du corps, pour les intégrer comme parties à la totalité de l’image du
corps. Il s’agit donc de créer un ou des phantasmes, c’est-à-dire des
images dynamiques du corps ou de ses parties, qui rendront possible une
structuration de l’image du corps auquel le thérapeute donne des limites.
Le rôle essentiel des médiateurs comme le dessin et surtout le modelage
dans la thérapie consiste à devenir un support pour la mise en mots, en
suscitant des images dynamiques du corps, ou phantasmes structurants.

1. Ainsi, R. Volmat propose (1955, p. 137-173) une étude nosographique selon la
psychopathologie des perversions, de la manie, de la mélancolie, de la psychose
maniaco-dépressive, de la paranoïa, etc. Il interprète d’autre part « le monde des formes
à la lumière d’une psychopathologie structurale » et dégage des « mécanismes et lois
générales ».



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 27

C’est la reconstitution spatiale de l’image du corps qui permet l’entrée
dans la temporalité :

« Lorsque la dissociation dans le monde spatial est réparée, le malade
peut entrer dans son histoire, car la dissociation de l’image du corps
s’accompagne simultanément d’une perte de la dimension historique de la
vie du schizophrène » (1984, p. 217).

Ainsi, lorsque le patient retrouve les limites de son corps, il peut
« retrouver son identité et son histoire » (Pankow, 1972, p. 181). L’auteur
dégage une double fonctionnalité à l’image du corps : la première
fonction de l’image du corps concerne uniquement sa structure spatiale,
en tant que forme ou Gestalt, qui comprend la dialectique entre dedans
et dehors, et les parties et le tout. La seconde fonction ne concerne pas la
structure en tant que forme, mais en tant que contenu et sens.

L’apport le plus original de G. Pankow à la psychothérapie psycha-
nalytique des psychoses s’avère la technique du modelage, support
indispensable de la méthode de structuration dynamique de l’image du
corps, dans la psychothérapie des psychoses :

« Peut-on obtenir de tels phantasmes structurants auprès des malades
psychotiques sans se servir de pâte à modeler ? Oui, mais rarement. Le
problème n’est pas de trouver que ça marche sans la pâte à modeler :
il naît du fait qu’il est extrêmement rare de constater, chez un malade
psychotique, l’apparition spontanée dans la parole d’une dynamique
structurante dans les images » (1984, p. 228).

Les modelages sont réalisés à sa demande, le plus souvent au cours de
la séance, mais parfois aussi en dehors de cette dernière. Avec les patients
psychotiques, le modelage est utilisé comme un support pour la mise en
mots, selon différents procédés, en fonction du patient et du moment de la
psychothérapie psychanalytique : G. Pankow peut simplement demander
à son patient de décrire le modelage, mais elle peut aussi lui suggérer
d’imaginer le lieu où l’objet représenté pourrait prendre place. Au-delà
de ce travail sur la représentation de l’espace environnant, G. Pankow
propose au patient d’imaginer le propriétaire de l’objet, ainsi que ses
actions sur son environnement, donc le modelage devient le prétexte d’un
travail sur la représentation des rapports du sujet à son environnement.
Enfin, elle invite le patient à raconter une suite à la scène imaginée à
partir du modelage, donc introduit la dimension de la temporalité liée à
l’action. C’est à la suite seulement de ce travail préalable en trois étapes,
que G. Pankow envisage de travailler sur les angoisses et les désirs du
patient, en particulier sur l’agressivité et sur les affects de haine. Dans
cette perspective, G. Pankow favorise la représentation d’une catastrophe
et de sa réparation, afin de de familiariser le patient psychotique avec

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



28 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

la représentation de ses motions pulsionnelles agressives, supportable
seulement si elles ne sont pas trop destructrices ; c’est pourquoi elle
conseille de ne pas insister sur imagination de la catastrophe mais plutôt
sur celle de la réparation.

Ce travail mené à partir de la pâte à modeler vise soit à provoquer
l’émergence d’images mentales, jusqu’alors inexistantes, soit à susciter
des images mentales contenues et contenantes, moins terrifiantes et
désorganisantes. À la différence des névrosés, les images des psycho-
tiques empruntent leur contenu au corps, à des expériences corporelles
bizarres ou chargées de violentes angoisses. Les images associées aux
modelages sont de nature très sensorielle et elles peuvent s’accompagner
d’hallucinations cénesthésiques.

Le modelage, qui suppose le contact peau à peau et la troisième
dimension, en écho avec le lien à l’objet primaire, sert de support à
des expériences corporelles irreprésentables, qui n’ont pas été sym-
bolisées. S. Tisseron (1994), qui a travaillé avec G. Pankow, souligne
que les modelages accompagnés d’images permettent particulièrement
une représentation symbolique de la séparation de l’unité primitive
mère/enfant qui n’a été pensée par le psychotique que sur un mode
sensitivo-affectivo-moteur, sans pouvoir être mise en représentation par
lui, et encore moins en symbolisation verbale. J’ajouterai qu’il ne s’agit
évidemment pas de dire que les psychotiques se situent en deçà du
langage – beaucoup manient fort bien l’expression verbale – mais que
leur difficulté concerne la symbolisation des expériences préverbales.
Par ailleurs, chez les psychotiques, le registre sensori-moteur perdure
et reste prédominant au-delà de l’organisation du langage verbal ; ce
mode d’expression sensori-moteur ne possède qu’un sens potentiel, il
est message adressé, mais il dépend de l’interprétation d’un autre sujet,
qui pourra être le psychanalyste dans la relation thérapeutique. C’est le
lien transférentiel entre patient et thérapeute qui permet de donner un
sens à ces expériences sensori-motrices et affectives, réactivées par le
modelage.

« Ces expériences (sensori-motrices) reçoivent leur signification dans le
contact qu’elles médiatisent entre le patient et le thérapeute. Elles servent
de support à la reviviscence d’expériences corporelles restées en attente
de signification qui se trouvent à leur tour engagées dans une expérience
relationnelle » (Tisseron, 1994, p. 166).

G. Pankow apparaît ainsi comme une des ancêtres du recours aux
médiations thérapeutiques dans la psychose, et, même si cette psychana-
lyste n’a pas travaillé avec des enfants, sa théorisation sur le modelage
comme méthode de structuration dynamique de l’image du corps, comme



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 29

réactivation d’expériences corporelles irreprésentables et du lien à l’objet
primaire, comme support pour la mise en mots, de même que l’accent
mis sur le rôle central du lien transférentiel entre patient et thérapeute
constituent un apport majeur dans la conceptualisation des médiations
thérapeutiques dans le registre de la psychose infantile.

Les pratiques actuelles de psychothérapie psychanalytique avec des
patients psychotiques se situent au confluent des différents courants
historiques précédemment évoqués1.

HISTOIRE DES MÉDIATIONS ARTISTIQUES
DANS LA PSYCHOTHÉRAPIE PSYCHANALYTIQUE
DE GROUPE2

R. Kaës (2011) souligne que tout groupe peut être considéré sous
l’angle de la médiation, en tant que moyen et lieu d’un travail psychique
qui fabrique des médiations entre les espaces psychiques, entre les objets,
les processus et les formations qu’il contient. Toutefois le groupe de
médiation qualifie une technique destinée à mobiliser des processus
psychiques et suppose l’utilisation d’un objet médiateur. L’historique
des groupes à médiation, en tant que référée à l’approche psychanalytique
de groupe, recouvre l’invention psychanalytique du groupe.

N

Les inventeurs de la clinique psychanalytique
du groupe

Le groupe en tant qu’objet spécifique de la psychanalyse, a d’abord
été une application de la psychanalyse à des sujets qui ne pouvaient avoir
recours à une cure ou à une psychothérapie psychanalytique individuelles.
Au fil de la pratique, les thérapeutes de groupe ont compris que la
spécificité du dispositif groupal permettait de traiter particulièrement
la psychopathologie lourde, névroses graves, psychoses ou états-limites.

1. Ainsi, J. Oury, qui commente des productions de schizophrènes, dans Création et
schizophrénie (1989), est un des héritiers de Prinzhorn. Par ailleurs, J. Broustra (1987,
1996, 2000) et J.-P. Klein (1993, 1997) conceptualisent depuis de nombreuses années
différentes formes d’ateliers d’expression.
2. Cette partie est rédigée à partir des apports de R. Kaës. Voir le chapitre « Comment
s’est posée la question du groupe dans la psychanalyse », in R. Kaës, Un singulier
pluriel, Dunod, 2007, et le chapitre « Les médiations entre les espaces psychiques dans
les groupes », in A. Brun (dir.), Les Médiations thérapeutiques, Érès, 2011.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



30 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Ce fut le cas de Pichon-Rivière en Argentine, confronté à des dispositifs
institutionnels qui aggravaient les pathologies. Il s’est agi aussi, par
exemple pour S.H. Foulkes, à Londres, de rechercher des alternatives
thérapeutiques devant les échecs de la cure type. Il est apparu par ailleurs
que le groupe permettait de traiter de façon économique les souffrances
psychiques associées à des traumatismes actuels collectifs, en lien par
exemple avec la guerre, comme l’a expérimenté Bion notamment. Les
premiers psychanalystes explorateurs du groupe l’ont conçu comme une
entité spécifique, ensemble doté de processus et de formations propres,
correspondant à ce que Freud nommait une psyché ou une âme de groupe.
Cette première approche était centrée sur le groupe comme totalité en
formation et R. Kaës relève que la question du sujet singulier dans son
rapport au groupe n’est apparue que plus tard et de façon relativement
marginale.

Les théories psychanalytiques du groupe se sont construites en Europe,
aux États-Unis d’Amérique et en Argentine et ces premières théories
psychanalytiques de groupe ne se sont pas toutes constituées d’emblée
sur des bases méthodologiques psychanalytiques. Pichon Rivière a
avancé le concept de « groupe opératif » dont l’objectif est le repé-
rage et l’interprétation des fantasmes inconscients sous-jacents qui se
condensent dans le groupe en peurs spécifiques, comme les angoisses
paranoïdes ou les angoisses dépressives, et en résistances au changement.
Mais ces fantasmes, selon Pichon Rivière, ne sont pas d’origine pulsion-
nelle mais proviennent des expériences relationnelles des membres du
groupe. Sa pensée a été fortement influencée par la psychologie sociale
nord-américaine.

Au début des années 1940, S.-H. Foulkes et d’autres analystes fondent
à Londres le courant de la groupanalyse, Group-analysis, qui s’inscrit
dans la perspective structurale du gestaltisme. R. Kaës (ibid., p. 20)
résume son apport par trois propositions qui donnent le groupe comme
précession de l’individu et celui-ci comme un élément du groupe, et non
comme un sujet partie prenante de la construction du groupe : « le groupe
est une totalité et la totalité précède les parties, elle est plus élémentaire
qu’elles, elle n’est pas la somme de ses éléments ; l’individu et le groupe
forment un ensemble du type figure/fond ; l’individu dans un groupe est
comme le point nodal dans le réseau des neurones. » La groupanalyse
est à la fois une méthode d’investigation des processus psychiques en
groupe, une technique de psychothérapie et un dispositif d’expérience
psychanalytique de l’inconscient en situation de groupe.

À la même époque et dans le même hôpital, W.-R. Bion invente
une autre théorie psychanalytique du groupe. Ce psychanalyste (1961)



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 31

est particulièrement connu dans ce domaine pour sa proposition de
trois présupposés de base (dépendance, attaque-fuite, couplage), qui
qualifient les différents contenus possibles de la mentalité de groupe et
sont des réactions groupales défensives contre les angoisses psychotiques
réactivées par le groupe. Ces présupposés de base jouent un rôle majeur
dans la constitution d’un groupe et ils expriment des fantasmes incons-
cients. Bion a exploité la psychanalyse de groupe pour le traitement de
pathologies traumatiques, borderline et psychotiques.

J. Bleger1, psychanalyste argentin, a joué un rôle considérable dans
la théorie psychanalytique du groupe. Ce psychanalyste a distingué la
sociabilité syncrétique de la sociabilité par interaction (1970) : dans
un groupe ou une institution, la sociabilité syncrétique se caractérise
par l’immobilisation des parties non différenciées ou symbiotiques de la
personnalité, parties clivées des formations différenciées mobilisées dans
la sociabilité par interaction, qui permet un jeu d’échanges intersubjectifs.
Ce concept de sociabilité syncrétique intègre le concept de noyau
agglutiné (1967), défini comme un conglomérat ou une condensation
d’expériences très primitives du moi, en relation avec des objets inté-
rieurs et des parties de la réalité extérieure, formé des identifications
les plus primitives, avec une fusion de l’intérieur et de l’extérieur. Ce
noyau agglutiné constituera la base inconsciente de tous les liens, dans
le couple, la famille, les groupes et les institutions.

Ces premières théorisations psychanalytiques ont établi que le groupe
est une entité relativement indépendante des individus qui le constituent
et qu’il produit une réalité psychique qui lui est propre. Il s’agit essen-
tiellement dans ce premier temps de définir le groupe comme entité
spécifique et d’élaborer les concepts qui permettent de rendre compte
d’une psyché de groupe. Comme le souligne R. Kaës, la question du
sujet du groupe n’est pas encore prise en considération.

N

Les recherches psychanalytiques sur le groupe
en France

R. Kaës rappelle que l’essor des pratiques psychanalytiques de groupe
en France s’effectua, pour une part, sous l’effet des impératifs de la
Sécurité sociale naissante et du projet de renforcer les processus de
socialisation mis à mal par la guerre et par l’urbanisation. Mais la

1. Nous reviendrons sur les concepts de J. Bleger, notamment dans le chapitre sur la
symbolisation.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



32 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

psychanalyse groupale n’est pas un instrument au service du social ou du
pédagogique, et elle vise à « délier les liens intersubjectifs générateurs
de troubles dans les liens et chez les sujets du lien » (Kaës, 2007, p. 17).
R. Kaës dégage trois étapes principales dans l’approche psychanalytique
du groupe en France : dans l’après-guerre, les psychosociologues, les
psychiatres et quelques psychanalystes découvrent les travaux de Lewin
sur la dynamique des groupes et ceux de Moreno sur le psychodrame.
Les thérapeutes s’intéressent aux techniques de groupe qui permettent de
traiter un plus grand nombre de patients et d’aide à l’intégration sociale.
Enfin, le groupe s’avère un des outils principaux de la psychothérapie
institutionnelle. Durant cette première phase, le travail de théorisation
en reste à ses balbutiements, d’autant plus que les travaux de Pichon
Rivière, de Bion, de Foulkes et de Bleger ne sont pas encore connus par
la plupart des psychanalystes français.

L’essor des recherches psychanalytiques sur le groupe est lié aux
conflits et aux scissions qui ont affecté le mouvement psychanalytique
français dans les années soixante. R. Kaës note que ces ruptures trau-
matiques, accompagnées de violents effets de groupe, ont renforcé la
résistance à penser le groupe, déjà activée par la méconnaissance du rôle
considérable joué par le groupe dans la fondation de la psychanalyse.
Lacan, a paradoxalement instauré le groupe, sous la forme des cartels,
comme l’instance fondatrice du travail du psychanalyste et dénoncé les
effets de groupe comme le lieu de l’aliénation dans l’imaginaire de l’Un,
interdisant de ce fait non seulement la pratique psychanalytique des
groupes mais aussi la pensée de ses enjeux inconscients et de la position
des psychanalystes dans les groupes.

Cependant, vers le milieu des années soixante, plusieurs psychana-
lystes autrefois liés à Lacan mais prenant distance avec lui, fondent une
autre approche psychanalytique du groupe : les principaux sont Anzieu,
Bejarano et Pontalis. D. Anzieu fonde en 1962 le CEFFRAP (Cercle
d’études françaises pour la formation et la recherche, approche psycha-
nalytique du groupe, du psychodrame, de l’institution), qui regroupe
alors les fondateurs de l’approche psychanalytique groupale française.
Ainsi, Pontalis et Anzieu avancent que les concepts psychanalytiques
ne peuvent être appliqués directement au groupe mais qu’ils doivent
être refondés à partir de la spécificité du groupe. Ils ont aussi critiqué la
dynamique des groupes lewinienne et l’approche de Moreno, et initient
ainsi la rupture du mouvement psychanalytique groupal français avec ses
racines lewiniennes et moréniennes. Le groupe n’est alors plus envisagé
comme la forme et la structure d’un système de relations interperson-
nelles mais D. Anzieu (1996) le réfère au modèle du rêve : le groupe est



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 33

une entité qui cherche la réalisation des désirs inconscients et est organisé
par des défenses contre l’angoisse. Dès lors, les processus qui constituent
le groupe comme objet du désir commun de ses membres sont identiques
à ceux du rêve : déplacement, condensation, figuration symbolique et
retournement en son contraire. Il propose aussi les concepts d’illusion
groupale et d’enveloppe groupale. Quant à A. Bejarano, il avance (1972)
que le transfert est multiple dans un contexte groupal : il concerne
le psychanalyste (transfert central), les autres participants (transferts
latéraux), le groupe (transfert groupal) et les objets externes au groupe
(un autre groupe, l’institution, la société...).

D. Anzieu a souligné que l’approche psychanalytique du groupe en
France avait des fondements groupaux. R. Kaës (2011) note qu’il a fait
l’exploration du modèle de l’appareil psychique groupal, en bénéficiant
des travaux de quelques collègues du CEFFRAP.

N

R. Kaës : le modèle de l’appareil psychique groupal

En 1976 en effet, R. Kaës publie L’Appareil psychique groupal :
le groupe s’organise et se développe comme une réalité psychique
spécifique de groupe à partir d’un appareillage ou d’un assemblage
entre les subjectivités singulières. R. Kaës souligne que ce modèle, à
la différence de ceux de ses prédécesseurs, contenait la conception
de plusieurs espaces psychiques, chacun contenant des organisations
et des fonctionnements qui lui sont propres, des contenus psychiques
spécifiques, une topique, une dynamique et une économie distinctes. Ce
modèle de l’appareil psychique groupal permet de penser comment la
réalité psychique propre au groupe est produite, transformée, liée et gérée
par cet appareil, dont la fonction principale consiste à établir des rapports
d’accordage entre les formations intrapsychiques et les formations inter
et transsubjectives produites par le groupe. Cette théorisation propose
des concepts centrés sur les différentes modalités de l’articulation entre
le sujet et le groupe, et notamment sur les nouages des effets de groupe
avec l’inconscient. R. Kaës a ainsi décrit la chaîne associative groupale,
composée de l’ensemble des associations du groupe vectorisées par la
dynamique transférentielle, qui se forme comme un discours de groupe :
les associations de chaque sujet du groupe sont connectées à la fois
avec les associations-buts qui lui sont propres et qui polarisent son
discours associatif, à la fois avec les associations des autres. Il a aussi
décrit les fonctions phoriques dans le groupe, notamment celles de
porte-parole, de porte-rêve, de porte-idéal ou de porte-symptôme. Un
apport original à la question du transfert dans les groupes a consisté à

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



34 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

proposer la notion de transfert par diffraction1. Enfin il série les alliances
inconscientes à l’œuvre dans les groupes, qui correspondent à un accord
inconscient selon lequel il est nécessaire, pour maintenir le lien, de
refouler, de dénier, de rejeter ou d’effacer certaines choses ou pensées.
L’auteur spécifie ce concept d’alliance inconsciente comme formation
intermédiaire, à la jointure de l’espace intrapsychique et de l’espace
commun et partagé, soit une formation intersubjective au fondement de
tous les liens intersubjectifs et transsubjectifs. Les travaux de R. Kaës ont
une portée considérable dans la pratique des groupes à médiation, dont
ils éclairent les enjeux : la portée thérapeutique d’un groupe à médiation
intrique toujours les processus inconscients à l’œuvre dans le groupe et
le travail du médium2.

Dans un ouvrage récent (1994, rééd. 2005, p. 82-83), R. Kaës note
que l’analyse différentielle des dispositifs de groupe n’est pas encore
suffisamment avancée et il souligne que différents types de groupe
mettent en œuvre des processus spécifiques. Le champ est donc ouvert
pour proposer une métapsychologie de la médiation thérapeutique en
groupe, ce qui est l’objectif de ce Manuel clinique des médiations
thérapeutiques.

N

Recherches actuelles sur les processus de groupe
dans les groupes à médiation

Les travaux de R. Kaës sont au soubassement de la plupart des
analyses de groupes à médiation. Le fonctionnement de ces groupes a été
notamment décrit dans l’ouvrage collectif dirigé par C. Vacheret (2002),
Pratiquer les médiations en groupes thérapeutiques. Ce livre regroupe
les contributions de chercheurs d’Argentine, d’Italie et de France qui
mettent en œuvre des groupes à médiation, dans le champ thérapeutique
et dans celui de la formation. Il s’agit de décrire le fonctionnement
de ces groupes dont le but est d’activer ou de réanimer des processus
psychiques dans le traitement de sujets gravement perturbés, pathologies
psychotiques, psychosomatiques, toxicodépendance, sujets victimes de
traumatismes graves ou confrontés au vieillissement. Ce livre propose, à
l’appui de cliniques diversifiées, un cadre méthodologique et une base

1. Voir le développement de cette notion dans le chapitre sur le transfert.
2. Les recherches psychanalytiques de groupe des années 1970 à nos jours ont aussi
été marquées par les travaux de J.-C. Rouchy (les processus archaïques, la notion
d’appartenance), d’O. Avron (la notion d’interpulsionnalité), par les travaux sur les
groupes d’enfants et d’adolescents (P. Privat, G. Haag).



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 35

théorique pour comprendre les pratiques à médiations. Cet ouvrage
traite des médiations groupales photolangage (C. Vacheret), collage (J.
P. Petit), musique (E. Lecourt), marionnette (E. Cleyet-Marel), masque
(M. J. Buchbinder), atelier de lecture plurielle (J. Méry), texte narratif et
narration (P. Cruciani, S. Marinelli), photolangage et psychodrame (B.
Duez). R. Jaitin aborde aussi la médiation ludique et la pensée scénique
et C. Vacheret conclut sur les processus de liaison dans les groupes à
médiation.

Dans le champ de la psychose infantile et de l’autisme, j’ai évo-
qué dans de précédents travaux (2007-2010) les modalités du travail
thérapeutique dans ce type de groupes thérapeutiques à médiation, les
particularités des liens intersubjectifs et du fonctionnement psychique
groupal. La spécificité des processus de symbolisation mis en œuvre par
les cadres-dispositifs à médiation ne saurait en effet relever seulement
du rôle central joué par l’objet médiateur mais concerne aussi les
processus mobilisés par la dynamique groupale. J’ai notamment montré
comment, dans les groupes thérapeutiques à médiation, l’objet médiateur
matérialise l’enveloppe psychique groupale, et, réciproquement, com-
ment les modalités groupales de traitement du médiat conditionnent
l’évolution de cette enveloppe psychique groupale, tout en matérialisant
ses états successifs. À titre d’exemple, dans le cadre de la médiation
picturale, j’ai proposé l’hypothèse de considérer la feuille support comme
un équivalent de la peau psychique (E. Bick), dont le traitement par
le groupe d’enfants matérialise et fait évoluer l’enveloppe psychique
groupale. Ces travaux envisagent, à partir de l’évolution de plusieurs
groupes thérapeutiques à médiation, comment la réalité du lien précoce
à l’objet peut se figurer et s’élaborer dans la réalité psychique du groupe,
ainsi que la façon dont les enfants psychotiques réactualisent dans les
ateliers thérapeutiques leur rapport aux objets primordiaux, tant par la
spécificité de leur utilisation du médiateur et du cadre, principalement
dans leur dimension sensorielle, que par les modalités singulières de leur
lien transférentiel au groupe. Un des intérêts thérapeutiques d’un groupe
à médiation dans la clinique de la psychose consiste ainsi à permettre
une figuration et une élaboration groupale du lien à l’objet primaire.
Celles-là s’effectueront notamment par la reviviscence et l’ébauche de
figuration d’expériences sensori-perceptivo-motrices non symbolisées,
qui mettent en jeu à la fois la réalité matérielle du médiateur, la réalité
psychique de groupe et la réalité historique. Enfin, l’analyse des phéno-
mènes contre-transférentiels et intertransférentiels, au sein des groupes
d’enfants, accompagne un possible appareillage des psychés entre enfant
et thérapeute. La dynamique groupale évoluera de la symbiose à une


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



36 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

possible différenciation, soit de la prégnance des angoisses archaïques
dans le groupe, sans différenciation entre sujet et objet, à l’apparition de
mises en scène ou de rêveries fantasmatiques associées aux productions.
On notera à cet égard l’évolution des processus psychiques groupaux
originaires aux processus primaires, avec une fantasmatisation, et, dans
le meilleur des cas, une ouverture vers les processus secondaires de
représentation et de pensée.

Il est impossible de citer l’ensemble des articles, chapitres d’ouvrage
ou thèses consacrés aux groupes thérapeutiques à médiation, véritable
chantier de recherche en cours, dont on trouvera toutefois de nombreuses
occurrences au fil de ce manuel.

DE L’ART AUX MÉDIATIONS THÉRAPEUTIQUES :
FIGURES DU CORPS DANS LES PRATIQUES
ACTUELLES DE MÉDIATIONS

N

Du corps du créateur au « corps de l’œuvre »
(D. Anzieu)

La théorie de la transitionnalité de Winnicott a permis à des psy-
chanalystes contemporains, comme D. Anzieu (1923-1999), de penser
l’articulation entre le corps du créateur et le « corps de l’œuvre »
(D. Anzieu, 1981)1 : corps du créateur, c’est-à-dire corps pulsionnel,
tissé par le biais des représentations et du langage, et corps de l’œuvre
composée à partir de la projection des sensations corporelles de l’auteur
et construite comme un corps métaphorique. Cet auteur présente le
« saisissement créateur », qui inaugure le processus créateur, comme
une « transe corporelle », à partir de laquelle l’auteur prendra conscience
de représentants psychiques inconscients, de l’ordre de la sensation, de
l’affect ou de l’image motrice, en lien donc avec une réalité somato-
psychique.

Nombre d’auteurs ont considéré la création artistique comme une mise
à l’œuvre de ce lien primitif entre corps et processus de symbolisation,
à l’appui de Freud qui a justement défini l’origine de la vie psychique
comme un appel à la figuration du corporel. Dans cette perspective, la
confrontation entre la création artistique et la clinique psychanalytique
apporte un éclairage nouveau sur la construction de l’appareil psychique,

1. Voir aussi le chapitre 7.



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 37

à partir des premiers éprouvés sensori-moteurs, avant le passage aux
registres fantasmatique et verbal (Ledoux, 1992). Il est donc possible de
rapprocher les processus de création à l’œuvre dans la création artistique
et dans la cure analytique. C’est précisément cette mise en évidence du
rôle du corps dans la création qui permet d’articuler art et médiations
thérapeutiques.

N

Sensorialité et musicothérapie

E. Lecourt, par exemple, conceptualise dans cette perspective la
musicothérapie à partir d’une modalité sensorielle privilégiée, le sonore,
pour en faire « le vecteur privilégié d’une relation psychothérapique »
(1993, p. 192). Cet auteur a développé une approche freudienne du
sonore (1988), qui peut s’effectuer en relation duelle thérapeute/patient,
et qui est fondée sur l’analyse de la relation et sur une théorie des
rapports entre le sonore, le verbal et le musical d’une part, et entre
la structure musicale et la structure psychique d’autre part. E. Lecourt a
aussi interrogé les rapports de Freud au sonore (1992). Elle précise que
les médiations comme la musicothérapie mobilisent quelque chose de
l’ancrage corporel des processus de mentalisation et de symbolisation en
impliquant la motilité et la sensorialité (1993, p. 201). C’est précisément
cette mise en jeu de la sensori-motricité qui va spécifier le cadre d’une
thérapie médiatisée.

N

Médiations corporelles ou « techniques du corps »

La notion de « médiations corporelles » renvoie à des pratiques et à
des théorisations très variées, qui relèvent parfois d’une simplification
outrancière de la conception du lien corps/psyché, comme en témoigne
la conception reichienne de la bioénergie, qui court-circuite quelque peu
la dimension du fantasme. C’est la raison pour laquelle E. Allouch (1999,
p. 20) préfère le terme « techniques du corps » emprunté à M. Mauss
(1985), présentées par un autre ou des autres, qui modifient le mouvement
et la sensation en les rendant signifiants, c’est-à-dire en leur donnant
un sens partageable, transformant le mouvement en geste, la sensation
en émoi et plus généralement, le corps en moi-corps animé par l’éveil
d’une subjectivité désirante si une rencontre ou un transfert avec autrui
s’établit. Plus précisément, cette psychanalyste désigne par « techniques
du corps » des activités de jeux individuels ou collectifs, avec utilisation
possible d’accessoires, dans le cadre d’une infrastructure d’éducation
physique et sportive, ainsi que des activités de danse, de balnéothérapie,

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



38 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

ou de ski et d’équitation. Un tel usage de techniques ou médiations du
corps ne relève pas d’un travail psychothérapique sur des représentations
psychiques, mais d’un travail de création de représentation, visant à
l’accès à un être corps et à une corporéité enracinée dans une poétique
du corps.

N

La vidéo, l’enveloppe visuelle et l’hallucinatoire

Dans les années 1980-1990, Guy Lavallée (1999, 2011) explore les
ressources de la vidéo dans un dispositif thérapeutique pour enfants
et adolescents. La vidéo relève d’une pensée imageante qui réconcilie
les processus primaires et secondaires. Lieu d’élection de la pulsion
scopique, ce médium véhicule l’hallucinatoire, qui peut mettre au travail
l’hallucination psychotique et avoir des effets réorganisateurs. La vidéo
produit notamment un dispositif « réflexif cadrant et écran » analogon
dans le réel d’une enveloppe visuelle pour le moi. Ce psychanalyste
montre de façon remarquable comment la vidéo permet à des adolescents
autistes dépourvus d’enveloppe visuelle, de vivre, grâce à elle, une
perception psychisée et de s’en servir pour symboliser à leur mesure, par
exemple dans des ateliers de dessins animés (2008).

N
Le théâtre

La prise en compte du langage du corps spécifie l’expérience théâtrale,
qui constitue ainsi une modalité de soin privilégiée dans le champ
psychiatrique, pour aborder des patients en difficulté avec le langage
verbal. En ce qui concerne le théâtre, c’est le corps qui sera le médium
privilégié tant des patients que des thérapeutes. L’acteur devra mettre
son corps à la disposition du personnage qu’il est en train d’inventer,
il rendra son corps disponible pour être habité par son personnage :
il dirige son corps paradoxalement dirigé par son personnage, qui en
prend possession. Le corps est l’instrument du comédien, qui ne peut
pas en choisir un autre. Comme le note Patricia Attigui (1993, p. 88-89),
praticienne et théoricienne de cette médiation (2012)1, « l’acteur est dans
une double position : il doit maîtriser son corps en possédant un certain
nombre de techniques, et il est obligé de faire avec lui. Si l’instrument
est extérieur au corps, il est détachable, on peut en jouer faux ou juste,
tandis qu’on peut aller jusqu’à dire que le corps, c’est l’acteur, ou,

1. Voir le dernier ouvrage de P. Attigui, Jeu, transfert, psychose, Dunod, 2012.



Histoire de l’utilisation des médiations dans le soin 39

comme l’énonce Artaud, que l’acteur est un athlète affectif. C’est donc
au niveau d’un registre d’émotions venant irriguer l’ensemble du corps
qu’il nous est donné de travailler ». Le patient sera donc conduit par
la médiation théâtrale à réactiver des expériences primitives, inscrites
corporellement, qui pourront grâce au jeu théâtral se figurer, se composer
en émotions partagées avec les autres patients et le(s) thérapeute(s), voire
les spectateurs.

CONCLUSION : PSYCHOTHÉRAPIE
PSYCHANALYTIQUE ET CADRE D’UNE THÉRAPIE
MÉDIATISÉE

Dans le contexte actuel d’une prolifération des thérapies à médiations
artistiques, référées à des champs théoriques très hétérogènes, regroupés
sous la bannière de l’art-thérapie, comment spécifier le mode d’ins-
cription des médiations artistiques dans le champ de la psychothérapie
psychanalytique ? Par l’articulation, autour du médium malléable, des
registres transférentiel, verbal et corporel, comme l’ont rappelé les
premiers travaux des colloques du Centre de recherches en psychologie
et psychopathologie clinique de l’université Lyon 2, sur le thème des
médiations thérapeutiques (Chouvier et coll., 1998, 2002a-d). Dans le
champ de la psychologie clinique, le cadre thérapeutique se définit
par une interaction entre cette implication du corps, l’utilisation du
médium, la dynamique transférentielle et la verbalisation (verbalisation
associative du patient et verbalisation du thérapeute). Le chapitre de
cet ouvrage consacré aux cadres-dispositifs différenciera les principaux
types d’ateliers thérapeutiques à médiation.

En définitive, dans le cadre de la psychothérapie psychanalytique,
il convient de s’interroger sur la façon dont le médium malléable va
structurer le cadre thérapeutique, prendre la forme de la psyché du sujet
et induire un processus de symbolisation. Au cours de la dynamique
thérapeutique, le clinicien prend en compte à la fois la verbalisation,
qui a accompagné l’utilisation de la médiation, à la fois les qualités
symboligènes spécifiques de l’objet médiateur. Si le psychothérapeute
oublie la matérialité du médium, tout se passe comme s’il scotomisait
un des deux termes du fameux paradoxe winnicottien du trouvé-créé, à
savoir la dimension du « trouvé ».

Par ailleurs le travail thérapeutique à l’aide de médiations s’effectue
à partir de la mise en jeu du registre sensori-moteur, c’est-à-dire à
partir de l’implication du corps et de la sensorialité. L’exploitation des

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



40 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

médiations artistiques à des fins thérapeutiques engage donc dans la
voie d’expériences sensori-affectivo-motrices et sert de support à la
reviviscence de vécus corporels, qui n’ont pas été symbolisés. D’autre
part, le recours à la médiation thérapeutique ne saurait se concevoir sans
passage par la verbalisation (Chouvier, Kaës, 2002b), c’est-à-dire sans
travail à partir des associations du patient sur ses productions et sans
mise en mots du clinicien. Le rôle du transfert reste primordial dans la
psychothérapie psychanalytique médiatisée et, dans cette perspective, la
médiation devient le support des nœuds transféro-contre-transférentiels,
ce qui implique de ne pas exposer les productions. Dans cette logique,
il ne s’agit pas, pour le clinicien qui use de médiations thérapeutiques,
de privilégier seulement l’expression d’une fantasmatique afférente à
une production, mais d’interroger l’interaction entre la verbalisation
associative, le lien transférentiel et le registre sensori-perceptivo-moteur
en jeu dans l’exploitation de la médiation artistique.

Le champ de la psychothérapie psychanalytique à l’aide de médiations
artistiques constitue donc actuellement une voie de recherche dynamique
et heuristique, que nous développerons selon différentes perspectives.
Le recours aux médiations permet d’engager un travail thérapeutique en
deçà des processus de symbolisation secondaires vectorisés par les mots,
et de figurer des expériences sensori-affectivo-motrices non symbolisées.
Les enjeux du recours aux médiations se situent donc du côté d’une pos-
sible inscription des expériences primitives, non inscrites dans l’appareil
de langage ; comme ces dernières sont expérimentées avant l’apparition
du langage verbal, elles peuvent s’inscrire selon des modalités autres que
langagières, tels que le langage du corps, le langage de l’affect... Il s’agit
d’activer les processus de passage du registre perceptif et sensori-moteur
au figurable, tout en conservant une place privilégiée à la verbalisation,
indispensable à une utilisation thérapeutique des médiations susceptible
de s’inscrire dans le champ de la psychothérapie psychanalytique1.

1. Le chapitre 1 est une version développée et remaniée d’un article paru dans Psycholo-
gie clinique et projective (« Historique de la médiation artistique dans la psychothérapie
psychanalytique », Psychologie clinique et projective, n° 11, Paris, Société du Rorschach
et des méthodes projectives de langue Française, 323-344, 2005).



Chapitre 2

Une métapsychologie
de la médiation

et du médium malléable

René Roussillon

LA MÉDIATION DANS LES DISPOSITIFS CLINIQUES

Tous les dispositifs cliniques, c’est-à-dire centrés sur le travail de
symbolisation et d’appropriation subjective de l’expérience vécue du
sujet rencontré, utilisent une médiation qui est le vecteur du langage
grâce auquel le travail de symbolisation va pouvoir se développer.

Ces médiations sont diverses, elles peuvent prendre une forme mani-
feste, matérielle, par exemple à partir de l’expression picturale (divers
types de peinture), ou plastique (divers types de « matière à sculpter »),
ou d’une matière modelable (terre glaise, pâte à sel, pâte à papier, pâte à
modeler, etc.).

Mais elles peuvent aussi prendre une forme moins manifestement
« matérialisable » comme le langage verbal et le type d’échange qu’il
rend possible, voire une disposition d’esprit du clinicien qui actualise, par
les réponses qu’il fournit et la part de lui-même qu’il met à disposition
du sujet pour celle-ci, une attitude interne, une « disposition d’esprit »,
au service de l’accueil et de la transformation de ce que le sujet cherche
à lui communiquer.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



42 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

L’hypothèse implicite des dispositifs clinique et du processus qu’ils
cherchent à rendre possible est en effet que, pour être intégrée, l’expé-
rience subjective d’un sujet a besoin d’être communiquée et partagée par
un autre sujet et prendre valeur de langage pour un autre sujet.

Pour cela le travail de symbolisation qui rend possible l’appropriation
subjective des expériences vécues et leur partage, suppose qu’une forme
sensible soit donnée à l’expérience, forme sensible qui est à la fois le
vecteur de la communication des caractéristiques de l’expérience et le
support de leur transformation en une forme de langage par le partage
qu’elle rend possible.

Tous les dispositifs cliniques sont donc nécessairement des dispositifs
à médiation, et toutes les médiations visent à rendre possible la création
ou la mise en œuvre d’un langage par le transfert de l’expérience vécue en
une forme sensible donnée par la médiation choisie au sein du dispositif.

Les médiations utilisées sont, pour la plus grande partie d’entre elles,
dérivées de dispositifs artistiques et de médiums issus des pratiques
artistiques ou artisanes, elles possèdent toutes au moins une propriété
générale commune : la malléabilité ou la plasticité. Elles supposent en
effet l’utilisation d’un médium transformable susceptible de prendre
différentes formes à l’avenant des besoins de la création, pour le domaine
artistique, de l’expression de soi, pour le domaine de la pratique clinique.
C’est cette aptitude à la transformation et le mode et le type de transfor-
mation rendu possible qui définit le mode et le type de « malléabilité »
ou de « plasticité » du médium.

Si tout le monde a une expérience et donc une saisie intuitive de ce
qu’est la malléabilité, il est nécessaire au clinicien d’aller au-delà de
cette intuition sensible et de disposer d’une véritable métapsychologie
du médium et de l’utilisation de ses propriétés au sein du processus de
symbolisation. L’utilisation d’un médium, et en particulier l’utilisation
d’un médium « matérialisé », au sein du dispositif clinique, utilisation
qui passe d’abord par la question du choix du médium particulier qui
sera proposé, et donc par le type de propriétés sensorielles qu’il met
à disposition du sujet, et ensuite par le type de pratique clinique qu’il
implique, suppose en effet de pouvoir dépasser l’approche simplement
intuitive du problème. Elle suppose une théorie générale de la médiation
et de sa place dans le processus de symbolisation, une théorie générale
de ce qui commande les formes de la malléabilité proposée, une théorie
des enjeux mobilisés aussi bien dans la proposition du médium que dans
le type d’utilisation qui en sera fait lors de la rencontre clinique.

Ce à quoi il faut s’atteler maintenant.



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 43

PETITE INTRODUCTION HISTORIQUE
À UNE MÉTAPSYCHOLOGIE DU MÉDIUM
MALLÉABLE

La sensibilité aux propriétés « malléables » et plastiques de certaines
matières n’a pas attendu son utilisation dans l’espace clinique pour
passionner les penseurs de toutes sortes. Parmi les auteurs qui se sont
illustrés par une exploration des propriétés de la plasticité de la matière,
il faut faire une place particulière à R. Descartes dans la mesure où le
« jeu » de pensée, « l’expérience de pensée » selon le mot d’A. Einstein,
auxquels il se livre avec un morceau de cire, est sans doute assez
exemplaire d’un mode d’exploration de la matière variable de la cire
qui en livre des propriétés assez essentielles.

Nous reviendrons plus loin et en détail sur ce que Descartes fait de
son jeu exploratoire, mais j’aimerais souligner toute de suite que c’est en
faisant varier de manière imaginaire la forme sensible d’un morceau de
cire qu’il cherche à en percer l’essence fondamentale, c’est en montrant
que la cire ne saurait être réduite à l’une de ses formes particulières, donc
qu’elle transcende les diverses transformations qu’elle peut subir, qu’il
tente de la définir. Il faut faire varier la forme et la consistance de sa
matière pour dégager le concept « abstrait » de la cire, de toute forme et
de toute consistance. L’abstraction se dégage des formes qu’appréhende
la sensorialité humaine, mais le processus d’abstraction doit passer par
les diverses formes sensorielles pour livrer sa nature propre pour livrer
sa valeur conceptuelle.

Nous retrouvons cette même démarche chez Freud dans le livre de
1905 qu’il consacre au Mot d’esprit dans ses rapports avec l’inconscient.
C’est en réfléchissant sur le jeu avec le langage et plus singulièrement
avec les mots qu’il en vient à déclarer : « Le mot est un matériau avec
lequel on peut faire toutes sortes de chose » (Freud, 1905). Le mot mais
au-delà l’appareil de langage tout entier sans doute.

Il est probable que le choix de Freud de proposer le langage verbal
comme le médium principal du travail psychanalytique avec les adultes,
n’est pas sans lien avec cette remarque sur la propriété plastique des
mots et de l’appareil à langage. Mais si Freud est sensible aux propriétés
« malléables » de la langue et du mot, c’est sans doute, comme il finira
par le proposer en 1924 dans son essai sur « Le bloc-notes magique »,
que cette ardoise « magique » proposée aux enfants et qui permet
d’écrire et d’effacer ce qu’on écrit en décollant simplement les deux
feuillets superficiels de la surface, lui apparaît comme un analogon du
fonctionnement malléable de l’appareil psychique lui-même.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



44 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Freud remarque en effet que la disparition du mot ou de la figure
inscrite sur l’ardoise, n’est pas une disparition complète. Dans le fond, sur
une couche plus profonde de l’ardoise, la trace du mot écrit est conservée,
l’appareil conserve une forme de « mémoire », d’enregistrement, de ce
qui a été inscrit et effacé. Et cette surface d’inscription est faite dans
une matière malléable particulière : une forme de cire ! Freud rencontre
Descartes quand il cherche à penser l’appareil à penser et à représenter.
La pensée, l’activité représentative, ont besoin d’une matière plastique,
malléable, pour opérer et être elles-mêmes représentées et pensées dans
leur processus.

Ce n’est peut-être pas un hasard non plus si les recherches actuelles en
neurosciences ont fait un pas considérable pour penser le fonctionnement
du cerveau, grâce aux notions de plasticité neuronale (synaptique) et
cérébrale. La symbolisation, les processus de transformation et leurs
nécessaires supports neurologiques, qui opèrent dans l’intégration des
expériences subjectives, ont besoin d’une matière malléable ou plastique,
pour se développer et s’inscrire.

Mais ce qui a d’abord commencé à être pensé dans l’abstraction
des propriétés sensorielles de la matière, puis dans l’intimité de la
psyché humaine ou du cerveau humain, a aussi ensuite été décrit dans
la relation humaine. Quand il cherche à penser les qualités requises
pour le psychanalyste dans l’exercice de son art, Ferenczi souligne que
l’attitude interne qu’il doit pouvoir adopter doit aussi être plastique. Il
évoque l’empathie, qui est une manière de mouler une partie de soi
selon les états psychiques et émotionnels d’autrui. Mais il évoque aussi
le « culbuto » qui revient toujours à sa position initiale après avoir été
déplacé.

Évoquons encore, dans le même ordre d’idée, l’idée courante au
20°siècle dans le monde de la psychanalyse et de la psychothérapie, d’un
clinicien qui se propose comme « miroir » des états et fonctionnements
de son patient comporte aussi l’idée d’une surface « transformable »
à l’image de ce qui se projette sur elle. La surface du miroir est
« malléable » pour la sensorialité visuelle, ce qu’elle reflète se transforme
en fonction de ce qu’on lui adresse, et cette propriété est utilisée comme
métaphore de la disponibilité interne requise du clinicien.

Comme on peut le constater la clinique psychanalytique a tôt perçue
l’importance de la malléabilité dans le travail du clinicien, mais sans que
ces diverses remarques prennent un véritable statut métapsychologique
ni non plus la forme d’un précepte technique fondamental.



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 45

Il faudra attendre M. Milner et sa sensibilité issue de son expérience
artistique, pour que la question rebondisse et s’inscrive dans les problé-
matiques contemporaines.

M. MILNER ET LE MÉDIUM MALLÉABLE

C’est en 1952 que M. Milner dans un article consacré au « rôle de
l’illusion dans la formation du symbole » va apporter des réflexions
qui en renouvellent l’approche et apporte une contribution importante
à la compréhension de la fonction du médium malléable dans l’espace
thérapeutique et le processus créatif qui le sous-tend.

La clinique sur laquelle sa réflexion s’appuie est une clinique « aux
limites » qui porte sur la rencontre clinique avec un jeune garçon
dont l’analyse constitue le fil rouge de l’article. M. Milner introduit
sa réflexion, écrite pour un numéro de L’International Journal de
psychanalyse d’hommage à M. Klein, par une réflexion sur la question
de la symbolisation. Elle propose une position alternative à la position
historique de E. Jones, relayée en partie par M. Klein, qui met surtout
l’accent sur le caractère défensif du processus de symbolisation, en
insistant sur la place qu’elle occupe dans le processus d’intégration
psychique.

La différence de l’approche qu’elle propose est en lien direct avec ses
travaux antérieurs sur le processus créateur et l’art, et une approche de
ceux-ci qui met l’accent sur l’illusion et l’importance de l’expression et
du partage de certaines expériences sensorielles dans leur motif.

La position que prend M. Milner concernant la symbolisation est
solidaire d’un ensemble d’hypothèses cliniques que l’histoire de la cure
du jeune garçon – mais aussi d’une de ses patientes adulte – lui permet
d’expliciter.

Son texte ouvre d’abord la question de la place de l’interprétation de
l’agressivité dans le matériel de son jeune patient, c’est une question
préalable à la mutation paradigmatique qu’elle va introduire. M. Milner,
qui a reçu sa formation par la supervision de M. Klein elle-même,
commence par interpréter les mouvements de son jeune patient, qui
brûle ou détruit une partie du matériel de jeu, comme des formes
de destructivité ou d’expression de mouvements agressifs. Mais elle
constate l’inutilité de ce type d’interprétation qui n’entraîne aucune
modification chez son jeune patient. Elle en vient alors à proposer de
comprendre autrement les processus en question dans la séance, et en
particulier en lien avec un besoin d’intégration psychique, qui passe par

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



46 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

un processus psychique de fusion dont elle fait l’un des ressorts essentiels
de l’illusion. La destructivité manifeste n’est pas le « fond » de ce qu’elle
met en scène, elle n’est que le moyen par lequel la « fusion » intégrative
peut être réalisée.

Quand elle modifie dans ce sens sa trame interprétative, M. Milner
constate un recul immédiat de l’agressivité manifeste, mais aussi la dimi-
nution des comportements tyranniques qu’il manifestait couramment en
cours de séance et qu’elle interprétait aussi en termes d’agressivité.

Le conflit de loyauté dans lequel se trouve M. Milner à l’époque par
rapport à M. Klein et à ses conceptions – conflit dont on trouve une trace
directe dans la version complète du texte présente dans le livre La Folie
refoulée des gens normaux, où figure une lettre de M. Klein qui maintient
sa position sur l’interprétation de l’agressivité – est présent à diverses
reprises et sous différentes formes dans le texte de 1952. La poursuite de
la lecture de ses écrits la montrera de plus en plus « libre » de développer
ses propres hypothèses notamment concernant la création.

La première proposition que nous pouvons relever du texte de M.
Milner est la nécessité dans laquelle se trouve son petit patient de
communiquer son besoin d’une expérience d’intégration par le type
d’utilisation des divers médiums et jeux proposés dans l’espace clinique.
Cette dimension du transfert lui apparaît comme la plus fondamentale et
la plus décisive dans le processus thérapeutique que le dispositif clinique
propose. Elle prime sur toute interprétation d’une éventuelle dimension
agressive qui surviendrait dans l’utilisation des objets mis à disposition
de l’enfant et qui n’apparaît dès lors que seconde et subordonnée à cette
tâche principale et organisatrice. Dans ce contexte les interprétations de
la dimension agressive impliquée dans le processus ne peuvent apparaître
que comme une forme de représailles interprétatives contre le vecteur
nécessaire à la communication de l’expérience sensorielle interne mise
en jeu dans le transfert.

La relation d’objet impliquée relève de ce que D.W. Winnicott a
proposé de nommer « relation d’objet impitoyable » et « amour impi-
toyable ». L’expression du mouvement pulsionnel doit pouvoir s’effec-
tuer « sans égard pour l’objet », à charge pour lui de trouver le moyen de
s’en accommoder. L’idée d’un « amour impitoyable » souligne que si ce
qui compte est l’élan pulsionnel, ce qui compte pour son intégration est
qu’il puisse s’accomplir. Si l’objet reçoit mal cet élan, s’il le traite comme
une forme d’agression, le sujet se trouve alors confronté à une réponse
qui le plonge dans la confusion entre amour et haine, confusion que R.
Fairbairn a nommé « amour destructeur ». Mais ce qui est vrai de l’amour
l’est aussi du processus par lequel le sujet a besoin de communiquer et



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 47

faire partager une expérience traumatique, une expérience de déplaisir.
Le processus par lequel ce partage peut être expérimenté produit à son
tour une expérience de déplaisir chez le clinicien qui va être tenté de
l’interpréter comme une attaque.

Le besoin interne de communiquer et faire partager l’expérience
vécue et sa dimension sensorielle propre suppose, c’est là une autre
des propositions fondamentales de M. Milner, la création d’un espace
d’illusion. M. Milner inscrit ici sa réflexion dans la droite ligne de la
théorisation de D. W. Winnicott concernant la place de l’illusion au sein
de l’espace et des processus transitionnels. M. Milner ouvre alors la
question des particularités de l’illusion et de ses conditions d’apparition.
L’illusion, en effet, n’est pas une donne élémentaire, son émergence et
son développement supposent un certain nombre de conditions aussi
bien internes au fonctionnement psychique, qu’externes à celui-ci et qui
concernent cette fois des conditions d’environnement.

La contribution de M. Milner à la métapsychologie de l’état d’illusion
présente plusieurs aspects intéressants. Tout d’abord elle met l’accent
sur l’état de concentration psychique particulier qu’elle suppose, c’est
dans cet état de concentration que peut se produire la superposition
nécessaire à l’utilisation du médium par laquelle les sensations et états
internes sont transférés dans la matière du médium. Nous aurons à revenir
sur les processus impliqués dans cette « superposition », M. Milner
elle-même n’en dit guère plus, mais elle évoque quand même l’hypothèse
de Scott, reprise sans doute de D.W. Winnicott, que l’expérience interne
est hallucinée dans le médium.

M. Milner souligne aussi que l’état affectif dans lequel l’état d’illusion
qu’elle cherche à cerner est produit, est un état d’extase dont elle retrouve
aussi la marque dans la création artistique et qu’elle met aussi en lien
avec le sentiment l’esthétique. Le beau résiderait donc dans la réussite
du processus de superposition entre ce qu’elle appelle « l’objet interne »,
c’est-à-dire la représentation d’objet investie, et le médium.

Il faut aussi souligner ici un point que M. Milner semble pressentir
mais sans qu’elle le développe véritablement, ni qu’elle en avance la
proposition métapsychologique. C’est l’un des points clé de la question
de la médiation et de l’utilisation des objets médium de la médiation :
le processus psychique doit pouvoir se déployer « sans retenue », il doit
s’accomplir totalement. C’est quand il peut s’accomplir totalement que
la superposition entre la représentation interne de l’objet et le médium
externe devient possible. Il y a là une logique « du tout, tout ensemble
voire tout en un », qui doit pouvoir se déployer dans un premier temps.
Mais là on conçoit l’importance de la présence d’un médium malléable

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



48 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

externe quand elle est possible vs le clinicien comme médium malléable,
car il est bien évidemment plus facile d’être « sans retenue » avec un
médium malléable « matériel » qu’avec la fonction médium malléable
d’un clinicien. Mais ce n’est pas toujours possible et il arrive qu’il faille
commencer par mettre à l’épreuve le clinicien avant de pouvoir passer
au médium-médiation.

Cependant les conditions internes au processus à la base de l’illusion
nécessaire à la bonne utilisation du médium, ne peuvent se développer
que si des conditions externes sont, elles aussi, remplies.

Tout d’abord M. Milner souligne la nécessité d’un cadre clinique
suffisamment fiable et constant. Celui-ci ne prend de l’importance que si
l’environnement humain, ou le clinicien lui-même dans la rencontre
clinique, offre une attitude d’accueil et de réceptivité au processus
et à l’illusion qu’il suppose. Et celle-ci implique à son tour qu’il
accepte que l’expérience subjective en cours ne soit pas écartelée par
l’introduction d’une limite et d’une discrimination entre dedans et dehors.
Souvenons-nous à cet égard que D.W. Winnicott met comme condition
au développement des processus et objets transitionnels qu’ils ne soient
pas soumis à l’alternative dedans ou dehors.

On comprend bien que dans la mesure où le processus suppose la
superposition d’une expérience interne et d’un médium externe toute
question tendant à différencier dedans et dehors, dissout l’expérience
même de l’illusion. Que la différence dedans/dehors soit maintenue, par
ailleurs, pourquoi pas, il se pourrait même que ce que M. Milner souligne
de la fonction du cadre témoigne de la nécessité de cette différence,
mais elle ne doit pas opérer au lieu même de l’illusion constitutive de
l’utilisation du médium.

Mais l’important semble aussi être dans l’attitude du clinicien. Il ne
suffit pas, en effet de suspendre formellement l’alternative dedans/dehors,
il est nécessaire que cette suspension s’incarne aussi concrètement dans
l’attitude interne du clinicien, que tout ce qu’il est conduit à dire ou faire
porte aussi la trace de cette suspension effective. Là s’ouvre la question
de la réponse du clinicien aux particularités du processus nécessaires à
l’expérience de l’illusion, et ce que pressent M. Milner en 1952 de ce
que D.W. Winnicott développera plus tard, à la fin de sa vie, concernant
la question de la « survivance » de l’objet, et du clinicien.

« Survivre » ici c’est d’abord tolérer les particularités du processus
en cours sans exercer de représailles (ni du côté du retrait punitif, ni du
côté d’une forme ou d’une autre de rétorsion) mais c’est aussi sans doute
rester vivant et créatif dans l’accompagnement du processus. C’est bien
pourquoi M. Milner met à diverses reprises l’accent sur l’importance



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 49

de ne pas interpréter l’agressivité parfois impliquée dans le processus
de fusion, ni non plus le caractère apparemment défensif du processus
manifeste. Interpréter l’agressivité de manière systématique, c’est opérer
une forme de rétorsion interprétative contre l’impact du processus sur
le clinicien, et ce qu’implique pour lui l’accompagnement du processus
conduisant à l’illusion.

On pressent que le clinicien aussi doit être une forme de « médium
malléable », qu’il doit réaliser un accompagnement s’ajustant en per-
manence au besoin du développement de l’illusion, qu’il doit rendre
une part de lui « plastique » et transformable en fonction du processus
transférentiel auquel il est soumis.

Une dernière remarque mérite d’être évoquée.
L’un des freins qui gêne le clinicien dans son effort d’adaptation

malléable à son patient, outre la capacité à endurer les processus « sans
retenu » que nous avons évoqués plus haut, est la crainte que cela ne
débouche sur une relation « fusionnelle » fondée sur l’illusion d’une
non-différenciation. L’expérience de M. Milner – mais j’ai aussi une
expérience clinique personnelle qui va dans le même sens – ne confirme
pas cette crainte, tout au contraire. C’est là un paradoxe qui mériterait
qu’on s’y arrête, le maintien d’une attitude médium malléable rend
possible la découverte de l’extériorité de l’objet ou du clinicien. C’est là
l’un des paradoxes de la « survivance » de l’objet, et la question de la
survivance dans et par la malléabilité se joue de la même manière, l’objet
qui survit, qui reste créatif malgré l’apparente agressivité « meurtrière »
présente dans le processus, est « découvert » dans son extériorité, comme
D.W. Winnicott le précisera dans le chapitre de Jeu et réalité qu’il
consacre à l’utilisation de l’objet.

Je n’en ai pas complètement terminé avec les propositions de M.
Milner mais je viens de présenter celles qui me paraissent les plus
organisées métapsychologiquement, les autres relèvent plus d’intuitions
présentées comme en passant sans qu’elles s’y attardent où les dégage
véritablement.

DÉVELOPPEMENTS MÉTAPSYCHOLOGIQUES
APRÈS M. MILNER

L’article de M. Milner fourmille en effet d’intuitions cliniques et
théoriques qu’elle ne se donne pas toujours la peine de développer ni
d’organiser en des énoncés métapsychologiques construits comme tels.
Je reprendrai chemin faisant dans les réflexions qui vont suivre certaines

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



50 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

de celles-ci, mais il me semble important de proposer une approche
métapsychologique plus systématique et plus « creusée » pour donner
toute sa portée à l’heure actuelle au concept qu’elle a introduit en 1952.

Un objet psychique, une représentation clé du fonctionnement psy-
chique, donc un signifiant majeur peut être analysé selon trois modalités :

� il est trace d’un moment de l’histoire subjective ;
� il est porteur d’un pan de la gestion de l’économie pulsionnelle ;
� il est auto-représentatif de certains processus du fonctionnement

psychique.

N

Médium malléable trace d’un moment de l’histoire
subjective

La description du médium malléable comme trace d’histoire est un
point peu développé chez M. Milner du fait de ses options théoriques,
plus centrée sur l’ici et maintenant de la séance, mais aussi de l’état de
la théorisation dans les années cinquante où la représentation de la place
des communications primaires dans le développement de la psyché est
encore balbutiante même si D.W. Winnicott a commencé à en ouvrir la
question.

Par contre, on peut relever chez elle quelques intuitions qui montrent
qu’elle n’est pas insensible à cette question mais sans qu’elle en dégage
pleinement la formulation. Par exemple, à propos de son jeune patient,
M. Milner note la difficulté qu’il a pu rencontrer avec un environnement
« mécanique » dans le développement de sa créativité. Elle souligne
aussi la déception de son patient quand il ne peut arriver à produire
un bébé vivant avec son meccano. Mais elle ne fait pas le lien entre
le choix du meccano comme forme de médium malléable (« avec un
meccano on peut tout faire ») par l’enfant, et le côté mécanique de son
environnement. Le choix de l’objet « pour » symboliser, forme générale
du médium malléable, n’est pas sans lien avec l’histoire de la manière
dont son environnement premier s’est adapté à ses besoins premiers.
Nous aurons à revenir ultérieurement sur ce point essentiel.

N

Médium malléable porteur d’un pan de la gestion
de l’économie pulsionnelle

La question des formes de l’engagement pulsionnel est en revanche
plus présente dans l’analyse de M. Milner et résolument en lien avec



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 51

l’analité. Il faut d’ailleurs souligner à cet égard que l’article consacré
par M. Milner au « Rôle de l’illusion dans la formation du symbole »
doit être lu aussi à la lumière de ce que l’article qu’elle consacre à « La
communication de l’expérience sensuelle primaire » de 1955, apporte
comme complément.

Le débat déjà relevé avec la question de la place de l’agressivité est
ici particulièrement actif. C’est bien la question de la place de l’analité
et en particulier du sadisme anal, qui est sans cesse convoquée dans la
mise en œuvre des processus sous-jacents à l’expression des expériences
sensuelles et sensorielles et à leur symbolisation.

La place de l’organisation de l’analité, comme à l’inverse la place
de ce que Green a nommé l’analité primaire qui est l’expression d’une
analité non organisée et même potentiellement désorganisatrice, dans les
premières formes du processus de symbolisation a souvent été décrite.
L’analité permet d’amorcer la différence de la partie et du tout, de
la partie détachable représentée par le bâton fécal et de la partie non
détachable du corps propre, elle amorce la manière dont l’enfant peut
lâcher une partie « matérialisée » au dehors, et conserver au dedans le
« tout » du corps propre et de la représentation interne. C’est là une
différence qui va permettre à M. Milner d’être soulagée des attaques
incessantes de l’enfant, l’attaque impitoyable pouvant alors être dirigée
sur un objet externe « représentant » l’objet et non plus sur l’objet
lui-même. La représentation de l’objet (ce que M. Milner dans la tradition
kleinienne appelle « l’objet interne ») est la partie de l’objet que l’on peut
détacher du « tout » de l’objet lui-même, quand elle est transférée dans
un objet il devient de représentant-représentation de l’objet. On passe
alors d’une logique du « tout, tout de suite, tout seul, tout ensemble,
tout en un etc. » dans laquelle ce qui est important est que le processus
puisse s’accomplir effectivement, « sans retenue » avons-nous dit, à une
logique marquée par la limite donnée par le non-tout. Ou plutôt s’amorce
la question de savoir dans quel domaine particulier la logique du tout
peut être néanmoins maintenue une logique dans laquelle il s’agit de
produire « la bonne chose, au bon endroit, de la bonne manière, au
bon moment etc. » logique qui peut intégrer une utilisation du médium-
médiation matérialisée (c’est la bonne chose et de la bonne manière) au
sein de l’espace de la rencontre clinique (c’est le bon endroit et le bon
moment).

Autant il est important que dans un premier temps il y ait une forme
de « fusion », de superposition, entre représentation d’objet et objet
externe, fusion dont nous avons souligné la forme dans la construction
de l’illusion primitive et qui appartient sans doute aux formes primaires


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



52 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

de la mise en œuvre pulsionnelle, celles classiquement évoquées à propos
de l’oralité et de la « logique du tout », autant il est aussi important que
dans un second temps se produise une différenciation entre représentation
interne, représentant-représentation, et objet externe. C’est bien là la
place de l’objet médiateur dans le processus de symbolisation, sa place
« transitionnelle », que de représenter l’objet par sa matérialité même
tout en protégeant l’objet ou le clinicien lui-même. Le médium est et
n’est pas le clinicien, il est un « représentant » du clinicien, le clinicien
« en représentation » matérialisée dans le médium, mais il n’est plus
l’objet lui-même « en effet ».

On pressent dès lors que l’utilisation du médium, dans ce cas-là, est
subordonnée à la différence partie-tout, à la différence représentation
« matérialisée »/objet externe.

La « survivance de l’objet » dont nous avons évoqué l’importance dans
la régulation de l’agressivité, dans la régulation de la « relation d’objet
impitoyable » selon la formulation de D.W. Winnicott, est ce qui permet
d’opérer le pivot entre l’engagement oral de la pulsion, engagement
« sans retenue » et qui vise directement l’objet lui-même, et l’organisa-
tion anale qui permet de déplacer sur le représentant matérialisé de l’objet.
Quand l’objet « survit » suffisamment bien, représentation interne de
l’objet et objet externe se « décollent » l’une de l’autre, la topique
psychique peut commencer à s’organiser. La représentation interne de
l’objet peut alors se matérialiser dans un objet externe « représentant »
l’objet, c’est la première forme du processus de métaphorisation, la
première forme du déplacement.

Nous reviendrons plus loin sur la question de l’engagement pulsionnel
et en particulier sur le besoin d’un processus pulsionnel qui « va à son
terme », qui s’accomplit dans l’utilisation impitoyable du Médium, mais
il nous faut maintenant aborder la troisième dimension de l’analyse
métapsychologique du processus d’utilisation du médium.

N

Médium malléable auto-représentatif
de certains processus du fonctionnement psychique

Elle concerne la manière dont l’utilisation du « médium malléable »
représente aussi certains aspects des processus psychiques, c’est-à-dire
dont elle participe à l’autoreprésentation de la psyché et de ces processus.

M. Milner semble être sensible à cette dimension sans toutefois qu’elle
ne la nomme véritablement, elle souligne en effet à diverses reprises que
les processus d’intégration et de synthèse psychique sont « figurés »



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 53

dans les jeux de fusion et de mélange que l’enfant met en scène dans la
rencontre clinique.

La question de l’autoreprésentation des processus psychiques est
une des questions essentielles de la métapsychologie. Sa place est tôt
reconnue par Freud qui souligne dès L’Interprétation des rêves qu’une
des procédures du rêve, lorsqu’il est menacé de débordement, est de
représenter les processus psychiques eux-mêmes, comme A. Brun l’a
déjà souligné à propos de la méthode des « situations limites ».

En 1911, dans son analyse du cas Schreber, Freud souligne aussi,
à propos de la partie du délire de celui-ci qui concerne « les rayons
divins » que Schreber semble mettre en scène dans son délire, et à
l’aide de représentations « matérialisées » dans le délire et le processus
psychotique, sa propre théorie des investissements psychiques. Il fait
ainsi l’hypothèse que certaines représentations psychiques sont des
autoreprésentations du fonctionnement même de l’appareil psychique.

Plus tard B. Lewin (1949), dans son célèbre article sur « l’écran du
rêve » et à partir de rêves dans lesquels le fond du rêve semble s’enrouler
sur lui-même et disparaître, que le rêve autoreprésente l’écran sur lequel
se rêve le rêve, tel l’écran qui accueille et réverbère le film projeté sur
son fond et qui permet de voir le film.

C’est l’une des constantes de la réflexion de Freud que de souligner
que, selon la formule de Locke, « rien n’est dans la pensée qui ne
fut d’abord dans les sens ». On se souvient que Leibnitz dans son
Nouvel essai sur l’entendement humain nuance le propos de Locke en
ajoutent : « si ce n’est l’entendement lui-même ». Freud n’adhère pas
complètement à cette nuance de Leibnitz.

Bien sûr la pensée, l’entendement, n’est pas « dans les sens », mais
Freud ajoute à son tour, c’est l’un des enjeux importants du chapitre
consacré à l’animisme dans Totem et tabou, que les processus psychiques
sont difficiles à appréhender et que les primitifs, les enfants et sans doute
tout humain quand il est confronté à cette difficulté, tendent à projeter les
processus psychiques dans la nature et les objets du monde matériel qui
la peuplent pour leur donner une forme sensible. L’enjeu n’est donc pas
ici un enjeu d’existence, les processus psychiques existent bien en dehors
de toute représentation et de toute forme sensorielle, mais en revanche
leur représentation et sans doute leur appropriation subjective passent
par leur matérialisation « sensorielle » et même sensori-motrice.

Nous sommes maintenant en mesure de revenir au médium malléable
pour poser la question de savoir s’il est particulièrement apte à donner
forme ou à représenter des processus psychiques et lesquels si c’est le
cas ?

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



54 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Nous entrons là dans un domaine difficile qui nous conduit bien
au-delà des avancées de M. Milner et qui fait appel à des paradigmes
qui ont été configurés au sein de la pensée psychanalytique bien après
l’écriture de son article.

Dans le livre qu’ils consacrent à la psychose blanche, L’Enfant de
ça, A. Green et J.-L. Donnet (1973) avancent que l’un des problèmes
essentiels de la psychose concerne moins des contenus psychiques
particuliers, ou des rejetons pulsionnels singuliers, que l’organisation
même de l’appareil à penser les pensées : le « pensoir » lui-même. En
particulier ils mettent l’accent sur le fait que dans les états psychotiques,
le sujet n’arrive pas à différencier ce qui est représentation psychique
et ce qui relève d’une perception actuelle. Se penchant sur ce qui
peut être à l’origine de cette confusion, ils soulignent que les sujets,
lorsqu’ils traversent un moment psychotique, ne sont pas à même de
« représenter qu’ils représentent », comme s’ils n’avaient pas la catégorie
« représentation psychique » à leur disposition. Ils font alors l’hypothèse
que l’état psychotique résulte d’une « absence de représentation » de la
représentation elle-même. Dans la foulée ils soulignent aussi qu’il y a
aussi « une absence de représentation de l’absence de représentation »,
le sujet ne parvient pas à représenter qu’il n’arrive pas à représenter une
partie de son expérience vécue ou de son identité.

Green et Donnet anticipe ainsi assez largement, puisque leur livre
date de 1973, sur les propositions modernes, de 1992, un chercheur en
neurosciences C.D. Frith1 qui avance l’échec dans la psychose d’un
processus métareprésentatif, c.-à-d. d’un processus par lequel le sujet
représente qu’il représente.

En reprenant les hypothèses de Green et Donnet, j’ai pu faire remar-
quer que la question qu’ils soulevaient était travaillée par un degré
supplémentaire de complexité dans la mesure où Freud avait dégagé
plusieurs niveaux de l’activité représentative : les représentations de
mots et la représentation s’étayant sur l’appareil à langage verbal, et
les représentations de choses qui caractérisent le processus primaire.
Dès lors, le problème doit lui aussi être dédoublé, la question de la
représentation de la représentation ou de son absence est posée au niveau
des processus secondaires marqués par le langage verbal, et au niveau
des processus primaires et des représentations de choses.

1. Neuropsychologie cognitive de la schizophrènie (1992), trad. B. Pachoud et C. Bourdet
Paris, PUF 1996 et The Cognitive Neuropsychology of Schizophrenia, Hove, Lawrence
Erlbaum, 1992.



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 55

Au niveau des processus secondaires le fait de représenter qu’on
représente s’exprime dans des formules comme : « je pense que » ou
« j’imagine que », etc. Et le fait de l’absence de représentation s’exprime
alors dans des formules comme : « c’est impensable » ou encore « c’est
inimaginable » ou « je n’y avais jamais pensé », etc.

Mais au niveau des processus primaires et au niveau des formes pri-
maires de représentation et de symbolisation la chose est plus complexe.
Existe-t-il des « choses » qui représentent la représentation elle-même,
ou qui représentent l’absence de représentation, des représentations
de chose de la représentation ou de son absence ? Par exemple, le
rêve est une « activité psychique » de représentation, différente de
l’activité diurne et différente de la perception, bien que dans le rêve
il y ait un processus d’hallucination perceptive qui s’apparente à la
perception vigile. Le rêveur s’informe néanmoins du fait qu’il rêve, y
compris au sein de son rêve quand celui-ci ne tourne pas au cauchemar
parce que l’espace représentatif interne est débordé. Il y a donc dans
l’activité onirique des processus primaires qui signifient « ceci est une
représentation » ou encore « ceci est un rêve ».

Ma question, cruciale dans les débuts de l’activité de représenta-
tion, mais aussi toutes les fois que l’activité de représentation est en
difficulté comme par exemple dans les situations traumatiques, est
alors la suivante : existe-t-il des « objets » qui symbolisent l’activité
représentative, des objets qui « symbolisent la représentation », et sur
quelles expériences se fonde l’organisation psychique de tels objets ?

C’est là que mon expérience clinique propre m’a été d’un grand
secours en me livrant des moments de cure où cette question a pu être
placée au centre du transfert.

Quelques exemples ont été particulièrement décisifs dans les prolonge-
ments que j’ai pu proposer aux propositions de M. Milner. Le premier est
issu de la cure d’une jeune femme et en particulier de la dernière partie
de celle-ci. Cette jeune femme m’avait adressé une demande d’analyse à
la suite d’une série de difficulté dans sa vie affective et notamment d’une
rupture récente qui l’avait laissée sans ressource.

Lors du second entretien préliminaire elle me fait part du rêve suivant effectué
après notre première rencontre.

« Elle se trouve dans une maison sur pilotis, comme il doit en exister, me dit-elle,
à Venise, la maison est secouée dans tous les sens, je suis présent avec elle
dans cette maison. Mais la maison tient malgré tout et malgré les secousses. »

Elle voit dans le rêve le signe que c’est bien avec moi qu’elle doit faire cette
analyse, dans la mesure où la maison tient le coup malgré les turbulences.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



56 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Ce rêve me revient plusieurs années plus tard en association d’un autre rêve de
la patiente. Le contexte de cet autre rêve est le suivant. L’analyse dure depuis
plusieurs années de manière satisfaisante et la vie affective de la patiente
semble avoir retrouvé une certaine sérénité, elle envisage de terminer son
parcours analytique et me demande de fixer une date pour la fin. Je ne suis
pas aussi optimiste qu’elle car j’ai toujours eu l’impression que dans cette
analyse qu’il y avait un niveau de son fonctionnement psychique que nous
n’étions pas arrivés à élaborer. Cela étant je n’ai pas vraiment d’argument
pour m’opposer « psychanalytiquement » à son souhait d’arrêter, et j’accepte
de proposer une date d’arrêt aux prochaines vacances d’été.

À la séance suivante la patiente arrive avec le rêve qu’elle vient de faire.

« Elle est dans un grand couloir, elle marche, elle est plus jeune que maintenant,
comme une adolescente, par terre elle trouve un fil de fer, elle le ramasse et le
tord dans tous les sens, le fil de fer casse et d’un coup c’est le noir. »

Elle se réveille pleine d’angoisse. Dans les jours qui suivent elle déclenche une
crise de polyarthrite, « atypique » diront les spécialistes consultés.

Confrontée à cette donnée nouvelle, l’analyse va devoir se poursuivre au-delà
de la date prévue. Les crises de polyarthrites vont alterner avec des moments
où elle va vivre un état passionnel et se montrer d’une « jalousie maladive »
avec un nouvel amant qu’elle soupçonne d’avoir une autre relation dont elle se
sent exclue. Elle l’épie, lui fait des scènes violentes. Puis la passion retombe et
la polyarthrite réapparaît jusqu’à ce qu’un nouvel incident dans la relation avec
son amant la replonge dans l’état passionnel, qui la « guérit » momentanément
de la polyarthrite. Je schématise un peu mais globalement le cycle que je viens
de décrire correspond à celui que je peux reconstruire du point de vue de ma
position analytique.

Je passe sur l’intérêt clinique de l’alternance des états passionnels — avec
la fureur, la rage, la honte et les états affectifs extrêmes associés — et des
crises de polyarthrite, pour me concentrer sur ce que cette cure apporte sur la
question du médium malléable et de ce qu’il apporte quant au processus de
représentation de la représentation.

Le long couloir du rêve fut progressivement associé au couloir de l’internat dans
lequel la patiente fut envoyée, au début de son adolescence. Elle eut toutes
les peines du monde à s’adapter à cet internat religieux, et l’expérience pris
progressivement un caractère traumatique. Elle qui avait passé son enfance
à courir dans les champs et les bois se trouvait d’un coup « enfermée », voire
« immobilisée » entre les murs de l’internat. Au bout de quelques mois, elle
a eu une crise de rhumatisme articulaire qui rendit nécessaire son retour en
famille, mais « ce ne fut plus jamais comme avant ».

Nous étions alors confrontés dans l’analyse à la nécessité de comprendre
ce qui avait pu se passer à cette époque et qui avait marquée toute son
adolescence.



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 57

Progressivement « l’enfermement » de l’internat religieux fut mis en lien avec
la question de l’emprise de sa mère elle-même très « religieuse ». Apparut
aussi qu’elle avait été, dernière fille de la fratrie, dévolue à être le « bâton
de vieillesse » de sa mère ce qui, compte tenu de l’âge de celle-ci, devenait
d’actualité. L’envie et la jalousie de sa mère sont aussi apparues comme un
facteur très important de ce avec quoi elle avait dû se débattre tout le long
de son enfance et de son adolescence, et ceci au fur et à mesure qu’elle
réussissait sa scolarité, ce à quoi sa mère avait dû renoncer. Le contexte
familial de son environnement d’enfant apparut comme rigide, marqué par
le côté inflexible d’une éducation religieuse « à l’italienne ». Ses tentatives
d’opposition d’enfant, ses rares crises de rage ou de révolte, s’étaient vues
opposer des représailles sévères destinées à tuer dans l’œuf ses velléités pour
tenter de se dégager de l’emprise maternelle et familiale, le père faisant corps
avec la mère sur toutes ces questions. Mais ce qui eut le plus d’influence
et d’efficacité dans la répression de ses mouvements de révolte, était les
effondrements dépressifs de sa mère qui étaient présentés comme consécutifs
à ses tentatives d’indépendance ou à ses mouvements de colère. La mère
« cassait » ou semblait casser si elle la « remuait » trop fort.

Pendant toute son enfance jusqu’à l’arrivée en internat, elle ne pouvait
« s’évader » que grâce au fait qu’elle passait une large partie de son temps libre
dans les champs et les bois, en développant une importante activité motrice et
en se créant ainsi des espaces de liberté soustraits à l’emprise familiale.

« Mes pensées dorment quand je les assieds » aimait à dire Montaigne. L’activité
de symbolisation de la patiente semblait ne s’être jamais totalement dégagée
d’un étayage sur la motricité effective, et l’arrêt brutal de cet étayage au
moment de la mise à l’internat, avait provoqué une exigence d’intériorisation
qui avait pris un caractère traumatique : là aussi « le fil de fer avait cassé ».

Bien sûr le fil de fer me représente sans doute aussi dans ma fonction
analytique, et la « cassure » de celui-ci doit être mise en lien avec la décision
acceptée d’arrêt de l’analyse. Le rêve inaugural portait la trace de ce qu’elle
espérait trouver dans l’analyse, un médium que l’on peut tordre dans tous les
sens et qui « survit » à ce traitement impitoyable. Pendant toute la durée de la
première partie de l’analyse, celle qui avait précédé l’épisode de la polyarthrite,
la patiente n’avait jamais véritablement osé me « mettre à l’épreuve ». C’était
une patiente soumise aux règles de l’analyse, qui faisait bien son « travail
analysant », sans jamais attaquer de manière frontale l’analyse ni l’analyste,
elle se permettait tout au plus certaines petites critiques, souvent avec beaucoup
d’humour, mais sans jamais « lâcher les chiens », sans jamais mettre à
l’épreuve mes capacités de « survivance ». C’est bien d’ailleurs ce constat
qui expliquait mes réserves internes au moment où elle avait formulé son
souhait d’arrêter l’analyse.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



58 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Pour en venir maintenant plus directement à ce que cette analyse a pu
m’apporter concernant la fonction du médium malléable, j’ai été frappé
par la perte de la capacité représentative dans le rêve quand la patiente
casse le fil de fer après avoir mis à l’épreuve sa « malléabilité ». C’était
comme si le fer « médium insuffisamment malléable » matérialisait ce
qui représentait la capacité de rêver et que sa « casse » signifiait la
perte de cette capacité. Comme s’il existait dans l’appareil psychique
des « choses » qui incarnaient la représentation elle-même, l’activité
représentative, des « représentations de choses de la représentation ».

Ce constat faisait alors surgir la question, dans la ligne des remarques
de Freud relevées plus haut à propos de l’animisme, de savoir comment
l’enfant ou l’adulte confronté à une situation limite ou extrême de la
subjectivation potentiellement traumatique, pouvait se représenter cette
chose très complexe et purement psychique qu’est une représentation
psychique, une représentation symbolique, ou mieux comment il pouvait
se représenter la représentation elle-même. Comment penser ce avec
quoi on pense, les objets de la pensée, les objets abstraits avec lesquels
on construit nos pensées, dit en d’autres termes comment passer des
éléments α selon la formulation de W.R. Bion à la fonction α elle-
même ?

Descartes, dans ses « méditations », nous l’avons déjà évoqué, apporte
une réponse possible à cette question dans ce que révèle l’expérience
de pensée qu’il propose pour creuser le concept du médium malléable
« cire ».

Dans la deuxième méditation, il cherche en effet à montrer que les
objets ne nous sont pas connus ultimement par ce qu’ils proposent à
nos sens mais par notre jugement, c’est-à-dire à un niveau proprement
conceptuel. Pour démontrer cette proposition, Descartes va s’attacher
à montrer que la cire, qu’il prend comme exemple, ne saurait être
caractérisée par des données proprement sensorielles dans la mesure où
la matière même de la cire ne cesse de modifier les données sensorielles,
elle peut prendre diverses formes, et selon la température diverses
consistances, elle est d’une plasticité extrême. Je le cite :

« Prenons par exemple ce morceau de cire ; vous frappez dessus, il rendra
quelque son. Dans la mesure où la matière même de la cire ne cesse
de modifier les données sensorielles, elle peut prendre diverses formes,
et selon la température diverses consistances, elle est d’une plasticité
extrême. »

Je le cite encore :

« Prenons par exemple ce morceau de cire ; il vient tout fraîchement d’être
tiré de la ruche, il n’a pas encore perdu la douceur du miel qu’il contenait,



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 59

il retient encore quelque chose de l’odeur des fleurs dont il a été recueilli ;
sa couleur, sa figure, sa grandeur, sont apparentes ; il est dur, il est froid, il
est maniable ... Mais voici que pendant que je parle on l’approche du feu ;
ce qui y restait de saveur s’exhale, l’odeur s’évapore, sa couleur change,
sa figure se perd, sa grandeur augmente, il devient liquide, il s’échauffe, à
peine le peut-on manier ; et quoique l’on frappe dessus, il ne rendra plus
aucun son. La même cire demeure-t-elle encore après ce changement ?
Il faut avouer qu’elle demeure : personne n’en doute, personne ne juge
autrement. »
« Qu’est-ce donc que l’on connaissait en ce morceau de cire avec tant de
distinction ? Certes ce ne peut être rien de tout ce que j’y ai remarqué par
l’entremise des sens, puisque toutes les choses qui tombaient sous le goût,
sous l’odorat, sous la vue, sous l’attouchement et sous l’ouïe, se trouvent
changées, et que cependant la même cire demeure. Peut-être était-ce ce
que je pense maintenant, à savoir que cette cire n’était pas ni cette douceur
de miel, ni cette agréable odeur de fleurs, ni cette blancheur, ni cette figure,
ni ce son, mais seulement un corps qui un peu auparavant me paraissait
sensible sous ces formes, et qui maintenant se fait sentir sous d’autres.
Mais qu’est-ce, précisément parlant, que j’imagine lorsque je le conçois
en cette sorte ? Considérons-le attentivement, et retranchant toutes les
choses qui n’appartiennent point à la cire, voyons ce qui reste. Certes il
ne demeure rien que quelque chose d’étendu, de flexible et de muable. Or,
qu’est-ce que cela, flexible et muable ? »

Il conclut alors son exploration de la manière suivante :

« Il faut donc demeurer d’accord que je ne saurais pas même comprendre
par l’imagination ce que c’est que ce morceau de cire, et qu’il n’y a que
mon entendement seul qui le comprenne. »

Ce qui m’intéresse particulièrement dans l’expérience de pensée que
propose Descartes, et singulièrement dans le processus de celle-ci, c’est
qu’il parvient à cette conclusion en faisant varier forme et consistance
de la cire pour détacher le concept de la matérialité du morceau de cire,
et donc d’une forme, texture ou consistance particulières telles que notre
sensorialité, voire notre sensualité, nous la donne. C’est par le jeu de la
transformation matérielle de l’objet que Descartes en arrive à penser que
son appréhension de la cire relève de l’entendement et donc du concept
et non des propriétés matérielles de l’objet.

La démonstration m’intéresse parce que je pense que l’intérêt de
l’utilisation que les enfants font de la pâte à modeler ou de la rencontre
avec les objets « malléables », est qu’ils vivent une expérience du même
type et qu’ils parviennent à la même « conclusion », du moins dans les
bons cas.

Je propose de m’inspirer de ces réflexions de Descartes pour avancer
que, dans le champ de la clinique, c’est par la transformation et la

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



60 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

fabrique de diverses représentations par la pâte à modeler que les
enfants abstraient de celle-ci le concept de représentation, ou de symbole.
Le médium malléable est « une matière à représentation » qui, dans
l’utilisation qui en est faite en en vient à symboliser elle-même la
représentation, l’objet psychique « représentation ».

Venons-en à la question de la représentation-chose de l’absence de
représentation. M. Milner souligne à diverses reprises l’importance de
certains moments vécus de vide ou d’état informe, dont elle perçoit
bien, me semble-t-il, l’importance comme condition du processus de
symbolisation. Il ne s’agit pas de n’importe quel type de vécu de vide
psychique, ni de n’importe quelle expérience de l’informe. Dans les
exemples qu’elle évoque on a le sentiment qu’elle cherche à souligner un
vide qui se présenterait comme un espace d’accueil pour la représentation,
un informe qui serait aussi appel à mise en forme et non un vide ou un
informe « chaos », un vide ou un informe « encadré ».

Il me semble que l’on peut tout à fait proposer qu’il s’agit d’une
forme de « représentant de l’absence de représentation » qui fournirait
la matrice à partir de laquelle une représentation symbolique pourrait
prendre forme.

C’est bien parce que la pâte à modeler, par exemple, n’a pas de forme
propre qu’elle peut prendre toutes les formes que la main d’un sujet
peut lui donner, c’est bien aussi en la formant et la déformant qu’on
appréhende, à la manière de Descartes, que son essence est de n’avoir
pas de forme propre. C’est bien ce qui fait qu’elle peut « matérialiser »
l’activité de représentation ou de symbolisation elle-même, qu’elle peut
« symboliser la symbolisation », toutes les symbolisations, potentielle-
ment.

Nous aurons à revenir plus loin sur la manière dont le médium
malléable peut incarner une matière informe d’appel à la mise en forme
symbolique, mais je voudrais souligner pour l’instant que le médium
malléable doit son aptitude à « représenter la représentation » au fait
qu’il intègre et synthétise toutes une série de propriétés, qu’il est le
résultat de cette intégration. C’est bien, en effet, l’intégration de cette
série de propriétés, que nous aurons à décrire en détail, qui « produit »
l’effet malléabilité et avec lui l’aptitude à symboliser la symbolisation :
le symbole est un signifiant « malléable ».

Symboliser la symbolisation, représenter la représentation, ou repré-
senter l’absence de représentation grâce à laquelle la représentation
trouve un espace d’accueil un creux où prendre forme, suppose la
construction d’une boucle réflexive : la symbolisation se symbolise
elle-même. De la même manière que la « méthode de Descartes »,



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 61

que nous avons décrite plus haut, trouve dans le retour réflexif sur le
processus de transformation de la matière l’expérience qui lui permet de
dégager le concept abstrait de ses formes sensorielles, l’utilisation du
médium malléable participe à la mise en œuvre de la fonction réflexive
de la psyché.

La fonction réflexive de la psyché est essentielle à son fonctionnement,
elle est même identitaire, c’est par elle que la psyché est consciente
d’elle-même et de ce qui se déroule en son sein, la réflexivité est ce qui
permet de se sentir, de se voir ou de s’entendre. Elle rend possible la
mise en place des régulations internes nécessaires aux ajustements de
fonctionnement de la vie psychique en fonction de l’état des besoins et
désirs en lien avec le contexte actuel et l’environnement actuel du sujet.

PROPRIÉTÉS ET UTILISATION DU MÉDIUM
MALLÉABLE

L’utilisation du médium et l’associativité avec le médium.
Le médium ou l’objet de médiation ne donne sa mesure que pour

autant qu’il est « utilisé », exploré et découvert dans ses diverses pro-
priétés sensorielles. La manière dont un sujet « utilise » le médium
qui lui est proposé, la manière dont il peut faire jouer les diverses
caractéristiques sensorielles du médium, sont riches d’enseignements
sur son fonctionnement psychique associatif, elles sont essentielles pour
les pratiques cliniques à médiation.

Il y a une forme « d’associativité » qui se déploie avec le médium,
une forme d’associativité non verbale mais qui trouve dans le geste, dans
la succession des séquences d’utilisation, dans la série des formes et
déformations que le sujet lui fait subir, sa forme particulière d’expression.

Dans la pratique clinique de l’utilisation des médiations, le clinicien
est souvent tenté de se centrer sur le « produit » fini, sur la forme
produite, sur le résultat du travail effectué par le sujet avec le médium.
Cependant l’expérience clinique montre tout l’intérêt de suivre « pas
à pas » son déroulement, l’intégralité du processus de production lui-
même, l’intégralité du jeu avec les diverses propriétés sensorielles du
médium. La main, ou la partie du corps impliquée par l’utilisation du
médium, « associe » aussi, elle enchaîne les mouvements, c’est elle qui
« transforme » la matière du médium. Elle associe d’autant mieux et
d’autant plus que le sujet la laisse associer le plus librement possible,
que le geste se « lâche » et que le sujet accepte d’abandonner une partie
de ses contrôles conscients sur sa gestuelle.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



62 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Par exemple, la consigne donnée à une adolescente anorexique lors
d’un « squiggle game pâte à modeler » sera : « laissez vos mains
s’exprimer librement », « laissez les faire avec la pâte ».

Ici le terme « libre » est le mot-clé, pas d’utilisation clinique véritable
du médium qui ne suppose cette liberté d’utilisation, cette liberté d’ex-
pression, ce processus qui part du sujet et dépend de l’organisation de
son monde interne, de sa réalité psychique propre.

Mais si la libération de l’utilisation du médium (et l’utilisation peut
emprunter le vecteur du geste, du mouvement corporel, de la voix, de la
posture, etc., elle est polymorphique) et de l’associativité peut représenter
l’horizon du travail, cette liberté ne saurait être « forcée », la liberté est
une donne première, elle est prescrite, mais elle est « à conquérir » dans
le cours de l’utilisation.

Les prescriptifs et paradoxes qui commandent l’utilisation de la règle
fondamentale de l’association libre dans la cure standard de psychanalyse,
trouvent ici une forme d’équivalent. La règle est en effet du type « soyez
spontanés », c’est une forme de paradoxe qui ne trouve son dépassement
que dans la mesure où la possibilité « d’obéir » à la règle est autant
considérée comme une conquête à venir que comme un prescriptif de
départ. On pourrait donc dire, pour clarifier le paradoxe – qui résulte
d’une formulation « en tout ou rien » – par exemple « tenter d’être aussi
spontané que possible ».

Donc à partir du moment où une telle « règle » de l’association libre
polymorphique organise l’utilisation du médium, il est nécessaire que
l’écoute du clinicien en tienne compte. Il ne peut faire l’économie d’une
écoute « polyphonique » qui cherche à suivre comment s’enchaînent une
posture corporelle, une inflexion de voix, un geste, une activité motrice,
un trait, un déplacement dans la pièce ou toute forme d’expression du
sujet.

Comme j’ai pu le montrer en effet à diverses reprises, la règle, dite
fondamentale, de l’association libre, la plupart du temps seulement
restreinte à l’association verbale, est en fait d’emblée conçue par Freud
comme débordant largement le seul domaine de l’appareil à langage
verbal. Mais la « règle » principale concerne surtout le clinicien et son
mode d’écoute, il doit inclure les modes de l’associativité de langage
non verbaux, qu’il s’agisse du langage de l’affect de celui de l’acte ou
du geste ou de toute autre forme d’expression du sujet humain.

Freud déclare par exemple en 1913 dans « L’intérêt de la psychana-
lyse », qu’il entend « par langage, pas seulement l’expression des pen-
sées en mots mais aussi le langage des gestes et toute forme d’expression
de l’activité psychique... ». Il évoque aussi ainsi dans le même texte le



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 63

langage du rêve, langage fait de représentations de choses et même de
représentations-choses, de représentations exprimées « en chose », de
symboles matérialisé dans des choses.

Dès lors ce qui apparaît comme véritablement essentiel tient dans
le prescriptif d’écoute auquel doit se soumettre le clinicien : il doit
écouter ce qui s’associe, et donc quel que soit le langage dans lequel
cette association s’effectue, avec l’idée que ce qui « s’associe ensemble »
possède nécessairement un lien. Ou bien ce lien est manifeste et obéit
à une logique « secondaire », ou bien il n’est pas manifeste, il doit
alors obéir à une logique « primaire », une logique inconsciente, et il
revient alors au clinicien de chercher à l’explorer ou proposer méthode,
hypothèse ou construction pour tenter d’en rendre compte.

Une telle généralisation de l’écoute associative est étroitement liée
à la conception du fonctionnement psychique qui anime Freud dans
son projet métapsychologique. Là aussi dès l’origine et L’Esquisse
de 1895, la conception qu’il propose de l’organisation de la psyché,
de son fonctionnement et du « cours des événements psychique » qui
l’accompagne est associative.

Le fond du fonctionnement psychique est associatif, comme l’est
sans doute le fonctionnement du cerveau lui-même (cf. par exemple
les « assemblées de neurones » de Hebb (1949)). Cette associativité est
cependant régulée par des censures qui s’exercent sur le libre cours des
associations psychiques, et c’est pour freiner l’action de celles-ci qu’une
règle est énoncée pour tenter d’en suspendre l’action inhibitrice.

La règle, les règles qui structurent la rencontre clinique, ne sont là que
pour faciliter le travail clinique, que pour signifier au sujet que, dans la
mesure de ce qui est possible pour lui, et dans l’espace et le temps de
celle-ci, il peut suspendre les censures conscientes et délibérées, qu’il est
« libre » de les suspendre.

Mais la règle, comme je l’ai souligné, contraint surtout le clinicien,
c’est d’abord une règle de l’attention clinique, une règle qui prescrit
à celle-ci de suivre, au plus près de leur enchaînement, toutes les
manifestations expressives du sujet.

Mes réflexions aboutissent à une hypothèse clé de l’écoute clinique de
l’utilisation des objets de médiations : s’il faut suivre pas à pas les divers
gestes, la succession des séquences d’utilisation, la série des formes et
déformations que le sujet fait subir à la matière malléable de l’objet de
médiation, c’est parce que ceux-ci reproduisent de manière amodale et
suivent aussi pas à pas et, des divers processus psychiques du sujet. C’est
à la fabrique de la symbolisation que le clinicien assiste.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



64 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

C’est pour cette raison que les pratiques à médiations « malléable »
sont si riches d’enseignement sur les formes primaires de symbolisation,
qu’elles sont à l’origine de nombreuses thèses et travaux de recherche.

Et c’est en partant de ce constat que les paragraphes suivant ont été
construits, en tentant de suivre pas à pas, comme Descartes pouvait le
faire avec la cire, les gestes de la main qui découvre et explore le médium,
en essayant de formuler les sensations et processus impliqués par cette
exploration sensorielle et sensuelle.

L’EXPLORATION DES PROPRIÉTÉS SENSORIELLES
ET « RELATIONNELLES » DU MÉDIUM MALLÉABLE

L’histoire des médiums « naturels », c’est-à-dire ceux qu’utilisent les
enfants petits et grands lors du processus de développement, est celle
d’une complexification progressive des médiums matériels utilisés, puis,
à partir d’un certain point, celle d’une « dématérialisation » progressive.
Tout semble se passer comme si dans le processus de développement
l’enfant « apprenait » progressivement à découvrir et intégrer dans le
médium qu’il utilise, de plus en plus de propriétés sensibles. Puis comme
si, au fur et à mesure qu’il intégrait dans l’espace psychique interne de
l’univers de son processus de symbolisation les propriétés découvertes et
« mises en scène » et au travail dans son utilisation du médium, il pouvait
« retirer du médium », pour les abstraire, les propriétés sensorielles qu’il
a intégrées. Il y a globalement une forme de « respiration » du processus
où alternent les temps de transfert sur l’objet de médiation, des temps
d’exploration et de transformations « transitionnelles » des expériences
subjectives qui se sont « logées » dans la matière malléable du médium,
puis, une fois une tranche de travail accompli, un retour réflexif dans
l’intimité de la psyché est alors possible. Les expériences subjectives
ainsi mises au travail à partir de leurs caractéristiques sensuelles et
sensori-motrices, sont ainsi élaborées souvent détails par détails ou, selon
l’expression de Freud, « fragments par fragments ».

Un exemple fera comprendre le processus, je ne le choisis pas, bien
sûr, par hasard. Tant qu’un enfant n’a pas acquis pleinement la constance
de l’objet et l’indestructibilité du processus de symbolisation, il est
nécessaire que le médium soit « indestructible », c’est-à-dire que ses
propriétés sensorielles incarnent une résistance aux formes habituelles
de destructivité, telles qu’un enfant peut les mettre en œuvre. Il va alors
explorer, dans le jeu avec le médium, les formes de la constance et de
l’indestructibilité de l’objet, autant qu’il en a besoin.



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 65

Mais à partir du moment où la destructivité n’est plus un enjeu
pour le fonctionnement psychique de l’enfant, c’est-à-dire qu’il est
intégré au sein de celui-ci, il n’est plus nécessaire que le médium soit
indestructible de fait, par contre il devra être apte à représenter des
formes représentatives de la destructivité. Par exemple le papier pourra
être utilisé, le papier peut être facilement détruit, déchiré, troué etc. mais
si le rapport à l’espace représentatif lui-même n’est plus l’enjeu de la
destructivité, le crayon ou la peinture peut représenter une bombe ou une
guerre totale.

L’air, comme « matière à mot et à sens » traverse tout le processus
d’exploration et de découverte du médium malléable, il rencontre néan-
moins la question des procédés pour le rendre sensible. On connaît les
jeux des enfants avec la « fumée » qui semble sortir de la bouche par les
froids d’hiver, les jeux de buée sur les vitres froides.

Je me souviens d’un patient psychotique, suivi en face à face, qui
regardait « fasciné » mes lèvres former des mots, et cet autre, écrivain en
difficulté avec son processus de création, qui retrouva dans ses souvenirs
en cours d’analyse l’importance d’une scène entrevue à la télévision dans
laquelle un chanteur à contre-jour fume en chantant et matérialise ainsi
les mots qui sortent de sa bouche.

À l’acmé du processus de matérialisation progressive de ses propriétés
il y a un objet qui me semble incarner, mieux encore que la cire de
Descartes, le plus complètement le médium malléable : la pâte à modeler.
C’est à partir de son utilisation que je vais essayer d’explorer pour les
décomposer et les analyser les diverses propriétés du médium malléable.
La pâte à modeler n’est pas le médium malléable, car c’est un concept
abstrait, mais elle permet d’en analyser les propriétés en les rendant
sensibles.

À la manière de Descartes, je vais donc me livrer à une « expérience
de pensée » pour explorer les vertus de la pâte à modeler.

Quand nous la prenons en main nous éprouvons en premier qu’elle
est saisissable, qu’il est possible de s’en emparer et de la tenir en
main. Nous percevons du même coup sa différence avec une forme de
médium malléable plus primitive : l’eau. L’eau glisse entre les doigts
comme Narcisse l’apprend à ses dépens quand il cherche à rejoindre et
à s’emparer de l’image aimée que l’eau lui reflète. Nous reviendrons
plus loin sur l’importance du caractère saisissable du médium dans les
pathologies du narcissisme car c’est l’un des thèmes importants de la
souffrance narcissique-identitaire.

Une fois en main, nous pouvons éprouver la consistance de la pâte,
elle résiste à la pression, mais pas trop, elle résiste suffisamment pour

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



66 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

que nous puissions sentir qu’elle est là, qu’elle est « matière », matière
réelle, matière à rencontrer, matière qui possède sa consistance propre,
spécifique, à nulle autre pareille, qui représente un aspect de sa signature
particulière. Mais elle a aussi une texture qui lui est propre, une forme
de « chair » que par exemple nous ne rencontrons que rarement dans le
tissu utilisé comme objet de médiation. Le tissu aussi est « malléable »,
il est saisissable, il a sa consistance propre, mais il a aussi une, des
textures, des couleurs particulières, il peut matérialiser d’autres formes
de sensorialités.

La prise en main de la pâte ne tarde pas à livrer un autre aspect
sensoriel de son toucher, elle est douce, se chauffe légèrement comme si
elle s’animait, comme si elle devenait vivante quand on s’intéresse à elle,
quand on l’investit, ou plutôt comme si la main lui transmettait quelque
chose de la vie qui l’anime, comme si la main qui l’utilise « l’animait ».

La pâte est « animable » et se prête ainsi aux projections « animiques »
de la vie psychique, elle se donne comme « analogon sensoriel tactile du
vivant ».

L’eau ou l’air considérés comme médium malléable partagent aussi
cette même propriété : l’air semble s’animer dans/par le souffle, il semble
même être doté d’une vie propre par le vent, l’eau elle aussi, quand elle
s’écoule, semble être animée d’un mouvement propre, d’une vie interne
quand elle cascade sur les obstacles.

La vie qui l’anime et les propriétés qui expriment la singularité de la
pâte semblent aussi être indestructibles. Elle peut être tordue, violentée,
frappée, jetée, écrasée, coupée en morceau, recollée, amalgamée, ou
tout autre « mauvais traitement » qu’on peut imaginer lui faire subir,
elle endure ceux-ci sans perdre ses propriétés principales, sans être
détruite dans son identité : elle est indestructible, du moins avec les
moyens naturels disponibles pour un enfant. Tout au plus change-t-elle
de forme sous l’impact, sans que son identité en soit atteinte.

L’eau est aussi indestructible dans sa matière, même si elle peut
changer de consistance et semble changer de nature quand elle devient
glace ou vapeur, ce ne sont que transformations momentanées, tout
revient à sa place quand les mêmes conditions sont rétablies. Mais l’air
aussi endure aussi sans broncher tous les traitements qu’on peut lui faire
subir, sans que son identité en soit affectée.

Toutefois d’autres médiations, comme celle qui utilisent le papier
comme « matière à dessin ou à peinture », ne supportent pas n’importe
quel traitement, ils supposent un mode d’utilisation qui en respecte la
matière. Trop d’eau sur le pinceau finit par trouer la feuille. Dans ces



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 67

médiations-là c’est dans la « pâte à peinture » que la fonction médium
malléable « indestructible » s’incarne véritablement.

Mais cependant la matière de la pâte est souple, malléable, plastique,
elle est transformable et ceci sans effort excessif, en douceur. Elle est
même indéfiniment transformable, si elle garde la forme donnée et se
montre ainsi fidèle et constante dans le temps – on peut la laisser sur
place et la retrouver inchangée au retour –, il suffit de la solliciter de
nouveau de manière adéquate pour qu’elle accepte, bien volontiers, de
changer de forme visuelle, et de conserver la nouvelle forme qui vient de
lui être donnée. Et ceci sans restriction, sans « fatigue », inlassablement,
car elle est endurante, et à l’avenant du besoin, désir ou de l’intention.
Elle peut ainsi prendre toute forme représentative que l’habileté de la
main peut lui transmettre.

Mais ces diverses propriétés sont « internes » à la pâte, ce sont des
propriétés de sa matière même, elles sont le fruit d’une conquête des
formes complexes de la matière malléable. Les formes plus primitives,
partielles, ne possèdent pas encore de capacité à conserver les formes par
elles-mêmes. L’eau ne garde pas la forme si un contenant externe ne la
contraint pas à la conserver, mais inversement elle accepte d’emblée
d’épouser la forme du contenant qui l’entoure, elle lui est soumise
d’emblée, alors que la pâte impose un travail de transformation par la
main, impose une forme de « mise au pas ».

C’est pourquoi on pourra différencier les médiums capables de conser-
ver la forme, les médiums malléables fidèles et constants, les médiums
qui peuvent ainsi matérialiser une forme de permanence de l’objet, ceux
dont l’utilisation prend tout son sens quand la permanence de l’objet est
acquise, c’est-à-dire ceux qui témoignent donc de l’intégration d’une
forme d’organisation de l’analité. Et les médiums malléables qui, à
l’inverse, ne conservent pas la forme « par eux-mêmes », ont besoin d’un
environnement conteneur pour assurer la permanence et la constance
qu’ils n’intègrent pas dans leur forme de malléabilité.

J’ai évoqué plus haut la question de l’indestructibilité du médium
malléable, cette propriété n’a de valeur « malléable » que couplée à
une autre des propriétés sensorielles du médium : sa sensibilité extrême
et sa grande réceptivité. Un morceau de pâte à modeler que l’on peut
aplatir d’un grand coup de poing, que l’on peut écraser sous la pression,
qui donc résiste à un traitement « en force », est aussi modifié par un
simple effleurement un peu prononcé de l’ongle, il se creuse sous la
petite pression d’un objet dur, se plie à l’injonction.

Une pierre, un morceau de fer rigide sont aussi « indestructibles »
avec les moyens naturels dont dispose un enfant, mais ces matières n’ont

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



68 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

pas de malléabilité car elles sont peu sensibles, pas réceptrice sauf avec
des outils particuliers, ce sont des matières indifférentes. La pâte n’est
pas indifférente, elle accepte d’être touchée par la forme, d’être affectée
par la rencontre avec la main.

L’eau, l’air, le tissu ou le papier sont aussi d’une grande sensibilité, la
surface de l’eau se ride au moindre mouvement, l’air porte d’immenses
variétés de sons, d’odeurs, le tissu épouse, selon sa texture, les formes
sur lesquelles on le place, le papier se plie ou accueille la moindre trace
de peinture ou de crayon.

Cependant, elle est en même temps éminemment prévisible, avec elle
les mêmes lois produisent les mêmes effets, le même geste la même
transformation. Sa sensibilité n’est pas de la sensiblerie, elle ne change
pas à la moindre occasion, c’est le témoin de la manière dont elle répond
au plus près aux sollicitations de la main, dont elle donne forme à
celles-ci, dont elle inscrit leur trace dans sa matière même, dont elle
reçoit le message qu’on lui adresse.

Elle est aussi indéfiniment disponible, il suffit de la chauffer un peu
de la main pour la préparer à l’usage, pour qu’elle soit prête à répondre
aux sollicitations de forme que le sujet lui propose. Jamais d’impatience
dans sa matière, elle attend que la main lui donne forme.

L’eau, l’air aussi, dans les conditions d’une utilisation comme médium,
sont aussi indéfiniment disponibles, patientes, en attente d’animation...

La malléabilité de la pâte à modeler, comme on vient de l’explorer, est
faite de ces diverses propriétés, sa malléabilité en est le fruit, le résultat,
la synthèse.

Nombre d’entre elles sont solidaires les unes des autres : c’est bien
parce qu’elle est indestructible qu’elle peut se transformer, c’est aussi
parce qu’elle est sensible. Sa constance et sa fidélité sont en rapport
direct avec sa prévisibilité...

Le médium malléable incarne le mieux l’ensemble des conditions d’un
« objet pour symboliser », d’un objet qui « symbolise la symbolisation ».
Il n’est pas « rien », il a sa consistance, sa texture, son mode de présence
particulier, il est là, perceptivement à disposition, mais il n’a pas de forme
propre car il synthétise l’ensemble des formants de la forme, l’ensemble
des composants de la mise en forme symbolique.

C’est bien parce qu’il n’a pas de forme propre qu’il peut prendre
toutes les formes, c’est bien parce qu’il ne symbolise rien en particulier
qu’il peut symboliser la symbolisation. C’est bien parce qu’il « tient »
ensemble toutes ou suffisamment des propriétés explorées plus haut,
qu’il « symbolise la symbolisation », il synthétise toutes les propriétés



Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable 69

qui lui sont nécessaires, il incarne le symbole qui n’est symbole que
de lui-même, que de l’activité de symbolisation, que de cette forme
d’activité de synthèse qu’est la symbolisation intégrative.

Cependant nous l’avons vu il y a des objets de médiation qui ne
présentent pas l’intégralité des formants du médium malléable, qui ne
sont que des médiums malléables « partiels », c.-à-d. dont la malléabilité
n’est que partielle. Ceci invite, au-delà de l’objet médium malléable
lui-même, à proposer l’hypothèse d’une fonction médium malléable.

Celle-ci peut être utilisée comme analyseur des objets de médiation,
pour essayer de cerner plus précisément ce qu’ils offrent et mettent à
disposition de ce que le sujet tente d’engager dans la rencontre clinique.

Quand on utilise un objet de médiation il est souhaitable, en effet,
pour bien en mesurer l’impact, d’explorer son type de malléabilité en
le soumettant aux questions posées par la mise en œuvre des diverses
propriétés que nous venons d’explorer.

Est-il indestructible, ou plutôt quel est son degré de destructibilité, la
limite de celle-ci, comment s’incarne la destructibilité dans le dispositif
d’ensemble, de quel type d’indestructibilité l’utilisateur a besoin ?

Jusqu’où va sa sensibilité, quels efforts ou travail faut-il accomplir
pour le transformer ? Etc.

Une telle méthode d’analyse de l’objet de médiation permet d’ajuster
le choix du médium aux besoins psychiques particuliers d’un sujet donné,
c’est le rapport de l’objet de médiation à la question de la malléabilité
telle que je viens de l’explorer qui nous renseigne sur le type de travail
de symbolisation qu’il facilite. Les objets de médiation n’ont pas tous, en
effet, les mêmes propriétés sensorielles, ils n’offrent pas tous les mêmes
possibilités de jeu, pas tous les mêmes modes de symbolisation.

Mais ce qui est nécessaire au sujet mais n’est pas « offert » par l’objet
de médiation doit être présent au sein de la rencontre clinique, soit dans
le dispositif soit dans la pratique du clinicien, pour offrir et incarner
un dispositif pour la symbolisation, cet ensemble doit contenir tous les
formants de la fonction médium malléable nécessaire au processus de
traitement de ce qui est transférentiellement engagé par le sujet.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



Chapitre 3

Objet médiateur
et groupalité

Bernard Chouvier

L’UTILISATION DES OBJETS MÉDIATEURS dans les groupes théra-
peutiques est en constante correspondance avec le processus de

création, que ce soit sous une forme limitée ou sous une forme complète.
C’est d’abord la créativité qui est ici mobilisée, aussi bien celle des
thérapeutes que celle des patients. La créativité primaire, telle que
la définit D.W. Winnicott (1971), constitue la trame psychique de
l’investissement. Elle se prolonge par la persévérance de l’insistance sur
la dimension ludique de la relation au monde de l’altérité et au monde
de l’extériorité. Sans la capacité créative primaire et la tonalité affective
spécifique du jeu, le travail médiateur perd toute efficience. La seconde
caractéristique essentielle est la présence de la capacité de production et
de réalisation d’un objet.

OBJET MÉDIATEUR ET GROUPE

N

Les modélisations référentielles

Même sous la forme la plus minime, une production est nécessaire
pour que soient mises en œuvre les forces transformatrices propres à la
médiation : le premier modèle sera donc celui de la création. D. Anzieu
(1981) propose de dégager cinq étapes constitutives du processus créa-
teur, en partant du saisissement interne jusqu’à l’exposition publique



Objet médiateur et groupalité 71

de l’objet achevé, en passant par la scénarisation, la codification et
la personnalisation stylistique. Il est ainsi aisé de prendre des points
de repère pour situer l’évolution de chacun au sein d’un groupe. De
même, l’échelle des symbolisations permet une évaluation relative de la
mobilisation psychique de chacun : superficielle ou profonde, partielle
ou globale (Anzieu, 1989). C. Guérin (2000) dégage et explicite la portée
intersubjective de cette compréhension du travail symbolisant.

Le deuxième modèle est celui de la linguistique pragmatique.
Selon cette perspective, les manières de dire représentent aussi des

manières de faire (Austin, 1970). Si la parole signifie comme un acte,
toute action devient de façon récursive une manière de dire. Au cours
de la réalisation de l’objet, chaque étape est en mesure de prendre sens,
en tant qu’élaboration interne. La pensée s’actionnalise, en même temps
que l’action s’internalise comme forme de pensée.

Le substantif correspond au processus représentatif. Le mot porte la
représentation parvenue à la secondarisation. Parallèlement, l’adjectif
est porteur de la charge et de la tonalité affective. Ce qui qualifie est-ce
qui certifie par l’affect. Le verbe, qui réfère à la dimension conative,
détermine la conduite active. Il devient dès lors le pivot qui dynamise
l’ensemble du processus élocutif. La démarche médiatrice dans les
groupes est ainsi dialectisée entre le dire et le faire, l’action qui signifie
et la parole qui agit.

Le troisième modèle est celui de la fantasmatique groupale, telle
que l’ont élaborée D. Anzieu (1978) et R. Kaës (1993). La médiation
fonctionne comme support projectif et condense les vécus affectifs des
membres, selon l’évolution progressive de l’imaginaire groupal. La
phase schizo-paranoïde qui marque les débuts laisse ensuite la place à
la constitution de l’illusion groupale durant laquelle une peau commune
se tisse autour et à partir des objets médiateurs. Les individualités se
confondent dans un retour à l’indifférencié isomorphique. La position
mytho-poïétique apparaît à partir du moment où l’intégration personnelle
permet une production propre en lien avec les autres et en étayage sur le
groupe. Le groupe est le moteur de l’alliance intersubjective et représente
le liant qui favorise et autorise tout à la fois la création et la cocréation.

N

Une métaphore de la médiation et de la groupalité

L’Annonciation est l’un des mythes fondateurs de la religion chré-
tienne, mais la trame qui l’anime est commune à tout récit religieux
qui repose sur l’incarnation humaine d’un être de nature divine. La
question fondamentale qui est posée dans ce mythe est celle du mystère

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



72 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

de l’enfantement qui distingue la génération psychique de la génération
biologique. Le message transmis à Marie par l’archange Gabriel est le
suivant : « Tu auras un enfant du Père. » En somme, l’Annonciation est
la mise en scène d’un scénario fantasmatique œdipien comme vecteur
réel de fécondation. La tradition affirme que Marie a été fécondée « par
l’oreille », c’est-à-dire que le premier niveau de l’engendrement est de
nature verbale. Cependant, la parole du Père, pour être porteuse de
l’enfant fantasmatique, demande la présence d’un tiers, l’ange, celui
qui assure la communication entre le monde d’en haut et le monde d’en
bas.

L’Annonciation peut apparaître dès lors comme une figuration induc-
trice et une métaphore prégnante du processus médiateur. Elle représente
la scénarisation paradigmatique des enjeux subjectifs et intersubjectifs
de la médiation.

L’archange Gabriel est le représentant de la transcendance divine ;
il en est à la fois le messager et l’intermédiaire. Il transmet à la jeune
femme le message du Père et l’explicite. Son rôle est celui de l’interprète,
de l’initiateur et de l’intercesseur. La Vierge demande à être préparée par
la parole, pour donner son consentement à ce qui est à la fois don de soi
et œuvre de transmission. Elle est à ce titre l’image de la métamorphose
de la jeune fille en mère. La féminité et la sexualité sont effacées puis
reportées sur la contextualisation de l’environnement. Dans les tableaux
de l’Annonciation, tout est mis en œuvre pour structurer la symbolisation.
Les fonctions médiatrices se portent, par déplacement, sur des objets
auxiliaires, comme dans le travail du rêve. Au fil des siècles se retrouvent
des composants similaires pour évoquer la scène primitive : la quenouille
dans le panier à ouvrage de Marie, les fleurs de lys plantées dans un
vase placé entre les deux protagonistes, les mots sacrés inscrits sur le
phylactère que brandit Gabriel ou les mots couchés sur les pages du livre
ouvert que tient la Vierge. À chaque fois, la complémentarité du masculin
et du féminin est signifiée comme naturelle et entrant dans l’ordre des
choses. L’archange peut aussi porter le bâton du héros antique, arborer
le sceptre royal ou tenir simplement la tige qui sous-tend la fleur de lys.

L’archange Gabriel est le représentant de la transcendance divine ;
il en est à la fois le messager et l’intermédiaire. Il transmet à la jeune
femme le message du Père et l’explicite. Son rôle est celui de l’interprète,
de l’initiateur et de l’intercesseur. La Vierge demande à être préparée par
la parole, pour donner son consentement à ce qui est à la fois don de soi
et œuvre de transmission. Elle est à ce titre l’image de la métamorphose
de la jeune fille en mère. La féminité et la sexualité sont effacées puis
reportées sur la contextualisation de l’environnement. Dans les tableaux



Objet médiateur et groupalité 73

de l’Annonciation, tout est mis en œuvre pour structurer la symbolisation.
Les fonctions médiatrices se portent, par déplacement, sur des objets
auxiliaires, comme dans le travail du rêve. Au fil des siècles se retrouvent
des composants similaires pour évoquer la scène primitive : la quenouille
dans le panier à ouvrage de Marie, les fleurs de lys plantées dans un
vase placé entre les deux protagonistes, les mots sacrés inscrits sur le
phylactère que brandit Gabriel ou les mots couchés sur les pages du livre
ouvert que tient la Vierge. À chaque fois, la complémentarité du masculin
et du féminin est signifiée comme naturelle et entrant dans l’ordre des
choses. L’archange peut aussi porter le bâton du héros antique, arborer
le sceptre royal ou tenir simplement la tige qui sous-tend la fleur de lys.

À un second niveau, comme pour renforcer la puissance évocatrice
des objets, la gestuelle des personnages est mise à contribution. Le corps
de l’ange impose sa convexité au corps concave de Marie acceptante.
Gabriel tient haut son index face aux mains ouvertes ou croisées d’une
Vierge réceptrice. Le visage allongé et penché de Marie, les yeux baissés
et les lèvres closes, répond silencieusement au profil appuyé et pénétrant
de l’ange, qui est placé face à elle. Leurs traits entrent également en
correspondance pour marquer d’une part l’affirmation active et de l’autre
l’étonnement et la soumission.

Enfin, les lieux viennent, à leur tour, assumer et étayer le même
message. La scène se passe sous des voûtes accueillantes ou sous un
portique. Puis elle se déplace dans les représentations plus récentes vers
l’intimité d’un intérieur : une cellule ou une chambre au sein d’une plus
ou moins vaste demeure. Avec cette symbolique spatiale se manifeste
la place foncière de la groupalité. L’histoire se déroule sur fond de
groupe familial. La maison où l’ange vient délivrer son message abrite
la famille dans son entier et, à la Renaissance, ce fond muet va être
mis en évidence ou parfois clairement explicité comme chez Filippo
Lippi. Ce dernier, dans l’une de ses compositions, peint des personnages
divers en arrière-plan et notamment, derrière une porte entrouverte sur
la droite du tableau, de furtives présences dans une ombre complice. À
l’époque baroque viendront s’ajouter des myriades d’angelots augurant
de nombreuses et heureuses maternités.

N’oublions pas que Gabriel n’est que l’émissaire de Dieu le Père. Sa
présence témoigne indirectement des attributs paternels qui se diffractent
dans le tableau sur le mode métonymique. Les ailes qu’il porte dans le dos
renforcent la prégnance phallique en référant à l’envol. Le sperme divin,
dénommé plus tardivement sur un mode sublimatoire le Saint-Esprit,
apparaît sous les traits de la colombe, d’un nuage ou d’une émission


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



74 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

lumineuse et rayonnante. Parfois même, une tête blanchie, barbue et
chevelue émerge au-dessus des nuées.

À travers la multiplicité et la diversité de ses formes picturales,
l’Annonciation représente au mieux les lignes structurales du travail
psychique de la médiation dans sa configuration groupale.

Dans le groupe à médiation thérapeutique, la fonction de holding
remplie par le groupe se symbolise par la construction du fond.

N

L’opposition entre forme et fond

Les formes ne peuvent émerger dans le travail créateur qu’à partir
d’un fondement préalable assuré. Cette assurance et cette confiance
reposent sur les assises narcissiques solides de l’arrière-fond de la
psyché coconstruit dans la relation à l’objet primaire (Haag, 1998). Le
vécu groupal fusionnel remobilise et réactualise dans l’illusionnement
le narcissisme et ouvre le champ créateur sur un registre élationnel.
Se sentant soutenu et porté, le sujet peut se laisser aller sans risque à
l’expression figurée de ses vécus internes. Dans l’expression picturale
par exemple, la figure naît du fond, ce fond qui représente la prise
d’appui sur le groupe. La correspondance entre les modalités créatives
et les fantasmes groupaux est d’autant plus prégnante que la place du
thérapeute est reconnue. En accompagnant les membres du groupe et en
facilitant l’intégration intersubjective, il donne au groupe une présence et
une consistance spécifiques dont il devient le dépositaire. En se laissant
aller à ses propres ressentis, le sujet se fond avec plaisir dans une
indifférenciation gratifiante, il oublie ses limites et se confond dans le
corps groupal. Le fond posé, les formes et les objets peuvent advenir
de manière signifiante. Si la question de la fiabilité du fond n’a pas été
dépassée, tout s’équivaut dans une absence d’internalisation des enjeux et
la créativité se perd dans des productions sans portée réelle pour le sujet
qui les a produites. Comme dans la peinture chinoise, une dialectique
s’instaure entre le fond du paysage et les objets qui apparaissent en
surface. Ces derniers sont toujours référencés au fond qui les a engendrés
et qui va de nouveau les absorber (Jullien, 2003). C’est un rythme qui
se crée entre l’immersion et la résurgence. La trace prend sens sur le
fond qui la porte, puis soumise à la passagèreté, elle restitue au fond la
matière foncière qui l’anime. Ce jeu de prendre et de rendre constitue
la substance même de l’objet médiateur dans l’espace groupal où il se
développe. Il en est la respiration, ce par quoi le sujet trouve les marques
essentielles de son expressivité. Ce premier temps si caractéristique est



Objet médiateur et groupalité 75

celui du soutenir. Chacun des membres soutient sa propre créativité, du
fait d’être soutenu relationnellement et groupalement.

Cette perspective s’articule également avec les fonctions phoriques
si caractéristiques de la diffraction groupale. La portance est partagée
entre tous et les ports de la psyché groupale se répartissent selon
les convergences inconscientes et les circonstances de leur activation
intersubjective. En fonction de la sensorialité sollicitée par l’objet et
sa réalisation matérielle, il est possible de distinguer la présence du
porte-voix, du porte-graphe, du porte-goût ou du porte-couleur. Ce qui
est dispersé dans le partage sur chaque membre est focalisé sur une
création individuelle, sur une cocréation à plusieurs ou sur la dynamique
de la création groupale.

N

La distinction entre le tout et la partie

Dans un second temps, l’objet médiateur se construit par référence à la
totalité à partir de laquelle il prend forme. La totalité est le présupposé de
la démarche créative qui détache l’objet de l’enveloppement primordial.
Le jeu des emboîtements successifs rend compte de l’intégration psy-
chique de la capacité de contenance. Introjecter les premiers contenants
de pensée ouvre la voie à la mise en forme et en sens des contenus
représentationnels stables (Meltzer, 1975). La totalité n’est pas le tout
constitué par la somme des parties, elle est une réalité globale qui précède
et fonde la partition, comme le montre C. Godin (1997). Cette notion
primordiale renvoie psychiquement à l’assimilation de l’objet primaire
comme objet total à l’origine du processus de différenciation.

Le groupe est introjecté comme premier contenant, à partir duquel
le sujet se distingue en distinguant les autres. Parties et tout prennent
sens à l’intérieur du transfert par dépôt qui s’opère sur le groupe, selon la
perspective de Bleger. L’expérience paradoxale de la vie groupale est une
expérience centrale de l’identité diffractée à travers la psyché des autres
vécus complexes de répartition et de départition de ce qui appartient en
propre à chacun et de ce qui est du lot de l’altérité.

L’objet médiateur est un vecteur de transmission spécifique. Le groupe
est capable de faciliter, de développer et d’amplifier la créativité, dans
la mesure où lui-même condense en son sein une expression représen-
tative représentante de l’expérience groupale du sujet. C’est ce double
mouvement qui caractérise la fonction contenante propre au travail de
la médiation. On le voit tout particulièrement à l’œuvre dans l’atelier de
collage (Petit, 2002).


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



76 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Le psychotique est ici confronté directement à la question du déman-
tèlement et du morcellement. Ces angoisses peuvent être affrontées
dès qu’elles sont mises en rapport avec une perspective réelle de
remantèlement, de réparation de soi et de réparation de l’objet. Les
actes symboliques répertoriés dans un tel travail psychique sont ceux
du séparer et du réparer. Les deux se conjuguent dans une relation
dialectique et s’inscrivent à l’intérieur d’une démarche processuelle qui
va du « découper » initial, au « composer », et au « recoller » terminal.
L’œuvre réalisée en fin de parcours propose une réunification cohérente
et esthétique des éléments perçus et vécus au départ dans l’hétérogénéité
et l’éclatement.

Lors d’une séance de reprise dans un groupe centré sur le travail photogra-
phique, Gabriel, jeune psychotique de 21 ans, choisit le photogramme de sa
main pour proposer le récit suivant :

« C’est une expédition spatiale en 2200 pour se rapprocher le plus possible
du soleil. Donc ils arrivent de plus en plus près, leur vaisseau commence à
percevoir le quart droit de sa vitre rempli par les rayons du soleil. Puis le
vaisseau explose et ça donne une image blanche comme ça (il montre la
partie lumineuse de la photo) qu’on voit de la Terre... non... en fait qu’on
voit d’un autre vaisseau et qui donne cette photographie. » Il est possible, à
travers ce bref exemple, de voir ce que représente le travail sur les contenants.
Dans un premier temps, Gabriel place sa main gauche sous l’agrandisseur,
il veut voir ce que donne en image cette partie de lui-même. Mais on peut
dire que c’est l’opération qui est plus signifiante que le résultat, de même
que c’est le récit qu’il en tire qui en manifeste la valeur symbolique plus que
la réalisation même, sans oublier que l’image demeure le support muet du
processus médiateur. Dans un deuxième temps, le photogramme permet, de
par l’implication projective partielle du corps, une mise en récit fictionnel de
la partie du soi pathologiquement impliquée dans la relation à l’objet total.
Tant que l’objet reste partiel, il peut être approché. Mais comme l’organe de
perception tend à se confondre avec l’objet perçu, le rapprochement de l’objet
devient trop brûlant et l’explosion menace. Dans un troisième temps, l’étayage
en miroir sur le thérapeute met Gabriel en mesure de trouver la bonne distance,
celle qui va lui permettre ultérieurement de s’avancer au plus près de l’objet.
Le second vaisseau à l’intérieur duquel il prend désormais place lui permet
d’affronter l’objet sans risque de destruction interne massive ; ce vaisseau-là
représente la fonction conteneur du groupe.

Lors d’une autre séance, Gabriel demande au clinicien de prendre une photo
de lui en pied, avec, collée sur sa poitrine, une photo format carte postale de
son village natal.



Objet médiateur et groupalité 77

Un tel jeu d’emboîtements photographiques correspond aux étapes du travail
sur l’introjection des contenants et renvoie aux failles de la construction des
enveloppes psychiques. Une autre participante du groupe réalise, pour sa
part, une photo de son journal intime posé à plat et fermé sur son lit dans
sa chambre. Elle en fait également le photogramme : le carnet est posé
verticalement et entrouvert sous l’agrandisseur, de telle sorte qu’on le voit
sous sa tranche supérieure. Comme pour Gabriel, ce qui compte chez elle,
c’est la mise en place stabilisée de contenants psychiques suffisamment fiables
pour donner de l’épaisseur et du poids aux contenus de l’intimité.

Chaque représentation particulière présuppose une représentation de la
totalité qui fonctionne comme enveloppe psychique première et matrice
transformationnelle. Ce qui est en jeu ici, ce n’est pas la différence entre
les représentations, mais la distinction entre niveaux de représentation.
Une représentation générale contient en elle-même plusieurs autres repré-
sentations que leur particularité relativise par rapport à elle. Comprendre
une chose, c’est la prendre avec d’autres, dans une pensée méta – qui
lui confère une place au cœur d’un ensemble qui l’enveloppe. Ainsi sont
rendues possibles les opérations de décrochage ou de dépassement d’un
niveau de pensée à un autre. Le travail créateur autorise les déplacements
de cette nature, car il déconstruit l’existant pour en faire naître un nouvel
objet. De partie déprenante à partie prenante, le sujet recompose un
ordre unitaire à sa mesure, à travers la production de l’objet médiateur.
Ce qui se gère dans la topique externe de l’objet est susceptible de
s’internaliser dans la mesure où une réelle symbolisation se déploie grâce
aux vécus transférentiels de groupe. Toute création est une décomposition
et une recomposition qui touche non seulement les contenus, mais aussi
les contenants quand ceux-ci ont été redimensionnés par l’expérience
groupale et réévalués à sa mesure.

N

L’inscription dans la temporalité

L’objet, s’il prend corps dans l’espace, a besoin aussi, pour exister, de
se déployer dans le temps. La temporalité psychique a ceci de spécifique
qu’elle est un continuum intégrateur d’unités temporelles successives.
Le temps second n’est pas seulement juxtaposé au temps premier, il
l’intègre et le contient. Aussi, pour que chacun de ces temps séquentiels
prenne sens comme moment d’un processus, il est nécessaire que le
sujet ait primordialement introjecté la durée. Ce qui est dans la psyché
a une consistance et une permanence en lien avec l’identité. C’est cette
dimension-là qui est travaillée dans le maintenir. La psyché se maintient

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



78 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

d’assurer la continuité de son fonctionnement, comme de ses objets
internes et de ses contenus de pensée.

Le groupe est le premier relais qui ouvre la perspective du maintenir,
par l’assurance de son cadre et de son dispositif. Il s’inscrit dans le
prolongement direct des fonctions de la mère-environnement. Le travail
de l’objet médiateur est rendu possible, en dialectique avec le cadre
groupal. Tant que la continuité n’est pas établie ou rétablie, l’objet
apparaît comme fugace ou éphémère. Il surgit et disparaît tout aussi
rapidement. Rien ne peut être fixé sans l’intégration de la durée. Il est
intéressant à ce propos d’observer les écarts et les rapprochés entre la
stabilité interne du groupe et la solidité de l’objet. Incertitudes d’un
côté, rigidité de l’autre ou inversement. Tous les cas de figure peuvent
se rencontrer dans les interactions de la temporalité groupale et de la
durabilité de l’objet.

Le jeu symbolique qui s’instaure à ce niveau est celui du résister et
du désister. Le sujet entre en résistance avec le monde externe, mais
aussi avec le monde interne. D’un côté, il y a la résistance de la matière
et la confrontation directe avec la réalité non moi dans le processus
d’appropriation d’une part de cette matière qui lui impose une réalité
externe. De l’autre, il y a la résistance du sujet à laisser venir de lui
ce qui est capable d’informer la matière, de se risquer dans la topique
externe. Je résiste au mouvement d’externalisation, comme les matériaux
résistent à la transformation que je veux leur faire subir. L’osmose s’opère
à partir du moment où l’objet construit est devenu à même de résister
au temps. Non pas qu’il s’agisse d’inscrire une œuvre dans l’éternité,
mais simplement que l’objet produit ait résisté à la destructivité interne
et ec-siste, c’est-à-dire ait à la fois passé le cap de l’extériorité et soit
entré dans une durée potentielle. L’objet produit a la capacité propre
(que je lui ai conférée) de résister au temps, donc je peux m’en détacher
d’autant plus facilement que je bénéficie pleinement des effets internes
de ce processus créatif. C’est parce que je l’ai créé hors de moi dans le
groupe que l’objet perdure en moi, dans un rapport propre d’intimité.
La persistance de l’objet est plus une qualité intrinsèque qu’une réalité
externe. Une fois qu’il a rempli sa fonction psychique, l’objet médiateur
peut avoir un devenir, sinon indifférent, du moins sans intérêt majeur
vital pour le sujet qui l’a produit.

La durée suppose, pour une autre part, la capacité de la déflexion.
À la résistance, s’oppose de façon antagoniste la « désistance ». De
même qu’ils résistent, le sujet comme l’objet sont capables de se désister.
S’abstenir, s’absenter, renoncer à être, discontinuer de sa présence au



Objet médiateur et groupalité 79

monde et aux autres. Ce temps du suspens, de la pause est indispen-
sable, mais il n’advient que si la durée est réellement intégrée pour
le sujet comme source interne de continuum d’existence. Les failles
dans l’intégration de la durée sont à l’origine de l’impossible désistance
du sujet de son adhésivité à l’objet, sans détachement réalisable, ni
imaginable. L’intensité de l’angoisse de perte bloque le processus et
le fige sur son premier moment. Le travail du thérapeute dans le groupe
à médiation est de faciliter la processualisation de la construction de
l’objet, en garantissant par sa présence étayante le sentiment de la durée.
En enlevant ou en ajoutant de la matière, en alternant le vide et le plein
dans un dosage empiriquement produit, le travail créatif autour de l’objet
construit cet équilibre dans la durée que l’on peut appeler l’harmonie.
Le dur s’allie au malléable, le sombre au lumineux, l’obscur au clair, le
remplissage à l’effacement, le sonore au silencieux, l’aigu à l’arrondi, le
rugueux au lisse, la légèreté à la pesanteur, l’échauffement à la froideur,
pour parvenir à la composition de l’objet comme ensemble unifié par la
présence active, réactive et créative de son auteur. L’objet construit a fait
preuve de sa résistance à la destructivité, de sa désistance de l’emprise
et de l’adhésivité, donc de sa possible persistance dans la durée. Le jeu
des actions symboliques mobilisées par et autour de la médiation ouvre
la voie à la construction interne de la représentation et de l’affect de
durée, sans lesquels les choses perdent leur consistance aussi bien que
leur insistance. Le jeu verbal des préfixes autour de la racine centrale
sistere témoigne de la malléabilité et de la solidité dont fait preuve le
clinicien dans le groupe où entrent en scène les approches créatrices de
l’objet. Il est là, il est l’ancrage fixe qui a du répondant, autour duquel
tournent toutes les mises en pratique des variations et des potentialités.
Le transfert et le contre-transfert se jouent entre le sujet et le thérapeute
autour de l’objet et par le détour du groupe.

N

De la nécessité d’une grille interne

Pour que les fonctions de soutenance, de contenance et de maintenance
aient leur effectivité, une quatrième fonction semble nécessaire à l’ap-
pareil psychique, une fonction qui assure sa structuration fondamentale
comme appareil. La composition de la grille remplirait ce rôle, une
sorte de première matrice de la métagrille théorique élaborée par W.R.
Bion (1963) pour penser le fonctionnement psychique. La grille se
construit, à la manière du tapis, par l’entrecroisement entre une trame
et une chaîne. Les éléments basiques – les fils – viennent prendre place
dans les cases ainsi tissées pour que puissent se configurer les contenus

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



80 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

représentationnels, c’est-à-dire le motif, l’image singulière par et dans le
tapis.

L’appareil psychique ne peut pas contenir le tout, même s’il a intro-
jecté la totalité. Nécessité lui est faite pour sa survie, pour échapper au
risque d’implosion, de ne garder en lui que ce qui lui importe. « Ce
qui est bon pour moi, je l’avale, ce qui est mauvais, je le recrache. »
Cette modalité première du fonctionnement psychique telle que Freud
l’a définie en 1925 s’étaye sur la capacité physiologique d’opérer un tri.
La grille psychique se compose grâce à une semblable potentialité de
discrimination. Le moi effectue un tri préalable entre les éléments tant
internes qu’externes, de la même manière qu’il préserve son intégrité
grâce au pare-excitation. La grille assure cette fonction protectrice de
l’intégrité de pensée du sujet.

Une mémoire qui retiendrait tout ferait éclater le sujet qui la possé-
derait. C’est la thématique du conte de Borges intitulé La Mémoire de
Shakespeare. Mémoriser a pour contre-action nécessaire oublier. Le moi
élabore un filtre qui lui permet de ne retenir que ce qui le concerne
de près ou de loin. Lorsque cette opération de filtrage est défaillante,
l’envahissement menace et accroît le risque d’une opération de vidage
sur le mode de l’explosion.

Codifier et modifier sont les actions symboliques capables de tisser la
grille originaire. Dans les groupes à médiation, leur mobilisation s’opère
autour du remaillage des ruptures et des défaillances à ce niveau. Le code
réfère à une technique et à un usage empirique. Il désigne le langage
singulier approprié à un champ. Dans le travail médiateur, peuvent se
repérer les codes artistiques les plus classiques, comme ceux de la
peinture, de la poésie, du théâtre, de la musique ou de la danse. Les
divinités inspiratrices en sont les Muses dans la mythologie grecque et
leur nombre correspond à une réglementation culturelle des dispositifs
de la création. Le code fixe les règles et cadre les futures innovations. Il
suppose tout aussi bien des limites prescrites, des zones proscrites et des
lois d’apprentissage. Ainsi Léonard de Vinci (1987), tout en cherchant
à déterminer les règles de la peinture comme des lois mathématiques,
reconnaît les liens intimes qui la rattachent à l’irrationalité. Selon lui,
le peintre a tendance à retrouver toujours ses propres formes dans les
formes qu’il peint, d’où la nécessité de techniques strictes pour s’en
déprendre et se centrer sur les formes propres de l’objet. Mais, à côté
de cela, Vinci préconise de laisser aller projectivement son imaginaire
sur les vieux murs et il insiste sur le pouvoir de fascination des « formes
inachevées » ainsi que sur la fécondité des « esquisses informes ». La
peinture se construit comme création singulière porteuse de l’unicité de



Objet médiateur et groupalité 81

son objet, en conjuguant la contrainte d’un code avec l’originalité de
l’inspiration subjective.

Les règles évoluent, la technique se perfectionne et l’usage se trans-
forme avec le contexte historique et culturel. Il n’est pas de code qui
ne se modifie. La modification est le second axe qui vectorise la grille.
Par exemple, l’action symbolique indiquée par le verbe va se présenter
selon tous les registres imaginables par le sujet. Le virtuel, l’imagi-
naire, le fictionnel ouvrent des perspectives singulières à la créativité.
Cependant, elles ne sont pas infinies, car pour être efficientes, elles
doivent rester compatibles avec le code, c’est-à-dire avoir un langage
suffisamment commun, un langage qui autorise la communication. Les
jeux surréalistes ont ouvert le champ des possibles à ce sujet et sont
en mesure de soumettre la grille constituée à des variations, voire à
des bouleversements, susceptibles de lui conférer plus de souplesse et
d’adaptation aux mouvements de la réalité.

La grille a pour finalité d’opacifier les enveloppes de la psyché, et de
leur conférer le pouvoir de rétention. Retenir est une action symbolique
double qui consiste à évacuer une partie pour mieux garder l’autre. Par
sa sélectivité, la grille contribue à l’élaboration de l’intériorité. Elle est
en lien également avec la construction du pare-excitation.

Ainsi, l’objet médiateur se topologise comme équivalent externe de
l’organisation interne restaurée, redynamisée et réélaborée. Dans la
mesure où il condense en lui les parts psychiques diffractées et déposées
dans le groupe, il acquiert, au fil des séances et des événements, une
charge affective propre en lien indirect avec le sujet.

L’objet médiateur est un lieu de mémoire qui retient les temps forts,
qui porte les stigmates et installe les signes d’une expérience. Les vécus
déposés dans l’objet sont à lire comme des vecteurs de sens, selon
les codes repérables et coconstruits groupalement au cours des étapes
longues et laborieuses qui ont conduit à sa réalisation.

N

Les opérations signifiantes de la médiation

L’ensemble des données répertoriées ici se réfère aux configurations
les plus archaïques de la symbolisation et en délimite le registre origi-
naire. Le tableau 3.1 en récapitule les lignes directrices en distinguant
trois modalités décisives dans la mise en jeu du processus de médiation :

� la fonction psychique concernée spécifiquement dans tel ou tel événe-
ment survenant dans le groupe ;


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



82 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

� les actes symboliques déployés dans la pratique clinique et qui ont
une valeur propre et autonome puisqu’ils sollicitent très précisément
tel ou tel moment du processus ;

� l’élément premier de structuration de l’appareil psychique et qui est
l’héritier direct des processus originaires.

Tableau 3.1. Opérations signifiantes dans le travail groupal
de l’objet médiateur

Fonction psychique Actes symboliques Élément premier de
structuration psychique

Soutenir Prendre/rendre Fond

Contenir Séparer/réparer Totalité

Maintenir Résister/désister Durée

Retenir Codifier/modifier Grille

Le tableau que je propose synthétise et organise les acquis les plus
décisifs que la psychopathologie psychanalytique a permis d’élaborer
pour la compréhension générale du fonctionnement psychique, selon
les axes centraux du travail spécifique de la médiation dans les groupes
thérapeutiques. Cette construction dresse une typologie des diverses
modalités de la symbolisation, telle qu’elle est pratiquée dans l’objet
médiateur, c’est-à-dire actée, activée et actionnée, comme mise en
sens figurée sensoriellement et corporellement. Pour devenir une base
structurelle de l’appareil psychique, chacun des éléments répertoriés doit
s’éprouver dans et par le corps. Ce n’est que sur ce soubassement de la
corporéité que la transformation peut se réaliser, qui donne naissance
aux objets psychiques et à la réalité interne.

De plus, un tel tableau a une portée évaluative pour apprécier le
niveau, la portée et l’état des avancées de chacun des membres, à
l’intérieur du groupe à médiation. Il pourrait être complété par un
recensement précis des étapes et des modalités propres à chaque action
symbolique. Cette échelle aurait le mérite de permettre de situer les
séquences groupales selon un registre de progression ou de régression,
sans qu’il soit évidemment question d’établir une quelconque hiérarchie
des opérations créatives concernées.



Objet médiateur et groupalité 83

TRAVAIL MÉDIATEUR ET OBJET « UNICLIVÉ »

L’imaginaire se structure à partir de figures référentielles qui entre-
tiennent sa force d’application et nourrissent sa mise en pratique. Ce sont
de telles figures qui, par leur puissance évocatrice, permettent d’ouvrir le
champ des possibles pour rendre effectif le pouvoir des formes au cours
de toute démarche créatrice.

Afin d’appréhender la dynamique de la médiation, il convient d’inter-
roger à la fois les conditions de la mise en place d’un dispositif singulier
et le statut propre de l’objet médiateur dans le travail thérapeutique
groupal.

N

Un dispositif adapté

Créer un groupe thérapeutique à médiation ne se décrète pas a priori
mais demande une réflexion préalable et une analyse qui se prolonge
pendant toute la durée du groupe. Il ne peut s’agir du désir d’un seul
thérapeute, mais d’un choix partagé. Le médiateur n’est ni imposé, ni
improvisé. Si le médiateur n’est pas suffisamment investi par le couple
thérapeutique, il ne peut réellement remplir ses fonctions d’intermédiaire
ni de dépôt transférentiel pour l’ensemble du groupe. Il doit être investi
à l’intérieur du groupe, mais aussi connu et pratiqué pour soi dans un
cadre extérieur. On ne comprendrait pas que la peinture ou l’écriture
soient choisies si ce ne sont pas des activités artistiques auxquelles les
thérapeutes du groupe ont accès personnellement. Comme le demande
Marion Milner, l’analyste doit être « amoureux du médium choisi »
(2000). Les enfants ne peuvent prendre intérêt à de telles pratiques que
s’ils perçoivent, s’ils sentent intuitivement qu’elles ne sont pas des ersatz
mais des préoccupations authentiques. Il ne s’agit pas d’écrire pour écrire,
ni de peindre pour peindre, mais bien plutôt de mobiliser le moi-plaisir
pour ouvrir le libre jeu des flux pulsionnels et émotionnels.

Une fois le choix opéré qui tient compte de l’investissement réel
aussi bien que du besoin constant de renouvellement pour éviter la
chronicisation, se pose la question de la mise en place du cadre. La
nécessité d’un ajustement entre la représentation préconçue, la repré-
sentation adaptée et la réalité de la mise en œuvre du dispositif va de
pair avec la prise en compte des indications. Les pathologies concernées
par le groupe à médiation dépendent du contexte institutionnel et de sa
souplesse d’adaptation. Les pathologies limites de l’enfant telles que les
a répertoriées Roger Misès (1990) sont peut-être les plus à même de tirer
profit de l’usage des médiations. Mais les enfants autistes et psychotiques

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



84 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

peuvent aussi bénéficier à plein de ces dispositifs thérapeutiques, à
condition néanmoins qu’ils s’inscrivent à l’intérieur d’une prise en charge
plus globale, comme l’hôpital de jour (Brun, 2002).

Les enfants retenus pour le groupe vont avoir besoin, pendant tout
un temps, de régulation préliminaire, de s’approprier et le cadre et le
dispositif, ce qui exige de ces derniers une suffisamment grande plasticité.
Rien ne peut se passer comme prévu ou plutôt, tout demande à être
négocié afin qu’advienne une dynamique psychique de nature groupale
co-étayée sur la psyché des thérapeutes. Le médiateur n’apparaît dans
ce premier temps d’adaptation que comme un objet de négociation
intersubjective. Il ne pourra fonctionner dans sa spécificité qu’une fois
opérés les réglages successifs de l’appareil psychique groupal.

Ainsi, les thérapeutes d’un groupe d’enfants limites choisissent comme objets
médiateurs des instruments de musique1 : au début de la séance, les instru-
ments sont installés au centre de l’espace ; mais, pendant le temps d’accueil
préalable à la mise en jeu, les enfants se montrent très vite perturbés par cette
présence tentatrice et transgressent la règle en prenant en main les objets
convoités... Une certaine agitation s’ensuit qui bloque le bon déroulement du
groupe. Les thérapeutes élaborent cette situation critique avec leur superviseur
et conviennent d’apporter quelques changements au dispositif. Afin de marquer
perceptivement la différenciation des temps et des espaces internes à la séance,
décision est prise de recouvrir d’une couverture les instruments de musique
durant l’accueil des enfants. La couverture constitue un enveloppement des
objets qui les masque à la vue des enfants. La levée du voile va opérer
magiquement la présentification des objets qui vont prendre, de ce fait même,
une puissance évocatrice accrue et susciter une nouvelle appétence symbolique.
En effet, chaque instrument est là pour évoquer autre chose que lui-même et
favoriser le travail de métaphorisation au cours des jeux interactifs entre les
enfants. L’enveloppe couvrante permet non seulement de respecter le temps
préparatoire, mais aussi de redonner à l’objet médiateur un attrait renouvelé
par le jeu du cacher/montrer. La couverture tient, contient et maintient les
objets hors du percept visuel, pendant le premier temps du groupe. Recouvrir
les instruments après le temps de jeu signifie l’arrêt : les objets sont de nouveau
recouverts et redeviennent des instruments de musique. Les enfants eux-mêmes
sortent du jeu : « On peut redevenir des petits garçons », comme le faisait
remarquer un des enfants du groupe. Les enfants souhaitaient « bonne nuit »

1. Groupe animé par Pascale Maddalena et Pierre Weber. L’élaboration clinique du
groupe était assurée par Françoise Nadal. Ce type de groupe s’inscrit dans le cadre des
activités spécifiques d’un CMP.



Objet médiateur et groupalité 85

aux instruments, sûrs de les retrouver la semaine suivante, intacts parce que
protégés, appartenant à ce groupe et à personne d’autre.

Le temps de reprise et de mise en mots, entre la fin du jeu et la fin du groupe,
annonce la séparation. Apaiser les tensions en cachant les instruments permet
à ce temps de se dérouler de façon plus tranquille, même s’il reste un moment
difficile. Pour ces enfants, la limite entre le réel et l’imaginaire reste encore
floue. Les rituels d’entrée et de sortie du jeu (différents des rituels d’entrée et
de sortie du groupe) prennent donc toute leur importance.

En même temps qu’est mise au travail la fonction de contenance,
l’alternance de la présence et de l’absence favorise l’intégration des
contenants de pensée et le développement du processus de représentation.
Naturellement, la complexité du travail psychique entrepris suppose un
accompagnement thérapeutique individuel et/ou familial dans le cadre
de l’institution. On voit, grâce à cet exemple, combien une modification,
un ajustement interne est parfois nécessaire pour rendre au dispositif
sa pleine efficacité symbolique. D’autre part, le lieu où se déroule le
groupe n’est jamais un lieu neutre. Il est souvent multifonctionnel à
l’intérieur de l’institution et il faut du temps pour qu’il devienne le lieu
du groupe peinture ou celui du groupe modelage. Comment créer un
espace spécifique qui ne soit pas réductible à un acte et qui persiste dans
son identité de cadre, d’une séance à l’autre ? Cela nécessite une énergie
particulière de la part des thérapeutes et un consensus institutionnel.
L’institution, si elle est déniée dans sa fonction même de méta-cadre, fait
retour d’une manière ou d’une autre, sous forme effractive, dans le cadre
même du groupe.

En 1980, François Gantheret anime avec une collègue un groupe d’observation
au sein d’un CMPP1 Le groupe a du mal à se mettre en place, et au bout de
quelques séances, l’excitation monte et les enfants maculent de peinture la
salle qui n’est en rien prévue pour ça. La femme de ménage se plaint au
directeur et le groupe est remis en cause au cours d’une synthèse. L’événement
remobilise les thérapeutes autour de la finalité propre de leur groupe, et les
relations transférentielles peuvent prendre corps au travers de la réalisation de
dessins collectifs. Une structure groupale centrée sur une médiation s’instaure,
et une véritable processualisation psychique s’opère. Les enfants peuvent se
situer à partir de l’attention qui leur est prêtée. Le retour institutionnel, dans

1. Cf. l’intervention de F. Gantheret au colloque de Lyon intitulé : « Psychothérapie et
institution » (CMPP Rockefeller, janvier 1981).

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



86 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

ce cas précis, a réouvert un espace clinique que l’habitude ou la routine avait
forclos.

N

Le passage par le médiateur

L’exemple d’un groupe thérapeutique rassemblant des adolescents en
situation limite va mettre en évidence l’une des fonctions de dépôt de
l’objet médiateur.

Au début du groupe, la situation est tendue, les silences lourds et les rires
crispés. L’un des thérapeutes propose aux participants de se servir du paper-
board pour écrire ou dessiner « ce qui leur passe par la tête en ce moment ».
L’un des adolescents se lève et dessine silencieusement la tête à Toto. Les rires
fusent avec quelques commentaires désobligeants sur quelques membres du
groupe. Un autre se lève et caricature deux bras levés en signe de détresse ou
de victoire... Puis quelqu’un d’autre trace le corps et enfin quelqu’un rajoute
les jambes. Le personnage qui résulte de l’ensemble est moche et bancal. On
le persifle, on se moque. Un thérapeute propose :

– Et si on lui donnait un nom ?

– On pourrait l’appeler « Poujitas » !

– Pourquoi ?

– Ça rime avec « dégueulasse » !

Tout le monde rigole et s’ensuit un jeu maniaque d’attribution de tout ce qui
ne va pas à Poujitas, et à chaque fois, un adolescent se lève pour dessiner un
nouvel attribut à l’anti-héros. Il se trouve ainsi très vite affublé d’une poubelle
sur la tête, d’instruments divers dans ses poches ou au bout de ses bras. Le
groupe se construit autour d’un mot d’ordre itératif qui déclenche des salves
unitaires de rire, à chaque fois que quelque chose va de travers, se bloque ou
dysfonctionne :

– C’est la faute à Poujitas !

Ce personnage dérisoire est devenu la projection de toutes les parts défec-
tueuses de chacun, ce qui permet au groupe de trouver sa première unité, une
unité narcissique fragile construite autour de l’élaboration d’un contre-objet.
Le contre-objet est en quelque sorte une image de soi négative, formalisée
et déposée initialement dans le groupe qui vise peu à peu à l’estomper pour
la dépasser. L’objet médiateur joue le rôle à ce niveau d’un objet-dépotoir
transitoire. De même que les linguistes parlent d’embrayeur du discours, il est
permis de qualifier les objets médiateurs d’embrayeurs d’imaginaire.

Spontanément l’enfant a recours aux objets et aux images pour
mobiliser ses ressources psychiques. Comme l’a montré Winnicott, le



Objet médiateur et groupalité 87

jeu et plus spécifiquement le dessin ont un rôle central pour la maturation
de l’enfant, dans la mesure même où ils vectorisent la fantasmatisation et
favorisent la construction des objets internes. Les imagos parentales sont
intégrées comme figures prototypiques de l’intersubjectivité et premiers
organisateurs des relations groupales.

Le problème survient lorsque ces médiateurs naturels sont en panne
ou font défaut. Le groupe à médiation a pour fonction première de
pallier ces manques. Quand le playing n’est pas en mesure de servir
de mode d’organisation interne du rapport aux jouets et aux objets
matériels basiques, il importe de proposer à l’enfant un modèle externe à
introjecter à partir d’un cadre transférentiel structurant. Pour ces enfants
qui ne savent pas jouer sans détruire ou qui n’ont pas véritablement
accès au jeu, les médiations du groupe thérapeutique viennent relancer la
dynamique de la symbolisation. On peut dire ainsi que l’objet médiateur
est un facilitateur de la processualisation interne. Plus les médiateurs
sont investis et plus l’attraction affective est forte, qui sert de moteur au
changement interne.

À ce niveau, deux registres sont déterminants pour la mise en place
d’une fantasmatisation structurante : l’économie groupale et l’élan créa-
teur. La créativité de l’enfant, selon les types de pathologies rencontrées,
demande soit à être canalisée, soit au contraire à être stimulée. L’em-
ballement créatif ou la stérilisation des flux de production interne sont
les dérives à combattre. Tantôt l’enfant déborde en tous sens ; il est
surstimulé par les excitations perceptives et la destructivité interne prend
le dessus, le poussant à anéantir l’objet trop excitant. Tantôt l’enfant
est en retrait du monde, il reste insensible à toute présence et les purs
flux sensoriels suffisent à remplir son espace psychique. Dans un cas
comme dans l’autre, le thérapeute a affaire à la régulation de la créativité,
qu’elle soit excessive ou tout simplement manquante. Comment agir
sur les flux pulsionnels qui régissent le processus créatif ? Comment
freiner, restreindre ou à l’inverse redynamiser les mécanismes psychiques
à l’œuvre ?

Dans le cas où le groupe est suffisamment équilibré, une osmose
s’opère et l’harmonisation s’installe, au fur et à mesure des séances,
entre l’excès et le manque. Mais, dans la plupart des cas, l’aide active
des thérapeutes est requise. Soit l’un d’entre eux soutient et stimule
individuellement la recherche créative d’un enfant, pendant que l’autre
reste présent à l’ensemble du groupe, soit il est nécessaire d’isoler, un
temps, celui qui, trop intempestivement, fait montre d’un imaginaire
luxuriant. Cependant, quoi qu’il arrive, il importe que les thérapeutes
manifestent leur intérêt constant pour la médiation artistique choisie,


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



88 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

qui demeure, par principe, le vecteur d’attachement, d’unité et de sens.
Ainsi, les débordements créatifs demandent à être précisément distingués
des débordements transgressifs. L’imaginaire de l’enfant a à être guidé,
canalisé, orienté vers le médium, mais jamais à être frappé d’interdit,
car c’est par l’expression imaginarisante que passe ici, par prédilection,
l’élaboration du sens.

L’autre registre essentiel est celui du groupe. Dans la mesure où le
clinicien sait combien la dimension groupale est cruciale, il va pouvoir
déployer un dispositif thérapeutique qui mette en congruence la place
des médiations avec les différentes interactions qui surviennent au cours
de l’évolution d’un groupe. La synergie psychique s’opère ainsi autour
et à partir des objets médiateurs comme embrayeurs.

N

Restaurer l’ambivalence

Dans les groupes d’enfants limites, l’objet est partiel et clivé, dans
le meilleur des cas, ou attaqué et détruit. La restauration de l’objet
passe par le médiateur comme vecteur potentiel de subjectivation. C’est
l’intégration d’un objet restauré qui a le pouvoir de subjectiver, et cette
intégration nécessite ces intermédiaires que sont l’objet matériel qui
s’interpose et le thérapeute qui en dispose. L’objet médiateur devient le
support indispensable à la mise en œuvre d’un transfert qui prenne sens.

L’objet est à utiliser et à faire travailler dans le sens d’une remise
en perspective interinstancielle. Les mécanismes psychiques mobilisés
peuvent se comprendre en termes de conjonction et de disjonction.
Mettre au travail cette complémentarité paradoxale ouvre la voie à
la symbolisation. Le modelage, la peinture ou le collage collectif qui
se créent sont à la fois des réalisations qui rendent présente l’unité
conquise de l’objet primaire et des témoignages vivants de la période
antérieure du clivage. Le moment clé de l’unification objectale est
travaillé symboliquement par la création groupale qui, peu à peu, prend
forme et sens dans une globalité réunifiée dans une même matière et dans
un même lieu. Mais, ce qui importe le plus à signifier à ce niveau, c’est
la persistance active, au sein même de la production du groupe, des états
antérieurs. La destructivité et l’attaque, l’idéalisation et la perfection
sont contenues à l’intérieur de ce qui est créé, comme des moments
constitutifs et comme des stigmates de ce qui est en train d’être dépassé.
Le processus psychique qui caractérise la position dépressive selon
Mélanie Klein est ici externalisé et mis au travail au sein du processus
groupal de création.



Objet médiateur et groupalité 89

La résultante concrète de la démarche apparaît parfois rapidement,
parfois au bout de longues et difficiles séances marquées par une
destructivité massive et où les thérapeutes n’ont d’autre alternative
que de tenir : soutenir, contenir et maintenir aussi bien la psyché des
participants que le dispositif groupal lui-même. Ce moment correspond
à une coprésence du clivage et de l’unité objectale. L’objet est là à la fois
uni et clivé dans l’objet médiateur, produit et créé groupalement.

Le verbe anglais to cleave témoigne de ce double mouvement dans
l’acte créateur puisqu’il signifie aussi bien se couper, se cliver qu’adhérer.
C’est le même terme qui possède les deux significations opposées de
division et de fusion. Aussi est-il possible de concevoir un objet capable
de cumuler en son sein ces fonctions psychiques antagonistes. L’action
de créer dans le groupe thérapeutique permet véritablement de donner le
jour à quelque chose qui n’a pas forcément de valeur esthétique, qui n’est
pas forcément valorisé par le groupe, qui n’est pas forcément conservé et
qui peut même être aussitôt mis à l’écart ou au rebut. Pourtant ce quelque
chose, relégué, oublié mais conservé dans le fond d’un placard, garde la
trace et porte la marque d’une étape décisive et préparatoire à l’évolution
élaboratrice du groupe.

Je propose d’appeler ce type de production groupale un objet uniclivé
ou pour reprendre ce que la langue anglaise a marqué dans son évolution,
un cleft object, c’est-à-dire une réalisation commune qui ouvre au
dépassement du clivage par sa concrétisation unificatrice. La double
face de la figurine modelée, la double perspective du collage effectué,
les configurations internes du dessin collectif, rendent compte du mou-
vement spécifique de la médiation qui s’opère. Malgré les oppositions
et les antagonismes, l’unification de l’objet est devenue un fait tangible,
réel, perceptible dans le résultat concret du travail de création, et qui peut
dès lors être introjecté par chacun des membres du groupe à leur propre
rythme, dans la mesure même où cet objet médiateur constitue l’objet
manifeste qui marque une phase groupale décisive. Au bout du compte,
l’ambivalence se fait jour et donne un sens nouveau à l’objet pris dans sa
totalité. L’ambivalence va pouvoir prendre corps dans le transfert groupal,
à partir des productions qui apparaissent après le moment charnière de
l’objet uniclivé.

Le monstre est en lien avec ce type d’élaboration.

Dans le groupe précité, un enfant se saisit, après la levée du voile, d’un
instrument de musique brésilien bizarre, avec deux trous et qui résonne
quand on parle dedans. Il s’approche de la thérapeute qui participe au jeu
et demande : « Fais le monstre ! » À ce moment-là, lui joue l’enfant qui est

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



90 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

terrorisé par l’animal aux cris étranges. Dans le jeu l’enfant éprouve le plaisir
d’avoir peur : l’objet terrifiant est là, l’objet qui suscite cauchemar et angoisse,
mais il est en même temps conjuré par la présence rassurante de l’adulte qui
participe au jeu. Ce qui est important, c’est que les deux aspects soient réunis,
directement ici ou indirectement lorsqu’il s’agit d’une peinture ou d’un dessin.
Peur et joie, amour et haine émanent de la même source et sont combinables
dans un mouvement relationnel qui préserve l’unité de l’objet. De plus, le
cadre contenant du groupe thérapeutique permet le déplacement dans le
faire-semblant du jeu qui autorise le passage de la satisfaction pulsionnelle
brute agie à la satisfaction jubilatoire symbolisée.

On pourrait trouver dans le champ socioculturel de nombreux
exemples illustrant la présence de l’objet monstrueux. Dans les contes,
dans les films ou les jeux vidéo, la figure du monstre est déclinée de
multiples manières mais, toujours pour mettre en œuvre une tentative de
domination ou de conjuration de telles figures angoissantes.

N

Les traitements de l’objet médiateur

Dans la construction groupale de l’objet médiateur, il reste à interroger
la dimension relationnelle proprement dite. En quoi et comment l’objet
matériel condense-t-il les modalités singulières du rapport à l’objet
pulsionnel ? En somme, pourrait-on se demander, comment l’objet se
profile-t-il derrière l’objet ?

Trois possibilités se présentent pour comprendre ce qui est ici en jeu
avec l’objet médiateur. L’exemple du masque va nous servir de base.

Dans les groupes fondés sur la création de masques, l’objet est
d’autant plus investi qu’il est l’objet du plus grand soin. Plus l’enfant
ou l’adolescent va se prêter au jeu, plus la réalisation finale prendra
de prix ; au point parfois que certains masques deviennent porteurs
d’une idéalisation extrême. Le masque devient idole, à partir du moment
où il n’existe plus aucun écart entre lui et l’objet. L’ombre de l’objet
est tombée sur l’objet. Toute attaque contre le masque ainsi réalisé va
devenir une attaque contre soi. Il ne saurait plus y avoir de distance ni
de malléabilité. L’objet est conçu comme parfait et intouchable. Quelque
chose de figé s’installe, qui va bien au-delà de la simple esthétisation.
L’objet n’est pas beau, il est statufié dans une coprésence éternelle avec
soi.

On se rend compte que, dans une telle perspective, la création grou-
pale s’englue dans un impossible dépassement. L’idolisation bloque le
processus créateur et risque d’annuler les effets thérapeutiques du groupe.



Objet médiateur et groupalité 91

La relation transférentielle s’épuise dans la contemplation statique
d’une matérialité indépassable. H. Prinzhorn postule l’existence d’une
capacité créatrice propre à tout sujet qu’il appelle la Gestaltung (1984).
L’expression active de cette créativité en puissance est nécessaire à
l’épanouissement de soi. La Gestaltung s’est ici perdue au cœur d’une
matière qu’elle n’est plus capable d’animer, ni de dynamiser. Le masque
n’est plus qu’une coquille vide où s’empêtre le sens.

Une autre manière d’appréhender le masque est de le ramener à
une relation métonymique à l’objet. Le masque est en partie l’objet,
il en est comme la relique, ce morceau du corps du saint qui était
conservé précieusement et qui servait à consacrer un lieu. Le masque
porte la marque de l’objet et il est lié ombiliquement avec lui. Si ce type
de rapport se perpétue et s’enlise, il risque de basculer du côté de la
fétichisation. La relique n’est qu’en partie l’objet et ne peut le figurer
que partiellement. Le masque peut porter les stigmates de l’objectalité,
mais il ne saurait y ouvrir totalement, car le sujet reste encore fixé au
caractère primaire de l’objet sans pouvoir amorcer son dépassement.

Le dépassement effectif ne survient qu’avec le rapport de métaphori-
sation propre à l’icône. L’icône symbolise l’objet, elle n’est plus direc-
tement et simplement l’objet. Elle en représente toutes les potentialités
qui peuvent s’incarner ailleurs. Pris selon ce nouveau rapport, le masque
ne se réduit pas à un seul sens, il acquiert une polysémie dynamique. Il
n’a plus de sens unique, il est multiforme et sert d’embrayeur à une
communication active avec l’autre. L’altérité n’est plus une menace
contre laquelle il convient de se protéger mais une ouverture créatrice,
un enjeu stimulant de la rencontre. Le masque devient ainsi capable de
transitionnaliser et de susciter son propre dépassement. Il n’est investi
que comme facilitateur relationnel et n’a plus lieu d’être, en dehors de
cette fonction. L’objet icônique est essentiellement un transmetteur, il
n’a pas d’autre valeur que celle d’intermédiaire permettant l’accès à
l’objet et de vecteur d’enrichissement de la relation qui s’instaure. En
tant que forme iconique, le masque peut constamment ouvrir des voies
nouvelles, dès que sa dimension créative est sollicitée. Masque d’amour
ou de guerre, masque de joie, de colère ou de tristesse, il est l’objet de
toutes les métamorphoses que les variations du modelé ou des marques
de peinture qui l’animent lui font subir. L’icône change, bouge, évolue
de façon originale, tout en demeurant la même chose, c’est-à-dire objet
de représentance de l’objet.

Idole, relique ou icône, l’objet médiateur trouve des sens divers au
cours de l’évolution du groupe à médiation et, à chaque fois, il témoigne
de l’état actuel des relations à l’intérieur du groupe. Aussi importe-t-il


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



92 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

au plus haut point de repérer et d’analyser la manière dont chacun des
participants traite l’objet, quand le groupe n’est pas encore constitué
comme tel. Par la suite, c’est le fonctionnement groupal lui-même qui va
inférer directement la manière d’utiliser l’objet et de l’impliquer au sein
des relations transférentielles.

N

Les actes symboliques

Une place particulière doit être faite aux actes symboliques. Dans le
travail groupal médiatisé, les processus psychiques de la symbolisation
nécessitent d’être externalisés dans des actions repérables et interpré-
tables comme telles. L’acte n’est pas ici synonyme de court-circuitage
du penser, mais au contraire le passage obligé pour accéder au penser.
L’étayage sur le corps et la gestuelle permet de déployer d’abord
spatialement ce qui va par la suite se temporaliser pour pouvoir être
introjecté comme moment d’une processualisation.

Trois types d’acte symbolique sont à reconnaître en priorité : ceux qui
concernent la substitution, ceux qui touchent la séparation et enfin ceux
qui ont à voir avec la sublimation.

Le travail psychique de métaphorisation repose sur la plasticité des
représentations. Jouer sur le déplacement, remplacer une image par une
autre renforce cette plasticité. Chacune de ces opérations de substitution
est délimitée, répétée, voire ritualisée dans les différents moments de
la séance, afin qu’elle puisse être introjectée comme acte du penser.
Notons bien qu’il ne s’agit nullement de rites stéréotypés, mais d’actions
créatrices à valeur symbolisante. Ce type de ritualisation intégratrice est
à même aussi bien de réfréner les élans maniaques que de stimuler une
symbolisation arrêtée, car il mobilise d’abord tout le corps et développe
une mimo-gestuelle adaptée, avant que l’action puisse être psychisée.

Dans le groupe, toutes les actions consistant à détacher, découper,
déchirer, participent de la séparation. L’objet demande à être attaqué,
dépecé, rompu, brisé, pour pouvoir être ensuite réparé et réunifié.
Le groupe collage est, à ce titre, particulièrement signifiant. L’enfant
commence par détruire l’unité préexistante des images choisies en les
découpant. Ce n’est que dans un second temps qu’il construit ses propres
représentations en réalisant l’ordonnancement et le collage des morceaux
de représentations antérieures. Une fois ce travail de restauration des
images effectué, l’ensemble peut se scénariser sur un mode fantasmatique
et temporel ou rester un agrégat brut non intégré.

L’enfant ajoute parfois des dessins, des éléments de jonction pour
conférer un sens unitaire au collage. Le cas de Sébastien, présenté par A.



Objet médiateur et groupalité 93

Rogelet (2005), met en évidence la portée thérapeutique d’un tel travail
de collage, en lien avec un accompagnement constant du clinicien dans
un groupe de longue durée. L’enfant peut éprouver une expérience de
séparation, sans rupture. La continuité du lien avec l’adulte et avec le
groupe ouvre la voie ici à la mise en place d’une relation d’objet stable
qui n’est plus affectée par les absences réelles. La séparation, mise en
sens dans les actes symboliques autour de l’objet médiateur et dans leur
verbalisation, s’internalise, peu à peu, comme structurante.

Parler d’action sublimatoire à propos des médiations mérite quelques
précisions. Sublimer est à entendre de deux façons différentes mais
complémentaires.

D’un côté, on peut dire avec Winnicott (1971) que l’enfant passe
d’une relation au ça à une relation au moi. L’action, comme expression
de la pulsion, se transforme en activité ludique où le plaisir se manifeste
sous la forme d’un orgasme du moi. La satisfaction qui résulte de l’acte
symbolique engagé ici n’est plus de l’ordre d’une jubilation psychique
qui se diffuse tout au long du jeu et qui procure un réel apaisement
des tensions, hors de tout passage à l’acte ou de tout agir. La pulsion
agressive ou libidinale trouve, dans ces conditions, une résolution de
type sublimatoire.

D’un autre côté, l’acte sublimatoire apparaît dans les mouvements
successifs du travail créateur qui configure l’objet. Dans la peinture ou
dans le modelage, on opère par ajout ou par retrait. À chaque étape, la
finalité du processus se précise. L’objet terminal se rapproche, en même
temps que l’apparence brute du matériau s’éloigne. L’acte sublimatoire,
c’est l’émergence d’une forme à travers une matière. L’intention dernière
du sujet transparaît dans l’objet enfin réalisé. Si toutes les étapes de la
composition sont contenues dans le résultat, on peut constater, malgré
tout, que l’unité de l’œuvre a opéré un dépassement de chacune de ses
parties. En tant qu’objet total construit au terme d’un trajet créatif plus
ou moins long, l’objet médiateur représente une élaboration psychique
achevée, obtenue par un traitement sublimatoire.

On pourrait développer de nombreuses formes de symbolisation par la
mise en jeu d’actes strictement repérés comme tels au cours des groupes
à médiation. Mais les trois S (substitution/séparation/sublimation) consti-
tuent les modalités les plus fondamentales du travail psychique effectué
dans ces groupes.

Je terminerai par l’évocation du risque de séduction narcissique
inhérent au groupe s’appuyant sur l’usage des médiations.

L’enfant ou l’adolescent investit en miroir ce qu’il sent être investi par
le thérapeute. Le conte, le modelage ou le collage ne sont plus saisis dans

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



94 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

leur potentialité propre, mais seulement pour faire plaisir à l’adulte qui
les propose. Le sujet se soumet au désir supposé de l’autre et reste dans la
conformité au lieu de passer à l’authenticité. Le miroir narcissique bloque
les effets transférentiels réels. Prise dans de tels enjeux narcissiques,
l’illusion thérapeutique se conforte et se prolonge dans les reflets du
même. L’illusion d’une véritable élaboration est d’autant plus grande que
les attentes sont fortes. Si la médiation doit être effectivement investie
par le thérapeute, elle ne doit pas devenir un leurre. On verrait alors
des enfants qui évoluent et font des progrès dans la technique picturale,
dans le modelage ou dans le maniement de certains objets, mais qui en
resteraient au même degré d’immaturité psychique. L’objet utilisé, qu’il
soit trouvé ou qu’il soit créé, ne vaut pas pour lui-même, mais pour ses
fonctions médiatrices.

Certes, plus on a affaire à des pathologies régressées, plus l’ac-
compagnement groupal est difficile et plus les progrès thérapeutiques
demandent à être jalonnés et évalués spécifiquement. La présence de la
fantasmatique originaire, quels qu’en soient les formes et les niveaux,
demeure la référenciation cruciale pour apprécier les différentes étapes
de la dynamique des groupes médiatisés1.

1. Le chapitre 3 est une version remaniée d’un article « Objet médiateur et groupalité »,
paru dans la Revue de psychothérapie psychanalytique de groupe 2003/2 - no 41, 15-27.



Chapitre 4

Construction
du cadre-dispositif

en situation individuelle
ou groupale

Anne Brun

DANS LE CONTEXTE ACTUEL d’une prolifération des thérapies à
médiation artistique, référées à des champs théoriques très hétéro-

gènes, souvent désignées par l’appellation floue d’art-thérapie, qui ne
renvoie à aucune conceptualisation d’ensemble mais à des fragments de
théorisation en archipel, il s’impose de dégager les conditions requises
pour la mise en place d’un cadre qui relève réellement de la psycho-
thérapie psychanalytique, et de définir les modalités spécifiques des
processus de symbolisation à l’œuvre dans de tels cadres. Ces dispositifs
thérapeutiques à médiation se définissent par trois préconditions fonda-
mentales : d’abord la matérialité de l’objet médiateur est utilisée comme
une « matière à symbolisation » (Chouvier et coll., 2002), tout en tenant
compte des associations verbales des patients, quand c’est possible, ou
des chaînes associatives groupales, ensuite le médium matérialisé est
utilisé comme un lieu d’articulation des transferts et contre-transferts,
comme un support sensoriel des liens transféro-contre-transférentiels,
enfin la prise en compte de la sensori-motricité conditionne le position-
nement et le travail d’interprétation des thérapeutes, qui mettent en jeu à
la fois leur propre sensori-motricité et la sensorialité du langage.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



96 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

DEUX TYPES PRINCIPAUX
DE DISPOSITIFS GROUPAUX,
EN PRATIQUES INSTITUTIONNELLES

Nous proposons de différencier deux types principaux de dispositifs,
aux enjeux fondamentalement différents, bien que le travail à partir
d’un médium malléable soit leur principe commun : les dispositifs de
médiation à création et les dispositifs thérapeutiques à médiation, en
d’autres termes les dispositifs culturels et artistiques et les dispositifs
analysants/subjectivants (Roussillon, 2012). Les groupes à création, qui
relèvent des dispositifs culturels et artistiques, se présentent souvent
comme « ouverts », et certains donnent lieu à des expositions de pro-
ductions : ils peuvent être animés par des infirmiers, des soignants non
psychologues ou psychologues, éventuellement par des artistes, plasti-
ciens ou musiciens, sans formation à la psychologie ni à la psychanalyse.
Ces cadres-dispositifs de médiations à création ne sont en effet ni fondés
sur l’exploitation du transfert ni sur une interprétation des processus à
l’œuvre, mais leurs enjeux concernent un accompagnement du travail
des productions, ainsi qu’une centration sur la capacité de créer et de
transformer des formes. Il s’agit donc essentiellement d’activer un pro-
cessus de mise en forme et de figuration, qui relève de la symbolisation
primaire (R. Roussillon), produisant les représentations de choses et
les représentactions1. Dans un tel cadre, l’accent mis sur la mise en
mots s’avère variable, l’attention portée à la dynamique de l’association
libre et aux chaînes associatives groupales ne se présentant pas comme
une précondition de ce type de dispositif. Ces ateliers à création ne
relèvent donc pas d’une pratique directement référée à la psychothérapie
psychanalytique, mais ils peuvent enclencher une dynamique de symbo-
lisation, qui a une portée thérapeutique certaine. C’est pourquoi ils se
situent plutôt dans la filiation de H. Prinzhorn, précurseur du recours à la
médiation artistique, qui a proposé une théorie de la Gestaltung, soit une
conception dynamique de la formation des formes artistiques, dans une
perspective plus esthétique que psychologique. (1992) Cette psychologie
de la mise en forme se fonde sur la pulsion d’expression, différente de la
pulsion freudienne, pulsion expressive définie comme le besoin de créer
des formes, envisagée par Prinzhorn comme autothérapeutique, en deçà
de tout cadre thérapeutique. Cette théorie de la Gestaltung est donc une
théorie de la créativité, qui ne se réfère pas à la théorie freudienne de
l’inconscient.

1. Voir le chapitre sur la symbolisation.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 97

Quant aux groupes thérapeutiques à médiation, qui font partie des
dispositifs analysants/subjectivants, ils relèvent au contraire du champ
de la psychothérapie psychanalytique, par la prise en compte du transfert,
focalisé par l’objet médiateur, et ils permettent d’interroger les enjeux
transférentiels, comme la dynamique psychique sous-jacente. Ces dis-
positifs sont centrés, comme les dispositifs artistiques à création, sur la
production de figurations, de représentations, de symboles, mais cette
production est cette fois subordonnée à l’objectif de dégager les enjeux
conscients et inconscients des figurations et représentations produites
et donc fondés sur la prise en compte de la dynamique transférentielle,
focalisée par l’objet médiateur, ainsi que sur l’analyse des processus à
l’œuvre dans le travail du médium malléable, avec un décryptage des
significations latentes ; les groupes thérapeutiques d’expression sont
fermés ou semi-ouverts, pour que le travail sur la fantasmatique groupale
inconsciente et la réalité psychique de groupe soit possible. Le travail
en groupe thérapeutique à médiation La spécificité des processus de
symbolisation mis en œuvre par ces groupes thérapeutiques à médiation
ne saurait relever seulement du rôle central joué par l’objet médiateur
mais elle concerne aussi les processus afférents à la dynamique groupale,
autrement dit elle met en œuvre des processus spécifiques mobilisés par
l’appareil psychique groupal. Enfin, les productions ne sont pas exposées
et restent dans l’intimité du groupe ou de la relation individuelle avec
un ou deux thérapeutes. Ces dispositifs sont nécessairement animés ou
supervisés par des professionnels de la psychologie.

En résumé, dans les dispositifs de médiations à création, il ne s’agit
ni d’exploiter le transfert ni d’interpréter les processus à l’œuvre, mais
d’accompagner le travail de production et de transformation des formes,
sans décryptage du sens des productions. Ces ateliers à création n’appar-
tiennent donc pas au champ de la psychothérapie psychanalytique, mais
ils peuvent enclencher une dynamique de symbolisation. Les dispositifs
thérapeutiques à médiation se réfèrent au contraire directement au champ
de la psychothérapie psychanalytique car ils sont fondés sur la prise en
compte de la dynamique transférentielle, focalisée par l’objet médiateur.
Il s’agit cette fois d’interroger la dynamique psychique sous-jacente
au travail du médium malléable et les modalités de l’appropriation
subjective.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



98 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Tableau 4.1. Groupes à création et groupes thérapeutiques à médiation

Groupes à création
Dispositifs culturels et artistiques

Groupes thérapeutiques
Dispositifs analysants/subjectivants

Groupe ouvert

Permutation possible des patients

Groupe fermé ou semi-ouvert

Permanence relative des patients avec
prise en compte des processus de groupe

Exposition possible Pas d’exposition : intimité des productions

Animateurs : artistes, éducateurs,
infirmiers, psychomotriciens, cliniciens

Pas de travail à partir du transfert

Animateurs : cliniciens ou autres soignants
de l’institution supervisés par un
psychologue et/ou psychanalyste.

Prise en compte du transfert : (sur le
médium, sur le cadre et sur le groupe)

Médium utilisé comme lieu d’articulation du
transfert et du contre-transfert.

Peu ou pas de prise en compte des
associations individuelles ou groupales
(verbales ou sensori-motrices...)

Prise en compte de l’associativité de
chaque patient et du groupe : associations
verbales (individuelles et chaines
associatives groupales) et associativité du
langage du corps et de l’acte

Mise en forme du médium et réalisation
d’objets, sans interprétation du sens des
productions ni des processus à l’œuvre.

Pas de décryptage des productions

Accompagnement souple du travail du
médium, du processus de transformation
des formes

Mise en forme du médium et interrogation
sur la dynamique psychique sous-jacente.

Analyse des productions à partir de la
dynamique transférentielle

Décryptage des significations
sous-jacentes des productions

(mais pas d’interprétation directe aux
patients)

Médium comme matière à symbolisation Médium comme matière à symbolisation

CADRE D’UNE PSYCHOTHÉRAPIE
PSYCHANALYTIQUE MÉDIATISÉE :
FONDAMENTAUX

Pour faire advenir la symbolisation dans un cadre de psychothérapie
psychanalytique médiatisé, il faut assurer les conditions de liaisons
interactives entre les différents processus à l’œuvre dans le dispositif
groupal, relatifs au médium, à la prise en compte de l’associativité
verbale et sensori-motrice, à l’implication du corps et de la sensorialité,
à la dynamique transférentielle, et enfin aux caractéristiques spécifiques
de la pathologie des patients. Il s’impose d’abord de dégager différents
écueils, fréquemment rencontrés par le clinicien dans sa pratique, relatifs
à la question de la matérialité de l’objet médiateur, à l’absence possible



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 99

d’utilisation du médium, aux attaques contre le cadre, aux éventuelles
indications ou encore au devenir des productions.

N

D’une utilisation bien tempérée des qualités
sensorielles du médiateur

Notre expérience de supervision en pratiques institutionnelles nous a
confrontés à une grande palette de modalités de fonctionnemment des
groupes à médiation, riches, cohérentes et inventives. Toutefois, certains
positionnements extrêmes dans le rôle attribué à l’objet médiateur au
sein de l’atelier à médiation ne permettent pas d’assurer suffisamment de
liaisons interactives et souples entre les différents processus en jeu. Le
clinicien est voué à naviguer entre Charybde et Scylla, entre un premier
écueil consistant à négliger les qualités sensorielles du médiateur en le
transformant en simple prétexte à la rencontre thérapeutique, le second,
à l’opposé, revenant à surinvestir le registre sensori-moteur au détriment
du registre verbal. Dans le premier cas, le clinicien semble considérer
le médium comme un simple prétexte à la rencontre thérapeutique,
au déploiement d’un lien transférentiel et d’une dynamique verbale
associative, sans prendre en considération les caractéristiques sensori-
motrices propres au médium. Les cliniciens dans cette perspective ont
alors tendance à privilégier les chaînes associatives groupales verbales,
comme si la verbalisation était la seule source de symbolisation. La
médiation est ainsi considérée comme une sorte d’échafaudage préalable,
dont on peut se passer dès qu’une dynamique groupale et verbale se
dessine. Il s’avère alors fort dommageable de faire l’impasse sur le travail
de symbolisation à partir du registre sensorimoteur. On scotomise de ce
fait un des deux termes du fameux paradoxe winnicottien du trouvé-créé,
à savoir la dimension du « trouvé ». Inversement, les cliniciens doivent
rester attentifs à ne pas négliger l’ensemble de la verbalisation, qui a
accompagné l’utilisation de la médiation, s’ils se centrent essentiellement
sur le registre sensori-moteur, au détriment du pôle verbal : la prise
en compte de l’associativité de chaque patient au cours du processus
de médiation, comme des associations verbales groupales, conditionne
en effet l’interprétation des processus en jeu. Il s’agit aussi pour les
cliniciens de ne pas revenir à des pratiques d’ergothérapie, qui ont
marqué l’histoire institutionnelle des hôpitaux psychiatriques.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



100 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

N

La présentation du médium et ses difficultés

Il ne suffit pas en effet d’utiliser la terre, la peinture, la danse,
la musique pour enclencher un véritable processus thérapeutique de
médiation. L’objet médiateur ne présente en effet aucune portée théra-
peutique en lui-même, indépendamment du cadre et du dispositif : c’est
la projection de la topique interne du sujet sur le dispositif/cadre, qui en
conditionne la portée thérapeutique. R. Kaës (2002, p. 11) insiste sur le
fait que « l’objet n’est médiateur que dans un processus de médiation ».
Il rappelle que Winnicott (1971, p. 26) souligne que ce n’est pas l’objet
qui est transitionnel mais qu’il représente la transition entre interne et
externe, entre état d’union à la mère et état où il est en relation avec elle,
en tant que quelque chose d’extérieur et de séparé. En ce qui concerne
toutefois les médiations thérapeutiques dans le registre des cliniques de
l’extrême, dont il est particulièrement question dans ce Manuel, il s’agit
bien moins de faire advenir la transitionnalité que ce qui n’est pas encore
advenu, selon une expression de Winnicott, au sens de ce qui n’a pas
encore pu être éprouvé ni représenté, de ce qui se trouve exclu du champ
de la symbolisation1.

Mise en place du cadre-dispositif et du processus de médiation

Les modalités de la présentation de l’objet médiateur par le clinicien
s’inspirent de ce que Winnicott (1960, 1962) appelle la « présentation de
l’objet » par l’environnement maternant. Il ne s’agit pas seulement selon
Winnicott d’offrir tel ou tel objet (le prototype étant le sein) mais de
l’offrir au bon moment, soit celui où l’enfant est prêt à le créer. C’est la
raison pour laquelle les thérapeutes ne doivent pas être interventionnistes,
en indiquant par exemple prématurément au patient tel ou tel choix
possible dans l’ensemble du matériel, ou en lui montrant de façon active
telle ou telle technique, ou en proposant à chaque séance une consigne
différente. Certains ateliers dits d’« art-thérapie » fonctionnent selon des
consignes et des thématiques différentes, données à chaque séance par les
« arts-thérapeutes » : ce type de fonctionnement, directif, voire pédago-
gique, ne relève en aucun cas de ce que nous désignons par « médiations
thérapeutiques ». Cependant, certains groupes thérapeutiques, comme
ceux d’écriture, fonctionnent avec des consignes préalables, mises en
forme par le clinicien : nous verrons ultérieurement, dans le chapitre
consacré au médium de l’écriture, que l’élaboration de ces consignes

1. Cette question sera abordée dans le chapitre consacré à la symbolisation.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 101

relève de l’analyse tant de la fantasmatique groupale que de traces
contre-transférentielles chez les soignants. Ces enclencheurs d’écriture
relèvent donc d’une prise en compte de la dynamique groupale et des
processus inconscients à l’œuvre dans le groupe.

De façon générale, les patients doivent non pas dupliquer telle ou telle
technique montrée par le thérapeute, ce qui introduit une dimension péda-
gogique d’apprentissage, mais pouvoir au contraire éprouver l’illusion
omnipotente de créer l’objet, à partir des éléments matériels trouvés au
sein du cadre thérapeutique. L’expérience clinique montre d’ailleurs que
jamais un patient, adulte ou enfant, ne s’empare d’une technique si elle ne
répond pas à la mise en forme d’un aspect actuel de sa problématique. À
ce sujet, la tâche des thérapeutes s’avère délicate et ne saurait être tracée
d’avance, car il s’agit d’accompagner les patients dans la découverte
des ressources du médiateur, et de choisir éventuellement le moment
approprié, de façon singulière selon les patients et les groupes, pour
présenter telle ou telle technique ; les Grecs désignaient ce moment
convenable ou opportun, cette occasion à saisir, par le terme de kairos.

La présentation de l’objet médiateur constitue un élément essentiel
de la mise en place du cadre dans les médiations thérapeutiques. Lors
des débuts d’une prise en charge, individuelle ou groupale, les cliniciens
rappellent les éléments permanents du dispositif, le lieu, l’horaire et la
durée des séances, individuelles ou groupales. Puis un clinicien énonce
la règle fondamentale, organisatrice du cadre, sur le modèle de la règle
fondamentale1 formulée à l’orée d’une cure psychanalytique. Cette règle
comportera de façon centrale la référence à l’objet médiateur, ainsi qu’à
l’association libre. On pourra dire, par exemple dans le cadre de la
médiation picturale :

« Vous pouvez dire ou faire avec les matériaux à votre disposition ici tout
ce qui vous vient à l’esprit, comme cela se présente à vous, sans critique
ni restriction, même si cela vous paraît futile, absurde ou déplaisant. Vous
pouvez utiliser tout ce qui est là pour faire de la peinture (ou autre), comme
vous voulez. Soyez aussi spontané que possible »

Dans la formulation de cette règle inspirée de la règle fondamentale
telle qu’elle a été énoncée par Freud, l’idée de la liberté dans l’utilisation
du médium apparaît fondamentale, ainsi que la référence implicite à
la libre associativité. Une différence essentielle avec la formulation
classique de cette règle est évidemment la référence au faire avec le
médium, ouvrant le champ à l’associativité sensorimotrice. On peut aussi

1. Sur la règle fondamentale, voir J.-L. Donnet, La Situation analysante, Paris, PUF,
2005.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



102 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

ajouter deux énoncés relatifs à la confidentialité de ce qui se passe dans
le groupe et à la restitution éventuelle d’échanges entre les participants à
l’extérieur du groupe, qui pourraient concerner ce qui se passe dans le
groupe à médiation. Cette dernière règle est à manier avec précaution
dans le cadre de la psychothérapie institutionnelle, qui nécessite à la fois
de préserver l’étanchéité entre les différents dispositifs, à la fois de ne
pas scotomiser ou dénier d’éventuels acting à l’extérieur du cadre, mais
en rapport direct avec ce cadre de travail.

Dans ce contexte, il s’agit principalement de laisser les patients
utiliser à leur gré l’ensemble du matériel mis à leur disposition. Ceux-ci
choisissent leur façon de peindre, leur matériel et leurs techniques, qui
peuvent éventuellement leur être présentées mais l’expérience montre
qu’un patient ne se saisit jamais d’une technique, si elle ne lui permet pas
de travailler un aspect de sa problématique. Les thérapeutes se laissent
utiliser par les patients, sans leur demander de représentation et sans
travailler le médium matérialisé avec eux, sauf occasionnellement, quand
cela présente un intérêt thérapeutique. Dans certains cas, comme dans
les groupes thérapeutiques d’écriture, un des cliniciens peut participer
au travail du médium, écrire ou modeler, etc., à condition qu’il garde
présent à l’esprit que sa production est une interprétation concrète, une
figuration destinée au groupe, un reflet de la fantasmatique groupale
inconsciente.

Avec les enfants, la formulation de la règle fondamentale1 s’impose
aussi, en adaptant l’énoncé selon les enfants concernés :

« On est là pour dire avec la peinture (ou la terre, la musique, les
marionnettes, etc.) et avec les mots ce qui se passe dans notre tête, ce
qui est difficile, ce qui fait mal, ce qui fait peur, et aussi ce qui fait plaisir.
On peut raconter avec la peinture (ou autre) et on peut parler. Vous (ou
tu) pouvez utiliser tout ce qui est là pour faire de la peinture (ou autre),
comme vous voulez. »

Le clinicien pourra alors énumérer les instruments et matériaux à
disposition. Il convient aussi de rappeler l’interdit de se faire mal – à
reformuler souvent ! – et, le cas échéant, l’interdit de sortir de la pièce
ou de tout inonder avec le robinet d’eau, en expliquant chaque fois aux
enfants les raisons de l’interdit. On rappellera aussi que les productions
réalisées dans le cadre thérapeutique restent au sein de la pièce, en
ajoutant qu’on pourra les regarder à chaque séance, « si on veut ». On
précisera par ailleurs les fonctions des cliniciens, par exemple dans le

1. La formulation de cette règle s’inspire de celle énoncée par G. Haag, dans le cadre de
groupes thérapeutiques d’enfants psychotiques et autistes.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 103

cadre d’un groupe animé par trois thérapeutes, on désignera les deux
thérapeutes auxquels les enfants peuvent s’adresser pour demander ce
dont ils ont besoin, en précisant qu’ils peuvent aider les enfants, mais
qu’ils ne font pas eux-mêmes de peinture (ou autre) ; quant au thérapeute
assis, le cas échéant, il est là pour écrire ce qui se passe dans le groupe,
« ce qu’on dit et ce qu’on fait », et il ne se lèvera pas pour participer aux
activités.

Refus ou difficulté à utiliser le médium

Il est préférable par ailleurs de ne pas forcer le patient à utiliser le
médiateur et d’être attentif au processus qui le conduira à la possibilité
de s’en saisir un jour librement, mais il convient aussi dans d’autres
contextes d’être vigilant à ne pas laisser s’installer dans le groupe des
résistances inconscientes à utiliser le médium, dommageables pour le
travail thérapeutique. Dans le premier cas de figure, un éventuel forçage
pourrait d’abord confronter le patient à des angoisses insupportables.

Dans le cadre de la médiation picturale avec des enfants psychotiques
par exemple, imposer d’emblée à certains enfants l’usage du pinceau peut
réactualiser des angoisses catastrophiques, pour des enfants dans le registre de
l’identification adhésive, pas encore prêts à utiliser un instrument comme tiers
entre eux et leur feuille. Selon les cas, ils peuvent avoir besoin de s’agripper
à la feuille, par un contact direct avec les doigts, ou de la caresser, avec leurs
mains dans la peinture. D’autres sollicitent d’abord un contact corporel avec
leur thérapeute, pour pouvoir accéder au médium, en prenant par exemple sa
main pour toucher le médium, ou en s’asseyant à ses côtés, en se collant en
quelque sorte au corps du thérapeute, pour « boucher » le trou de leur propre
corps, ou ne pas éprouver la distance avec le thérapeute comme un précipice
dans lequel ils pourraient tomber...

Dans de tels contextes, les modalités de présentation de l’objet
médiateur s’avèrent fondamentales pour que le patient puisse accéder à
une authentique dynamique de symbolisation. De façon générale, il s’agit
pour les cliniciens de résister à la destructivité des patients et d’organiser
une première « accroche » transférentielle sur le médium, dont les
modalités raconteront l’essentiel de la problématique du patient ; c’est la
raison pour laquelle il est impératif de ne pas court-circuiter, en pressant
de quelque façon que ce soit le patient, la dynamique symbolisante et


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



104 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

transférentielle mise en œuvre dans l’approche du médium, préalable à
une possible utilisation de ses qualités symboligènes1.

Dans le cadre des groupes à médiation pour enfants psychotiques,
voici la reprise commentée d’une séquence groupale, qui mettra en
évidence la complexité des processus en jeu dans la présentation du
médium malléable, ici à la fois la peinture et le groupe en tant que
tel : la problématique de l’enfant qui se transfère sur le médium et le
cadre-dispositif, ainsi que celle des liens familiaux, la problématique
institutionnelle, le contre-transfert et l’intertransfert des thérapeutes, les
qualités symboligènes du médium en lien avec les caractéristiques de
l’objet primaire.

La problématique de l’enfant :
transfert sur le médium et le cadre

Dans le cadre d’un groupe animé par trois thérapeutes, deux cliniciens
(un psychologue et moi-même en position d’observatrice écrivante) et une
infirmière, Kim, enfant de six ans, dans une psychose symbiotique présente
d’emblée une impossibilité à utiliser le médium ; il hurle, se débat dès que la
porte est refermée, il tape surtout l’infirmière mais aussi tout ce qui passe à
sa portée, arrache aussi les feuilles collées au mur, et les thérapeutes doivent
le contenir. Tantôt, il se laisse glisser à terre à côté de la porte, tantôt il
recommence à taper, dès qu’il n’est plus contenu corporellement par un adulte.
Si on lui présente une feuille, il la déchire et il tente aussi d’arracher les feuilles
des autres enfants, fixées au mur. Au deuxième groupe, l’entrée dans l’atelier
est aussi violente, mais le thérapeute a l’idée de recoller au mur la feuille qu’il
a arrachée, tout en lui parlant de sa peur que sa maman disparaisse de la
salle d’attente et que tout soit éclaté et déchiré dans l’atelier. Nous évoquons
aussi sa peur que nous puissions devenir aussi méchants qu’il nous le raconte,
sa terreur que nous l’enfermions ou le frappions. L’enfant déchire à nouveau
la feuille rafistolée, le thérapeute la recolle tranquillement et commence une
alternance entre arrachage de l’enfant et rafistolage des lambeaux par le
thérapeute. Au troisième atelier, s’institue une sorte de rythme entre l’enfant
et le thérapeute, Kim arrache de plus en plus doucement la feuille et attend
que le thérapeute l’ait recollée pour doucement la déchirer, mais pas trop...
Néanmoins, il coule littéralement à certains moments au pied du mur et essaie
de sortir, toujours dans une terrifiante panique.

1. Le lecteur pourra trouver de nombreux exemples de l’approche préalable souvent
nécessaire à une possible utilisation du médiateur par l’enfant dans l’ouvrage Médiations
thérapeutiques et psychose infantile, A. Brun, 2007-2010.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 105

La problématique institutionnelle et familiale

Dans un premier temps, les thérapeutes, lors des reprises, projettent leur
agressivité, déclenchée par le vécu groupal, à l’extérieur du groupe, sur
d’autres professionnels du CMP, accusés de ne pas avoir assuré un travail
préalable de séparation mère/enfant, avant de poser un peu trop vite une
indication groupale !

Figures du contre-transfert et de l’intertransfert

Puis, l’infirmière se plaint de porter seule l’interdit et de subir la violence de
l’enfant, sans être suffisamment aidée. Le thérapeute psychologue se porte les
séances suivantes à son secours, au point d’assurer seul la prise en charge
difficile de cet enfant. Lors de la quatrième reprise, il déclare que cela suffit,
qu’il ne supporte plus de faire autant violence à cet enfant, qu’on ne compte
plus sur lui ; l’observatrice ressent la présence en filigrane, de l’idée qu’elle
a le beau rôle, à écrire ce qui se passe, sans intervenir, et elle formule ce
mouvement d’humeur sous-jacent... Aucune agressivité ni mouvement de haine
n’apparaissent à l’égard de l’enfant, mais les mouvements intertransférentiels
sont apparemment liés à la question de l’attitude à adopter. Finalement, après
discussion, les thérapeutes décident de lâcher prise, la porte restera ouverte,
avec possibilité de présence de la mère dans le couloir et si l’enfant ne parvient
pas à rentrer dans le groupe, eh bien la prise en charge s’arrêtera et sera
reportée ultérieurement... Apparaît finalement ici l’alternative sous-jacente de
« ou le groupe et la symbiose des thérapeutes, ou l’enfant, la casse du groupe
et la dissension... ».

Spécificité de l’utilisation des qualités symboligènes du médium (matériau et
clinicien)

Les séances groupales continuent donc la porte ouverte, avec la mère à vue
dans le couloir, femme aussi très en souffrance, et, pendant quelques séances,
la feuille de peinture sera par terre, à la lisière de l’atelier, et Kim acceptera
peu à peu que le clinicien dessine le contour de ses pieds sur la feuille, puis
celui de ses mains, puis Kim commencera à peindre, par terre puis sur le mur
tout au bord de la porte, et, à la sixième séance, mère et enfant accepteront
que nous fermions cette porte. Ce processus montre comment cet enfant a peu
à peu pu utiliser la feuille comme médium entre lui, le thérapeute, le groupe,
sa mère, comment il est concrètement rentré sur le cadre de la feuille, par
morceaux, traces de pieds, de mains, et comment il a accepté finalement de
la traiter comme un objet pour symboliser quelque chose de lui.

Un enfant porte symptôme du groupe, porte-symbiose, porte-violence
et porte-haine

Ce déplacement des vécus d’arrachement sur le traitement des feuilles est
typique des débuts de groupe avec des enfants dans une psychose symbiotique,
entre sentiment/sensation d’arrachement d’une peau commune et éprouvés

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



106 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

de chute, d’écoulement, matérialisés ici par l’effondrement corporel de Kim,
s’il n’est plus tenu par ses gestes de violence ou par un thérapeute. Par ailleurs,
Kim apparaît ici comme le porte-symptôme d’une angoisse groupale d’être
enfermé dans le ventre maternel du groupe, dont il serait impossible de sortir.

Les vécus contre transférentiels et intertransférentiels ont joué un rôle détermi-
nant dans ce processus : l’alliance inconsciente (R. Kaës) des thérapeutes
est d’abord déterminée par le déni de leur haine à l’égard de Kim, par
la conviction qu’ils seront de bons parents pour Kim, capables de séparer
cet enfant de sa mère vécue comme toute-puissante et symbiotique, et par
la nécessité alors inconsciente de préserver la symbiose entre thérapeutes.
L’alliance inconsciente repose donc sur le déni de la haine et de la violence
inhérente au lien symbiotique, ainsi que sur une formation narcissique
commune, la conviction d’être des thérapeutes tout-puissants, capables de
résoudre des situations extrêmes ! On constate que c’est le renoncement à
cette toute-puissance thérapeutique, qui permet à la situation d’évoluer, mais
l’aménagement du cadre a évidemment aussi été décidé pour préserver le
lien symbiotique entre les thérapeutes, prêts à penser l’exclusion de l’enfant
pour « sauver » le groupe. Cette haine d’abord déniée à l’égard de l’enfant
porte-violence et porte haine est réapparue ultérieurement, quand Kim s’est
intégré au travail groupal, soudant à nouveau les thérapeutes autour de ce vécu
partagé face à l’omnipotence, et la destructivité de cet enfant qui s’exprimait
dans le lien aux autres enfants du groupe. Il s’agissait là d’un retour du
clivé, au moment où l’enfant mobilisait chez les thérapeutes un souci extrême,
mais aussi, les cliniciens, selon un transfert par retournement (R. Roussillon),
devenaient porteurs de la haine de cet enfant pour le groupe et de celle du
groupe à l’égard de cet enfant violent.

La confrontation première du patient au médium réactualise donc
les modalités premières du lien à l’objet, qui peuvent justement être
élaborées grâce aux différents facteurs entrant en jeu dans le processus
d’accès à la symbolisation par transfert sur le médium. Le groupe théra-
peutique à médiation permet au patient de réactualiser son lien aux objets
primordiaux, dans la réalité psychique de groupe (Kaës, 1993, p. 81-88)
et dans la réalité matérielle de son utilisation du médium malléable.
Ce qui spécifie cette réactualisation des modalités premières du lien à
l’objet dans les groupes à médiation est la dimension sensorimotrice
de ses manifestations : le médium, dans sa matérialité même, mobilise
des expériences sensori-affectivomotrices non symbolisées, qui vont
se remettre en travail dans la réalité actuelle du groupe à médiation.
Nous préciserons ultérieurement ces problématiques, dans le chapitre
sur le transfert. On peut aussi les rapporter au chapitre de R. Roussillon,
sur le médium et les pathologies narcissiques identitaires, où il évoque



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 107

l’environnement médium malléable en rapport avec les qualités propres
au médium. On pourrait, à l’appui des propositions de R. Roussillon,
dire que Kim témoigne d’un environnement médium malléable détruit et
intransformable.

De la résistance du clinicien aux attaques contre le médium

De façon générale, la destructivité des patients souffrant de patholo-
gies narcissiques identitaires se focalise souvent sur un refus d’utiliser
le médium. Il s’agit alors pour le clinicien de transformer en levier
thérapeutique cette forme d’attaque du cadre par une résistance à la
destructivité et par une mise en sens des passages par l’acte au sein du
groupe, dans la dynamique transférentielle.

Une des modalités d’attaque les plus fréquentes du cadre, dans le contexte
de groupes thérapeutiques d’écriture en prison1, s’avère le refus du passage
à l’écriture ou la difficulté d’utiliser l’écrit dans sa valeur subjectivante. Cette
attaque du fondement même du groupe, l’écriture, revient à une impossibilité
d’utiliser un objet médiateur, la feuille pour écrire, à l’interface entre soi et
l’autre. Utiliser le médium de l’écriture suppose aussi rompre le lien perceptif
immédiat à l’autre, et accepter un écart entre les choses et leur représentation.
Mais il s’agit aussi de confronter les thérapeutes à une impuissance radicale,
en refusant d’utiliser le médium qu’ils proposent, ce qui suggère une autre
interprétation de ce processus, à partir précisément de l’analyse des vécus
contre-transférentiels d’impuissance ou de découragement, qui relèvent d’un
transfert par retournement (Roussillon, 1999, p. 14-15). Le détenu fait alors
vivre au thérapeute la détresse, le désespoir, le retrait qu’il n’a pas pu vivre
dans son histoire, plus précisément ce qu’il ne sent pas de lui, ce qui est
trop douloureux à se représenter pour être inscrit dans la symbolisation. La
prise de conscience du sens de ces éprouvés permet au thérapeute de se
dégager de la destructivité à l’œuvre, et de s’attacher à les restituer dans la
dynamique groupale.

Cette attaque ou ce détournement des consignes d’écriture proposées par
les thérapeutes peut s’entendre comme une des figures d’un processus de
désubjectivation, fréquemment rencontré dans le cadre de la prison. Il s’agit

1. La mise en place d’un cadre-dispositif hebdomadaire d’écriture avec des détenus
s’est effectuée pour moi avec le statut d’intervenante extérieure dans une maison d’arrêt
pour hommes au sein d’un SMPR (service médico-psychologique régional). Ce groupe
d’écriture est animé par deux psychologues, un jeune psychologue chercheur préparant
un doctorat de psychologie, qui écrit avec le groupe, et moi-même, qui n’écrit pas. Sur les
groupes thérapeutiques d’écriture en prison, voir A. Brun (2012), in V. Estellon, F. Marty
et coll., Cliniques de l’extrême, Paris, Armand Colin.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



108 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

de ne plus sentir, de ne plus éprouver de désir, de ne plus penser pour ne
pas être confronté à des éprouvés insupportables. D’autre part, il peut aussi
s’agir de ne rien inscrire sur la feuille d’autre qu’une description pure et simple
du monde extérieur, quotidien, soit une sorte de fixation du perçu, dans un
texte objectif, pour ne pas être confronté à la souffrance, à l’impuissance. Ce
processus peut s’interpréter comme une défense face à la situation extrême
d’enfermement, potentiellement désespérante : il s’agit de se protéger en
quelque sorte du retour des souvenirs car une souffrance trop extrême pourrait
advenir avec l’évocation du passé, ou de ses désirs. Je propose de considérer
cette défense contre l’écriture, contre l’imaginaire, comme une forme possible
des logiques du désespoir, dont parle Green, qui consistent à se protéger d’un
retour à l’espoir en pratiquant une politique de terre brûlée. Tout se passe alors
comme si le monde interne était pétrifié, avec une impossibilité à éprouver des
affects et un retrait de la vie affective et relationnelle.

Un autre cas de figure consiste dans le vol du matériel mis à disposition des
détenus ! Dans mon expérience, les vols du matériel pour écrire, feuilles ou
stylos ont toujours concerné la mise en place d’un groupe, et, après avoir
été verbalisés par les thérapeutes lors de la séance suivante, ils ont cessé dès
qu’une dynamique d’écriture groupale s’engageait. Ils sont alors remplacés
par des demandes fréquentes d’emporter des feuilles ou un stylo ; les détenus
avancent que les feuilles de l’atelier sont « mieux » que celles de la prison,
avec un choix possible de couleurs, sans lignes prétracées (constatations à
entendre bien sûr pas seulement au pied de la lettre mais dans leur sens
symbolique !) et ils évoquent aussi leur désir de continuer à écrire seuls dans
leur cellule. Ces demandes m’étaient plus particulièrement adressées et j’ai
souvent été mal à l’aise de refuser cette réclamation de matériel somme toute
bien compréhensible ; je me suis rendu compte que les détenus me faisaient
vivre leur sentiment profond que je les frustrais de quelque chose qui leur
était dû. Winnicott (1956) a bien décrit la tendance antisociale et notamment
le vol qu’il relie à l’impression de s’approprier à juste titre quelque chose
de bon, qui a été retiré à l’enfant, et qui renvoie au lien premier à la mère.
Selon ce processus, se réactivait là dans le transfert sur la thérapeute l’imago
maternelle d’une mère frustrant un besoin légitime. Mon refus de donner du
matériel appartenant au groupe s’accompagne toutefois d’une mise en sens
de la demande, variable selon la dynamique transférentielle propre à chaque
groupe : je souligne par exemple le besoin d’emporter un élément concret du
groupe en réponse à l’angoisse que le vécu au sein de l’atelier ne s’efface ou
le désir d’obtenir quelque chose en plus des thérapeutes, ou encore je peux
interpréter le souhait d’emporter une feuille blanche du groupe comme un
désir de garder avec soi en quelque sorte l’écran de projection des idées du
groupe. Je désigne par-là l’écran blanc de la rêverie parentale, matérialisé
par la feuille blanche de l’atelier, unique en son genre.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 109

Il s’agit donc d’envisager ces passages par l’acte visant le médium comme
des « actes-signes, en quête de conteneur », selon un concept proposé par
Roussillon (1991, p. 170). Dans cette perspective, les actes n’apparaissent pas
comme de purs agirs évocateurs de tensions internes mais ils se présentent
comme une quête de sens et ils contiennent la « préconception d’un écran »,
d’une réponse de l’autre destiné à mettre en forme la projection. Ce type d’acte
est destiné à faire ressentir au clinicien ce que le sujet ne peut se représenter ni
se figurer, et, dans cette perspective, il s’impose d’être particulièrement attentif
au vécu contre-transférentiel, qui relève, comme nous l’avons déjà noté, la
plupart du temps d’un transfert par retournement, pour saisir les processus en
jeu dans la fantasmatique groupale inconsciente.

L’indication du type de médium proposé

Dans les institutions, se pose souvent la question de l’indication de
tel ou tel médiateur pour un patient, en fonction des effets qui seraient
propres à tel ou tel médium malléable. Chaque médium privilégie en
effet un mode de rapport particulier à la sensorialité, selon ses qualités
tactiles, visuelles, olfactives, qui déterminera le processus transférentiel.
J.-L. Sudres (1998, p. 184-196), à propos du soin aux adolescents, a
répertorié l’ensemble des qualités sensorielles propres à chaque média-
teur, ses effets structurants spécifiques, tels la couleur, la forme, la texture,
l’espace mobilisé, le mouvement... Malgré l’intérêt de ce repérage, qui
ne saurait être exhaustif, des propriétés sensori-iconico-affectives de tel
ou tel médium malléable, il semble préférable de se demander quelles
composantes sensori-perceptivo-motrices de l’objet médiateur le patient
a utilisées, et à quel moment du processus thérapeutique. Le travail du
clinicien consiste en partie à observer avec attention la mise en jeu de
la sensorimotricité des patients, dans leur rapport au médium malléable,
pour pouvoir ensuite s’interroger sur ce qui a pu être symbolisé, grâce
à telle ou telle qualité symboligène propre à la matérialité de l’objet
médiateur.

Ainsi, la question de l’indication du médiateur, sur laquelle se foca-
lisent souvent les équipes, semble impossible à traiter a priori, selon des
règles générales, dans la mesure où chaque patient aura une utilisation
singulière du médiateur proposé, imprévisible la plupart du temps. Cette
demande réitérée des équipes d’une sorte de grille de répartition des
patients en fonction de tel ou tel médium relève d’une illusion, sans
doute sous-tendue par un désir de maîtrise dans la mesure où les
patients confrontés au médium déploient des comportements souvent
surprenants, destructeurs et toujours singuliers : on n’échappe pas à la
nécessité de réinventer l’abord clinique et la théorisation pour chaque

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



110 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

patient ou groupe de patients. J.-L. Donnet a parfaitement décrit cet écart
théorico pratique à l’œuvre dans toute pratique clinique référée au champ
psychanalytique.

N

Devenir des productions

La question du destin des productions fait l’objet de nombreux
débats entre les cliniciens. Si une exposition des productions paraît
envisageable dans les ateliers à création, elle est exclue dans les ateliers
thérapeutiques d’expression, où la production prend sens exclusivement
dans la dynamique transférentielle. Une exposition dénaturerait donc
le sens des productions, ou accolerait pour le patient un autre sens que
celui du contexte de la production, à préserver. D’autre part, il semble
important que les thérapeutes rassemblent et conservent les productions
de chaque patient, au sein de l’atelier pour que chacun puisse, le cas
échéant, les contempler ; dans le cadre groupal, un carton différent pour
chaque patient permet de matérialiser un contenant pour chacun, qui
renvoie à une différenciation des sujets, au sein du groupe. Dans le
cadre de groupes d’écriture par exemple, on peut jouer sur la différence
entre un contenant groupal de l’ensemble des productions et un dossier
individuel : le clinicien propose au patient la photocopie des textes écrits,
et, avec son accord, remet soit la photocopie, soit l’original dans le
carton groupal, l’autre étant destiné à la pochette personnelle ; le choix
effectué par le patient entre original et photocopie pour la pochette
personnelle, ainsi que l’évolution de ce choix au fil des séances n’est
pas sans signification. Nous avons aussi opté parfois, dans un cadre
individuel pour enfant au sein d’un hôpital de jour, pour la confection
d’un album de photos des productions de l’enfant, qui permet à ce dernier
de parcourir avec le(s) thérapeute(s) ses productions précédentes, d’en
parler, de les choisir et de les classer dans un ordre chronologique ;
cet album devient ensuite plus maniable pour l’enfant, il rassemble ses
productions et il permet de travailler la différence entre la réalité de
l’objet produit et sa reproduction par la photographie.

Quant au devenir des productions, selon les cas, on pourra opter
pour leur conservation définitive au sein de l’institution, ou envisager la
possibilité pour les patients d’emporter leurs productions, à la fin de leur
prise en charge. Telle est la solution que nous avons choisie, en pratiques
institutionnelles avec des enfants souffrant de pathologies lourdes, à
la différence de la pratique habituelle de conservation des dessins et
des modelages par le thérapeute, dans le cadre d’une psychothérapie
psychanalytique individuelle, qui n’est pas marquée par un contexte



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 111

institutionnel ; néanmoins, les productions sont toujours conservées
jusqu’à la fin de la prise en charge institutionnelle, parce qu’elles sont
l’enjeu d’un lien transférentiel à respecter. Dans ma pratique, les enfants
accueillis en hôpital de jour n’emportaient leurs productions qu’à la
fin de leur prise en charge, souvent à l’âge de douze ans, une fois le
travail thérapeutique achevé. Ce choix se justifie par le fait qu’il est
intéressant pour l’enfant de ne pas être confronté à une mère archaïque
institutionnelle toute-puissante, qui garde toutes les productions de ses
enfants. L’enfant quitte l’institution avec la restitution de son travail, ce
qui marque sa différenciation d’avec l’institution.

Les cliniciens posent souvent le problème de la conservation des
productions qui ne sont pas emportées par le patient, à la fin de son
séjour hospitalier. Certains optent pour la destruction de ces productions
après un laps de temps défini et indiqué au patient, au cas où il n’emporte
pas ses productions, d’autres ont du mal à se résoudre à se débarrasser
de productions qu’un patient retrouve avec plaisir, lors d’une nouvelle
hospitalisation ; il n’existe pas de solution magique à ces questions, ce
qui semble important est de bien discuter au préalable les enjeux des
choix institutionnels et de pouvoir les justifier.

POSITIONNEMENT DU CLINICIEN ET PROCESSUS
DE MÉDIATION

N

Fonctions différenciées des thérapeutes

En ce qui concerne la participation éventuelle du clinicien au travail
proprement dit du médiateur, deux positionnements paraissent possibles :
le premier consiste à indiquer d’emblée aux patients, que les thérapeutes
sont à leur disposition, qu’ils peuvent les accompagner dans leur réa-
lisation, mais qu’ils ne réalisent pas eux-mêmes de productions. Telle
est notre position au sein des groupes thérapeutiques que nous animons,
dans l’idée de nous laisser en quelque sorte modeler par les patients et
d’être suffisamment disponibles pour pouvoir commenter, mettre en mots
les processus en jeu dans la dynamique groupale, et aussi nous raconter à
voix haute ce qui se passe dans le groupe ; ce récit des thérapeutes relatif
au groupe apparaît particulièrement important pour des pathologies qui
manquent de réflexivité, telle la psychose, c’est-à-dire la capacité de se
voir, de s’entendre et de se sentir (R. Roussillon). De façon générale,
les patients doivent pouvoir éprouver et utiliser la malléabilité du théra-
peute, en lui donnant forme en tant que médium malléable. Le second

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



112 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

positionnement possible, dans un contexte de cothérapie, en situation
individuelle ou groupale, consiste à différencier les fonctions entre
les thérapeutes, l’un restant en retrait, l’autre participant directement
à l’activité de médiation. Ce dispositif présente l’intérêt d’offrir au
groupe une modalité différente de liaison interprétative, sur un mode
figuratif, tout en matérialisant l’écart nécessaire au processus interprétatif,
puisque l’un des thérapeutes reste en retrait ; le thérapeute engagé dans
la production d’un objet propose ainsi de façon figurative une sorte de
miroir du groupe, à partir du travail du médium malléable, en concevant
sa production comme un reflet de la fantasmatique groupale, exprimée
dans un registre figuratif, voire mimogestuopostural, les interventions
sur un mode verbal revenant plutôt au second thérapeute. Dans mon
expérience clinique, ce dispositif paraît particulièrement adapté pour
des groupes thérapeutiques composés d’adolescents et d’adultes, y
compris psychotiques. D’autre part, j’ai pu constater en supervision qu’il
présentait un intérêt indéniable dans la clinique de la psychose infantile,
pour les ateliers thérapeutiques individuels, animés en cothérapie : le
thérapeute qui participe directement au travail du médiateur avec l’enfant,
souvent un stagiaire psychologue dans mon expérience, joue ainsi le rôle
d’une sorte de double pour l’enfant, d’un compagnon thérapeutique, avec
lequel l’enfant s’identifie en miroir ; ce thérapeute en miroir en double
avec l’enfant représente un même et autre que lui, et il permet ainsi pour
l’enfant la remise en jeu du lien primaire à l’objet, dans une relation
thérapeutique en miroir. Dans le cadre de groupes thérapeutiques, la
participation directe d’un clinicien ou stagiaire psychologue au processus
de médiation peut présenter aussi un grand intérêt, non seulement pour
la position de miroir en double, dans un travail en côte à côte, mais
aussi relativement à la possibilité de proposer via la production une
sorte d’interprétation figurative groupale, en lien avec la fantasmatique
groupale inconsciente. En revanche, dans un cadre groupal avec des
enfants psychotiques et autistes, ce second positionnement paraît peu
adapté, pour plusieurs raisons : d’abord les productions du clinicien
provoquent souvent la rage et l’envie destructrice, ensuite un thérapeute
absorbé dans sa production peut réactiver au sein du groupe un sentiment
d’« être laissé tomber », enfin il importe de marquer au niveau de la
participation à l’activité la différence entre grand et petit, adulte et enfant,
rarement acquise dans ces pathologies. Cela ne signifie pas pour autant
que les thérapeutes ne puissent pas s’engager, de façon occasionnelle, à
des moments significatifs pour le groupe, dans le travail du médiateur ou
dans un éventuel apport de techniques.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 113

Dans le cadre groupal, l’intégration dans le dispositif d’un thérapeute
à la fonction d’« observateur écrivant », qui, à la différence, du couple
thérapeutique des cliniciens, voire du seul clinicien, ne participe pas à la
dimension sensori-motrice du groupe, présente un intérêt fondamental,
dans l’évolution de la dynamique groupale. Il s’agit là d’une « obser-
vation participante », dans la mesure où l’observateur ne se contente
pas d’écrire sans ne jamais intervenir, ce qui serait non seulement
difficile dans un tel cadre, mais provoquerait des effets très persécuteurs
dans le groupe ; sans toutefois sortir de sa fonction d’extériorité par
rapport au groupe, celui-là peut le cas échéant se laisser utiliser par
les patients, adultes, adolescents ou enfants, selon certaines modalités
seulement, les autres cliniciens et lui-même devant toujours rappeler
sa fonction dans le groupe et le dégager éventuellement de collages
de certains patients, notamment les enfants, qui pourraient l’empêcher
d’écrire. Il peut aussi, de temps à autre, et de façon limitée, formuler une
interprétation groupale, d’une voix off, en quelque sorte, ou répondre à
la sollicitation du regard sur les productions, ou encore participer par les
mimiques ou les mots à des moments de partage d’affect, dans le groupe.
Il s’avère aussi souvent le destinataire, en tant que scribe, du récit de
groupe ou du récit des thérapeutes à propos du groupe. Nous verrons
dans le chapitre consacré au transfert l’intérêt de la prise en compte
des processus contre-transférentiels spécifiquement liés à cette activité
scripturale.

N

Spécificité du positionnement et du travail
d’interprétation des thérapeutes par la mise en jeu
de la sensori-motricité

J’ai précédemment développé l’hypothèse (2007-2010) que la spé-
cificité de l’interprétation, au sein de thérapies médiatisées avec des
enfants psychotiques et autistes, consiste pour les cliniciens à ne pas
interpréter seulement avec des mots, sur le mode des processus secon-
daires, mais à mettre en jeu la sensorialité du langage, dans sa dimension
sonore et visuelle, tout en intervenant aussi avec certaines modalités
de passage par l’acte, à portée symbolisante. De façon générale, en
ce qui concerne la pratique de médiations thérapeutiques avec des
pathologies narcissiques-identitaires, les transformations des formes du
matériau, les avatars formels du médium travaillé par le patient, ainsi que
l’ensemble de la mimogestualité qui accompagne ce processus, prennent
sens dans la dynamique relationnelle avec les cliniciens et le groupe,
et s’inscrivent comme des messages interrelationnels, pour peu que

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



114 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

les cliniciens y répondent de façon appropriée. Il s’agit finalement de
rendre signifiants les mouvements, les sensations, les vécus corporels
d’ordre cénesthésique, kinesthésique, mimogestuopostural, autrement dit
de mettre en forme et en figure des impressions sensori-motrices, qui vont
pouvoir devenir des représentations choses sensorielles (symbolisation
primaire). Cette appropriation d’un sens, qui ne saurait s’effectuer
pour les patients que dans l’intersubjectivité, nécessite des modalités
d’intervention spécifiques du clinicien, usant par exemple du langage
pictural, de la gestualité, de la théâtralisation.

Le langage pictural (P. Aulagnier)

P. Aulagnier a insisté sur la fonction interprétante de l’analyste, qui
consiste à proposer au patient un langage pictural, tel qu’il figure en
un vu, en images de chose corporelles ou en fantasmes l’impensable
de sensations hallucinées, qu’elle désigne comme pictogrammes1. Dans
cette perspective, l’interprétation s’effectuera de préférence sur un mode
figuratif, en proposant aux patients des images, plus précisément des
images qui renvoient au corps, soit des images de chose corporelles. Les
cliniciens pourront ainsi donner une forme imagée aux vécus archaïques
des patients, renvoyant par exemple à des agonies primitives (Winni-
cott) en leur proposant ce que P. Aulagnier nomme des « figurations
scéniques », dans son texte intitulé « Du langage pictural au langage de
l’interprète » (Aulagnier, 1986, p. 329-358). Il s’agit de rendre figurables
par des mots des affects que nous appelons « fusion », « rage », « envie »,
affects indicibles, sidérants, dotés d’une forte charge explosive. Pour
tenter de les désigner, l’analyste propose au patient des « figurations
scéniques », qui parlent « l’horreur du corps déchiqueté », « la fusion
d’un corps se diluant dans un autre corps », « l’acte d’une lame qui
coupe un sexe, un sein, un doigt » (Aulagnier, 1986, p. 344). Ces actes
de parole de l’analyste ne constituent pas des interprétations proprement
dites, mais plutôt des « figurations parlées », qui ont pour référent des
images de chose, et, selon l’auteur, leur visualisation s’accompagne « de
ces impressions d’éblouissement, d’émotions que nous imputons à des
tableaux conservés dans une galerie dont nous avons à jamais perdu la
clef ».

Outre ces modalités d’interprétation scénarisée verbale, les échanges
interactionnels entre patients et cliniciens jouent un rôle fondamental
dans la psychothérapie psychanalytique avec des médiations.

1. Sur ce point, voir le chapitre sur la symbolisation.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 115

N

La dynamique des accordages (Stern)

Dans cette perspective, ce qui paraît prédominant dans la dynamique
transférentielle des groupes à médiation, avec des pathologies narcis-
siques identitaires, s’avère la mise en jeu d’accordages affectifs, ana-
logues aux phénomènes d’accordages entre la mère et l’enfant, décrits par
Stern (1985), soit la remise en jeu dans la dynamique transférentielle, des
échanges rythmiques entre l’enfant et l’environnement, selon différentes
modalités, gestuelles, sonores, visuelles. Les thérapeutes effectuent
notamment, non seulement avec des enfants mais avec des cliniques
relevant de la psychopathologie lourde, des transpositions sensorielles
d’un mode d’expression dans une autre modalité sensorielle, ce qui est
typique des phénomènes d’accordages transmodaux entre la mère et
l’enfant, par exemple entre les registres kinesthésique, sonore, visuel,
mimogestuopostural. Il s’agit aussi de conférer un sens partageable
aux manifestations sensori-motrices des patients et à sa mise en forme
du médium malléable, et de passer ainsi du registre de la sensation à
l’émotion.

Cette dynamique mimogestuoposturale restitue d’abord la chorégra-
phie première entre la mère et l’enfant décrite par D. Stern (1985).
Cet auteur a montré l’interaction profonde entre les registres sensoriels
et émotionnels, dans les premières interrelations entre le bébé et son
environnement. Pour décrire ces phénomènes intersubjectifs, il a avancé
le concept d’accordage affectif, qui renvoie à un acte d’intersubjectivité,
dans lequel le parent répond à une expression affective du bébé, en la
remaniant d’une autre façon et en la rejouant au bébé, de façon à lui
montrer qu’il a partagé son expérience intersubjective interne. La mère
réalise une imitation modifiée, en réponse à l’expression de son bébé,
telle qu’elle reproduit les mêmes propriétés de l’expérience affective
intérieure, en particulier l’intensité, le rythme et la forme. Stern donne
l’exemple d’un bébé qui exprime sa joie et son excitation par un contour
de vocalisation qui monte et qui descend et de la réponse de la mère par
un geste ou un mouvement qui a la même intensité, le même rythme
et le même contour dans son déroulement, comme monter et retomber.
L’accordage affectif désignera ce remaniement et ce jeu en retour, central
dans la construction de la subjectivité.

Ce sont essentiellement les phénomènes d’accordage affectif entre
patient, groupe et thérapeutes qui permettront d’accorder le domaine des
sensations à celui des émotions. Le travail de restauration des accordages
affectifs premiers par les cliniciens passera par la remise en jeu de
l’homosensualité primaire en double, selon un concept de R. Roussillon


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



116 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

(2002, 2004), qui désigne les premières formes du lien premier comme la
rencontre d’un autre doublé de soi, double même et autre à la fois. Pour
que le sujet trouve, dans la réponse de l’autre, un reflet de soi, l’autre doit
devenir un double de soi, ce qui passe par l’affect partagé et l’empathie,
à la source du travail de mise en sens.

N

Mimogestualité et théâtralisation

En écho aux modalités spécifiques de symbolisation dans les cadres-
dispositifs à médiation, les cliniciens utilisent aussi beaucoup le langage
du corps, la mimogestualité et la théâtralisation.

G. Haag (2000) rappelle que dans le développement normal de l’en-
fant, autour de six mois, la théâtralisation joyeuse de la mère, le faire-
semblant permet la transformation et l’intégration de la violence pul-
sionnelle érotique du bébé ; elle transforme ainsi la griffe en caresse, la
morsure en baiser et permet la mise en fantasme de la partie destructrice,
par exemple dans le fameux jeu du lion, qui théâtralise dans le plaisir
réciproque le fantasme d’incorporation. Par ailleurs, des recherches très
récentes sur l’interaction primaire entre le bébé et son environnement
permettent d’envisager encore autrement la question de la théâtralisation :
les neurosciences du développement (Gergely et Watson, 1999) montrent
que l’exagération de l’expression de l’émotion du bébé dans l’imitation
parentale permet au bébé de saisir que c’est bien son propre affect qui
lui est renvoyé par les parents.

Ainsi, au sein d’un groupe thérapeutique animé par un psychologue et une
infirmière, dans lequel je suis observatrice écrivante, un enfant autiste hurle,
gesticule, se précipite vers le thérapeute dès qu’il n’a plus de peinture dans
son assiette et le tape : le thérapeute répond en mimant de façon exagérée
la précipitation de l’enfant, ses grands gestes et en disant « vite, vite », tout
en accélérant à l’extrême tous ses gestes pour remplir à nouveau l’assiette de
peinture. L’enfant reste d’abord comme interloqué, puis au fil du temps rentre
dans le jeu avec le thérapeute et cesse peu à peu son comportement de détresse
face au manque de peinture, se sentant compris dans cette détresse. Nous
avons élaboré ce type de réponse à partir de notre vécu contre-transférentiel
d’affolement et d’impuissance par rapport à cet enfant.

La théâtralisation du thérapeute fait ainsi prendre conscience à l’enfant
autiste de son impact sur l’environnement : de même, la disposition
du bébé à exercer une prise active sur l’environnement dépend de sa
possibilité de modifier l’autre et de sentir agent du déroulement de



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 117

la scène. De même, l’exagération mimétique du comportement ou des
émotions impossibles à éprouver du patient par le clinicien lui permet
de prendre conscience de son émotion, de se « sentir senti », selon une
expression de R. Roussillon, qui donne au chapitre 7 des exemples de
l’impact de ses mimiques sur le déroulement d’une cure.

Dans la médiation conte par exemple, les mimiques expressives, la
gestualité et les postures constituent un support important pour les
patients en difficulté avec le langage verbal : par ailleurs, cette traduction
en langage corporel pourra agir comme un enclencheur du jeu théâtral
souvent associé au contage, dans les groupes thérapeutiques conte. On
constate que le conte est d’autant plus investi quand le conteur engage sa
mimogestualité, qui constitue un premier niveau de traduction du sens et
a une fonction de révélateur des affects. Cette importance des modalités
sensorielles dans les interventions des thérapeutes – surtout au début de
la prise en charge – vise essentiellement à activer le passage du registre
des sensations à celui des émotions. De façon générale, les cliniciens
dans le cadre des groupes à médiation, en côte à côte, peuvent avoir dans
un premier temps une sorte de fonction de doublage pour les patients,
mettant en jeu leur mimogestualité accompagnée de paroles, sans oublier
le rôle majeur joué par l’intonation.

En définitive, la fonction principale du médium malléable, qui est
indissociablement le matériau et le thérapeute, consiste à permettre que
les sensations éprouvées par le sujet puissent se réfléchir pour le sujet en
représentation d’un état qui lui est propre. Par ailleurs, voir ses sensations
dans un cadre-dispositif avec médium sensoriel, passe souvent par la
figurabilité propre au médium, qui donne à voir et à sentir des images.

N

Travail du médium et message interrelationnel :
du signe au message (R. Roussillon)

Quand un comportement, une interaction est reconnue comme mes-
sage agi pour l’autre, signe pour l’autre, se noue une interaction qui
devient intersubjective quand l’autre est aussi reconnu comme un autre-
sujet, semblable et différent de soi. R. Roussillon (2012) souligne que
dans l’interaction, l’autre, celui sur qui s’exerce l’action, est aussi un
autre-sujet, qui ne saurait être le réceptacle passif de ce qui s’externalise
en lui. L’autre doit d’abord devenir un semblable avant d’être saisi dans
sa différence. Il doit d’abord être « construit » comme un miroir de soi,
construit comme un miroir capable de réfléchir le sujet, avant d’être
appréhendé et discriminé par le jeu de la différence.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



118 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

« C’est quand le signe peut être à la fois perçu comme un signe adressé à un
autre-sujet et reflété comme tel par cet autre-sujet, alors double de soi, [...],
qu’il quitte sa valeur sémaphorisante pour prendre valeur métaphorisante.
Pour que naisse la conscience intra-subjective, le sujet doit rencontrer,
dans ce qui lui est réfléchi, non seulement un miroir de soi, mais ce qui
le différencie de l’autre-sujet, ce qui lui permet de se spécifier soi-même
dans la relation à l’autre-même.

Le processus symbolisant s’avère donc constitué d’une série de transfor-
mations : transformation du comportement en comportement signifiant,
puis de celui-ci en interaction, puis de l’interaction en relation intersubjec-
tive, puis dégagement de la valeur intrasubjective de celle-ci. On passe de
l’insignifiant au signe, du signe au message, au signe adressé, au message
agissant sur l’autre, interagissant avec lui. [...] Ce message devient alors
subjectivement appropriable » (Roussillon, 2012, p. 94))

Dans cette perspective, le travail du médium va susciter des messages
visuels, corporels, mimo-gestuo-posturaux, qui vont pouvoir prendre
sens dans les interrelations, donc le cadre-dispositif des médiations
permet d’inscrire l’expression pulsionnelle dans une forme de langage
sensori-moteur. Au lieu d’une décharge expulsive du mouvement pul-
sionnel, une mise en forme de la pulsion pourra s’amorcer. Il s’agit de
donner une valeur de message aux éprouvés du patient, et de les doter
d’un sens partageable avec les thérapeutes et le groupe. Comme dans
les interrelations primaires, c’est l’environnement qui transformera en
message les éprouvés du patient, notamment par le partage d’affect, qui
s’effectue ici autour du médium.

À travers la sensorialité, la motricité, le mouvement, il s’agit donc de
mettre en forme, en figure, en rythme, des impressions sensorielles, qui
vont pouvoir devenir des représentations-choses sensorielles. Autrement
dit, le processus thérapeutique conduit d’une mise en forme, voire d’une
mise en scène – passage de l’originaire au primaire (Aulagnier), des
traces perceptives aux représentations-choses ou symbolisation primaire
(Roussillon) – à une mise en sens – passage du primaire au secondaire,
des représentations-choses aux représentations de mot. Il s’agit de rendre
signifiants, dans la restauration de la relation primaire à l’objet, les
mouvements, les sensations, les vécus corporels d’ordre cénesthésique,
kinesthésique, mimo-gestuo-postural, processus au cours duquel les
sensations pourront progressivement se transformer émotions.

Pour conclure il apparaît que la fonction interprétante du clinicien
convoque essentiellement le registre de la sensorialité – le vu, l’entendu
en, le mimogestuel – pour activer chez les patients des processus
de symbolisation, vectorisés dans le sens du passage du sensoriel au
figurable, de la mise en forme à la mise en scène et à la mise en sens.



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 119

FONCTIONS DES DISPOSITIFS À MÉDIATIONS1

Les dispositifs cliniques, dont le prototype est la cure psychanaly-
tique, doivent assurer trois fonctions du processus de métabolisation de
l’expérience subjective : R. Roussillon (2012) définit ainsi la fonction
phorique ou fonction de contenance, de « portance », de « maintenance »,
la fonction sémaphorisante, relative à la mise en signe, en forme-signe
du flux associatif, et la fonction métaphorisante, concernant la mise en
scène, en sens. Comment ces fonctions vont-elles se spécifier dans le
cadre des dispositifs médiations thérapeutiques ?

N

La fonction métaphorisante

La modélisation du site psychanalytique (Donnet, 2005) est conçue
actuellement comme une situation qui symbolise la symbolisation, selon
une expression de R. Roussillon. Dans le dispositif prototype conçu par
Freud, la cure psychanalytique, la suspension de la perception et de la
motricité, et les règles du cadre sont destinées à activer la production de
représentations et leur transfert dans l’appareil de langage. La motricité
et la pulsion se transforment dans un tel contexte en pensée imageante
avec des représentations de chose, qui se transfèrent à leur tour en
représentations de mot constitutives du langage verbal. Ce processus
est typique de la fonction métaphorisante, à travers l’appareil de langage
verbal. Mais cette fonction métaphorisante du dispositif analytique sous
l’effet des potentialités symboligènes du site et des interventions bien
tempérées (Donnet, 2002) du clinicien apparaît en difficulté avec les
conjonctures cliniques qui relèvent des situations limites ou extrêmes
de la subjectivité, qui ne peuvent contenir et lier suffisamment bien les
tensions et excitations pulsionnelles. Pour ces cliniques qui échouent
plus ou moins à opérer ce travail de métabolisation en langage verbal
et à bénéficier de la fonction métaphorisante des dispositifs classiques,
l’expérience clinique a montré que les dispositifs à médiation s’avé-
raient plus adéquats. L’attention des cliniciens a alors été mobilisée par
l’analyse du dispositif clinique lui-même, et notamment de ses fonctions
phoriques.

1. Cette partie a été rédigée à partir du chapitre 5 consacré aux questions du dispositif
clinique, de l’ouvrage de R. Roussillon Théorie de la pratique clinique : une introduction,
2012.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



120 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

N

La fonction phorique

Alors que certains analystes refusaient d’envisager un dispositif psy-
chanalytique différent du cadre standard, sous peine de laisser s’installer
influence et suggestion, d’autres ont envisagé des aménagements du
dispositif, liés à ce qui permettait à la psyché d’être portée ou contenue.
Ainsi, dans des dispositifs en face à face ou en côte à côte, certaines
formes de motricité ou de messages sensori-moteurs sont-elles prises en
compte dans le processus de symbolisation, qui, du coup, ne se limite
plus au seul langage verbal. Au cadre qui permet le déploiement du
transfert se superpose le transfert sur le cadre, associé à la prise en compte
de la sensorimotricité, fondamental dans les médiations thérapeutiques,
comme nous le verrons dans le chapitre consacré au transfert. Nous
avons envisagé précédemment quelques supports de la fonction phorique
dans la psychothérapie psychanalytique médiatisée, avec la fonction
d’attracteur du médium, les modalités de sa présentation, la mise en
place du dispositif à médiation et le positionnement du clinicien.

Cette fonction phorique du dispositif « sémaphorise » potentiellement
l’histoire de la rencontre avec les objets porteurs d’une fonction symbo-
lique pour le sujet, et son analyse ouvre à la métaphorisation possible de
cette histoire. Le rapport au dispositif clinique est donc lui aussi porteur
de signes, de signifiants, significatifs du rapport que le sujet entretient
avec la fonction symbolisante elle-même.

N

La fonction sémaphorisante

La fonction sémaphorisante relève, comme son nom l’indique, de
la pratique de la transformation en signe, en message et en langage
du comportement des patients et de leurs interactions avec le cadre, le
médium, les cliniciens et les autres membres du groupe, le cas échéant.
Le comportement et l’acte en effet, au premier plan des pathologies
narcissiques identitaires, témoignent de processus inconscients et de
tentatives d’une symbolisation sensorimotrice. Les cadres-dispositifs
à médiation ne peuvent ainsi développer leur fonction métaphorisante
qu’en devenant d’abord un espace sémaphorisant, un lieu producteur
de signes, de signes énigmatiques, mais potentiellement signifiants. Le
comportement, l’acte et l’action peuvent dès lors ne plus être simplement
considérés comme des défenses contre la psyché, ils peuvent aussi
apparaître comme des « signes » en quête de reconnaissance, comme des
processus « sémaphorisants ».



Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale 121

Nous allons voir maintenant comment cette prise en compte de la
sensorialité, de la motricité, du mouvement, selon leur fonction séma-
phorisante, va permettre de mettre en forme et en figure des impressions
sensorielles, qui vont devenir des représentations de chose sensorielles.
Le travail du médium suscite de façon spécifique en effet des messages
visuels, corporels, mimogestuoposturaux qui vont pouvoir prendre sens
dans les interrelations : le cadre des médiations permet donc d’inscrire
l’expression pulsionnelle dans une forme de langage sensorimoteur,
première étape d’une mise en forme de la pulsion. Les fonctions phorique,
sémaphorique et métaphorique définissent donc, dans leur interaction
dynamique, la matrice des processus de symbolisation.



Chapitre 5

Spécificité
de la symbolisation
dans les médiations

thérapeutiques

Anne Brun

LES PARTICULARITÉS DU CADRE précédemment défini détermine-
ront la spécificité des processus de symbolisation à l’œuvre dans de

tels types de dispositifs, qui en font tout l’intérêt dans les problématiques
psychopathologiques en difficulté avec la symbolisation. Nous distingue-
rons deux modalités spécifiques de symbolisation dans les dispositifs
de médiation thérapeutique, la symbolisation à partir de la matérialité
du médium, puis la symbolisation dans les liens transférentiels avec
les thérapeutes et le groupe, ce qui correspond aux deux acceptions du
médium malléable, qui désigne à la fois le médium et le thérapeute :
ces deux aspects de symbolisation s’intriquent étroitement mais nous les
traiterons dans deux chapitres différents, uniquement pour des raisons
de clarté au niveau de la présentation.

Pour pouvoir inscrire les médiations dans le champ de la psycho-
thérapie psychanalytique, et non pas sous l’égide de l’appellation émi-
nemment floue d’« art-thérapie », qui renvoie à des pratiques et à des
conceptualisations extrêmement hétérogènes, il s’impose de prendre en
compte l’associativité, au fondement de la méthode psychanalytique.
Dans le cadre des médiations thérapeutiques, le repérage d’un processus



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 123

associatif concerne classiquement les associations du patient en lien
avec sa production, ainsi que les chaînes associatives groupales, dans le
contexte d’un groupe. Mais apparaît là un obstacle majeur, car dans le
champ des pathologies narcissiques identitaires, les patients s’avèrent en
difficulté avec le langage verbal, voire ne l’utilisent pas, par exemple dans
l’autisme. Il devient alors indispensable de se centrer sur un autre type
d’associativité, l’associativité propre au langage du corps et de l’acte,
présente dans l’œuvre freudienne, comme l’a montré notamment R.
Roussillon (2008) Freud a en effet souligné dans son œuvre l’importance
du langage des gestes, qui, loin d’être dénués de sens, renvoient à
un scénario archaïque mis en scène par le corps du sujet, en deçà du
langage verbal1. L’expérience des médiations mobilisera précisément
cette mémoire du corps, qui renvoie à des vécus archaïques, souvent
préverbaux.

PRISE EN COMPTE DE L’ASSOCIATIVITÉ
DU LANGAGE SENSORI-MOTEUR, PAS SEULEMENT
DU LANGAGE VERBAL

Dans les cadres thérapeutiques à médiation, individuels ou en groupe,
l’attention du clinicien se focalisera sur tout ce qui relève du registre
corporel et sensoriel, par exemple sur la façon dont le patient va mettre
en jeu sa gestualité : il s’agira d’observer l’ensemble de la dynamique
mimo-gestuo-posturale qui se déploie au sein du cadre thérapeutique à
médiation. Celui-là sera donc attentif au choix des instruments et des
supports par les patients pour le travail de leur production, ainsi qu’à
l’évolution des différents types de techniques utilisées. Autrement dit
le clinicien doit opérer pour ainsi dire une extension de sa capacité
d’écoute à la prise en compte du langage sensorimoteur. C’est cette prise
en compte de l’associativité, tant verbale que sensori-motrice, et de la
dynamique transférentielle, au fondement de la méthode psychanalytique,
qui permet d’inscrire les médiations dans le champ de la psychothérapie

1. En 1913, dans son texte « L’intérêt de la psychanalyse », Freud note que « par langage,
on ne doit pas comprendre simplement l’expression des pensées en mots, mais aussi le
langage des gestes et toute forme d’expression de l’activité psychique [...] et il souligne
que mouvements et gestes répétés de façon uniforme, soit les stéréotypies dans la
schizophrénie sont des « reliquats d’actes mimiques sensés » ; dans cette perspective,
le travail psychanalytique permet de comprendre « les positions et les attitudes les plus
bizarres » (1913b).

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



124 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

psychanalytique. De façon générale, l’intérêt de ces thérapies à médiation
consiste à prendre la sensori-motricité comme vecteur de symbolisation.

N

De la sensori-motricité à la symbolisation

Comment comprendre la prédominance de cette associativité sensori-
motrice dans les dispositifs à médiation, pour les cliniques de l’extrême
notamment, qui désignent, rappelons-le, les pathologies narcissiques
identitaires de sujets en difficulté majeure pour accéder aux processus de
symbolisation ? De façon générale, la sensorialité du médiat enclenche
un processus de réactivation d’éprouvés somato-psychiques impensables,
souvent de l’ordre des agonies primitives1 ; ils s’imposent au patient
sous la forme d’un vécu hallucinatoire, qui rencontre un écho dans la
manipulation du « médium malléable ». Ainsi les expériences subjectives
primitives qui n’ont jamais été intégrées, comme le souligne Winnicott
(1974), expériences concernant les états du corps et les sensations,
seront réactivées sur un mode hallucinatoire, par la rencontre avec le
médium malléable, qui désigne à la fois le matériau sensible et le(s)
thérapeute(s) et pourront être transformées en messages signifiants, à
valeur expressive, voire narrative. Il s’agira donc de donner sens, au sein
du cadre thérapeutique, à ce langage de l’acte et du corps, qui renvoie
à des expériences archaïques, qui n’ont pas pu être traduites en langage
verbal. Dans les médiations thérapeutiques, il s’agit donc d’interroger le
rôle joué par l’hallucinatoire, le corps et la sensori-motricité dans l’accès
aux processus de symbolisation.

Un des enjeux principaux des médiations thérapeutiques dans ces
cliniques consiste ainsi à pouvoir ainsi faire advenir à la figuration
des expériences primitives non symbolisées, d’ordre sensori-affectivo-
moteur. Les enjeux du recours aux médiations se situent donc du
côté d’une possible inscription, dans le travail du médium malléable
d’expériences primitives, non inscrites dans l’appareil de langage ;
comme ces dernières sont expérimentées, comme le souligne Freud

1. Winnicott nomme agonies primitives des angoisses inimaginables du bébé, « terreurs
sans nom » (Bion), terreurs extrêmes, sans fin et sans limites où le sujet se retire de
cette expérience de mort psychique, pour pouvoir survivre. Du coup, ces expériences
primitives catastrophiques n’ont jamais pu être représentées, jamais figurées, car elles
n’ont en quelque sorte pas été éprouvées par le sujet, qui s’est retiré de l’expérience. Il
s’agit par exemple d’une angoisse de chute sans fin, d’une angoisse de liquéfaction, d’une
angoisse de tomber en morceaux, de se répandre dans l’espace, d’angoisses d’explosion,
d’aspiration, de vidange... Winnicott a montré la prédominance de ces agonies primitives
ou angoisses « dissécantes » primitives dans la psychose.



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 125

dans « Constructions en analyse » (1937), avant l’apparition du langage
verbal, elles peuvent justement s’inscrire selon des modalités autres que
langagières, tels que le langage du corps, le langage de l’affect, la mise en
jeu de la sensori-motricité, particulièrement sollicités dans le cadre des
médiations thérapeutiques. Dans le cadre d’une thérapie médiatisée, c’est
le médium sensoriel, qui va réactiver ces traces perceptives primitives
évoquées par Freud qui souligne en 1937, dans le contexte de la cure
analytique classique, un possible retour hallucinatoire d’un « vu ou d’un
entendu » dans la première enfance, pour des patients non psychotiques.
Il peut s’agir aussi d’un « senti », ainsi que certains exemples suivants le
montreront.

Médium malléable et réactivation de la mémoire perceptive

Deux séquences cliniques, l’une avec des enfants psychotiques, dans
le cadre de la médiation picturale, l’autre avec un détenu criminel, dans
le cadre de la médiation olfactive sensorielle, permettront de dégager les
enjeux de la prise en compte de ce langage sensori-moteur.

Comment cette réactualisation des expériences primitives va-t-elle
pouvoir s’élaborer dans l’ici et maintenant du groupe à médiation ? Grâce
d’abord au travail de la matière : la matérialité du médium va mettre en
jeu le corps et la sensorialité des patients, qui vont donc pouvoir figurer
ces vécus impensables d’ordre psychocorporels par la manipulation
concrète du médiateur. Le travail de figuration va aussi s’effectuer grâce
aux modalités de réponses des cliniciens et du groupe de patients à ces
angoisses primitives : il s’agit de symboliser des expériences sensori-
affectivo-motrices, jusqu’alors impensables et irreprésentables, qui vont
trouver une signification dans les liens transféro-contre-transférentiels,
permettant une appropriation de ces expériences1. Il est impossible de
prévoir à l’avance ce qui va réactiver ces vécus originaires impensables et
irreprésentables pour chaque patient, les expériences d’agonie primitive
peuvent se réactualiser au gré de la rencontre avec tel ou tel matériau,
telle ou telle technique, sans qu’il soit possible d’anticiper ce qui va plus
particulièrement mobiliser un patient et focaliser telle ou telle angoisse
archaïque.

Pour montrer comment le travail de la matière et des matériaux
réactive des vécus agonistiques, voici une séquence clinique typique

1. Le rôle joué par la dynamique transférentielle dans les processus de symbolisation
sera développé dans la prochaine partie.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



126 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

d’ateliers thérapeutiques de peinture, individuels ou groupaux, pour des
enfants psychotiques.

Dans les premiers temps de leur atelier peinture, certains enfants déploient
toute leur énergie à faire le vide sur leur feuille : ils passent inlassablement un
rouleau imbibé d’eau sur leur feuille blanche qui se gondole ou se déchire
en petits morceaux. Ils peuvent effectuer quelques taches de peinture sur leur
feuille, mais ils les diluent ensuite, à l’aide de rouleaux ou de chiffons trempés
sans relâche dans l’eau, jusqu’à l’effacement de toute trace. Souvent, la feuille
gondolée par l’eau se perfore et laisse échapper l’eau par le trou.

Le ou les cliniciens de l’atelier, parfois pendant plusieurs mois, accompagne (nt)
simplement l’enfant dans sa tâche, par exemple en épongeant et en récupérant
dans une cuvette l’eau qui dégouline de la table, et lui décrivant ce qui se
passe avec la peinture. Ils n’interviennent pas car il apparaît essentiel que
l’enfant puisse de lui-même aller au bout de ce processus, pour expérimenter
la possibilité du détruit/créé, selon un concept proposé par R. Roussillon (1999),
à partir de Winnicott (1971). On rencontre en effet souvent face à de tels cas
de destructivité en médiation la tentation de remettre en cause l’indication et
d’arrêter l’atelier, ou encore la tendance des soignants à empêcher l’enfant de
tout effacer et à le forcer à peindre, alors qu’il paraît fondamental de ne pas
intervenir et de ne pas réagir à la destructivité par le retrait.

Cette activité picturale met donc en scène une liquéfaction, un trouage de
la feuille et un effacement complet de toute trace. Cette dissolution active
des traces de peinture sur la feuille, et même du support de la feuille,
pourrait s’interpréter comme une première forme de reprise interne de terreurs
primitives, comme la terreur d’effacement, de disparition ou de dissolution,
ou encore d’effondrement, à l’image de ce que l’enfant fait subir à la
feuille. Cette activité picturale acharnée d’effacement, parfois pendant de
longs mois, mettrait en scène un authentique vécu de mort psychique, contre
lequel l’enfant lutte, en infligeant à la feuille le vide, dans un processus de
retournement passif actif. Le retournement passif/actif constitue souvent la
première forme de symbolisation pour un enfant psychotique. Ce type d’activité
en peinture permet ainsi une première emprise sur une expérience agonistique
d’effacement ou d’écoulement, de liquéfaction, expérience qui se retourne
en effacement/vidage contrôlé. D’autre part, cette angoisse de liquéfaction
pourrait être en lien avec un objet indisponible et insaisissable, objet lisse et
glissant. On assiste ici à un transfert de la relation première à l’objet sur le
médium, au double sens du matériau et du thérapeute.

Dans l’activité picturale décrite précédemment, l’enfant devient
pour ainsi dire un Je/peinture qui se liquéfie, qui disparaît ou qui est
aspiré par un trou, ou encore, en miroir avec la feuille de peinture,



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 127

« un appui qui s’effondre », « une surface plane qui ondule », ou un
« trou/caca/liquéfié/vidangé ». Ces sensations hallucinées proviennent
donc d’une sorte de spécularité entre l’enfant et le médium malléable :
l’enfant psychotique, en deçà de toute distinction entre moi et non
moi, s’identifie à et se reflète dans la matière, à partir de ses qualités
sensorielles et, en miroir avec le matériau travaillé, il peut devenir
fragment de matière et, réciproquement, vivre celle-ci comme fragment
de son corps propre. On constate une indissociabilité entre le corps de
l’enfant, sa feuille, les instruments de peinture et la matière picturale,
avec une évidente confusion des enfants avec la matière.

Dans le cadre d’une thérapie médiatisée, c’est le médium sensoriel,
qui va réactiver ces traces perceptives primitives et offrir la possibilité
d’un accès tout à fait spécifique à la symbolisation : en témoigne aussi
l’exploitation des groupes à médiation avec la clinique de la criminalité,
en particulière difficulté avec la symbolisation.

Pour des sujets présentant des pathologies de l’agir, le travail théra-
peutique groupal à partir de la reconnaissance de l’odeur dans un groupe
à médiation sensorielle olfactive auprès d’une population criminelle,
favorise une appropriation subjective de l’histoire de ces sujets marquée
par des passages à l’acte violents. Voici la présentation de la seconde
séance d’une session groupale1, qui sera focalisée sur M. Mada et les
associations du groupe autour de ses interventions.

M. Mada est présenté dans le service psychiatrique comme un sujet difficile à
soigner, hermétique aux rencontres thérapeutiques. Il est diagnostiqué comme
souffrant de schizophrénie et son passage à l’acte s’est accompagné d’idées
délirantes. Il ne sort jamais de sa cellule, reste allongé sur son lit, où il
dort et mange sans autre forme d’activité. Il demeure ainsi durant des
mois, dans une forme d’isolement autistique. Ses épisodes psychotiques aigus
s’accompagnent de prises de toxiques, de conduites à risque et de troubles
graves du comportement. La violence de ses actes et son apragmatisme
suscitent des contre-investissements négatifs de la part des soignants. Ainsi
son médecin pourra se dire « excédé » par ce patient, dont il ne « supporte »
plus la prise en charge. Ce patient fait pour la première fois l’expérience d’un
groupe thérapeutique lors de la première séance du Groupe Sentir. Il arrive en
séances de groupe traînant les pieds, semblant se réveiller à chaque fois, d’un
long sommeil les cheveux en bataille. Progressivement, son regard deviendra

1. La clinique est celle d’H. Lecas. Voir le chapitre 12 sur « La médiation sensorielle
olfactive », qui commentera la troisième séance de ce groupe.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



128 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

plus présent, il prendra la parole de façon spontanée, apportera des écrits et
insufflera un certain dynamisme au groupe.

Le matériel de cette deuxième séance est divers : objets concrets (ail, oignon,
citron, écorce de bois, basilic) et odeurs plus volatiles parmi des fioles
d’absolus. Des absolus « simples » comme l’anethol (odeur anisée), vétiver
(boisé), lactone (odeur de laitage) sont mis à disposition des patents. Les
absolus sont déposés sur des mouillettes (papier absorbant utilisé par les
parfumeurs), et la psychologue donne une odeur après l’autre, pour que tous
sentent d’abord la même odeur en même temps. Des objets sont présentés
pour leurs qualités tactiles (pomme de pin, écorce de bois, galet, cailloux, gaze,
tissus divers). L’odorat reste le fil rouge des séances, mais l’apport d’autres
modes sensoriels favorise une ouverture à la palette des sensations, et renforce
les échanges groupaux.

M. Mada commence la séance : à partir d’un galet, il évoque une méthode
qu’on lui avait apprise quand il était enfant pour arrêter de sucer son pouce.
Un médecin aurait préconisé qu’il porte un gant à une main et de l’autre
qu’il caresse un galet doux. Il a sucé son pouce de six à quatorze ans. Il a
commencé en France après son adoption. En orphelinat, « les enfants jouaient
avec le même bac à jouets et dormaient tous ensemble ». Il a le souvenir qu’il
ne suçait pas son pouce à ce moment-là. Cela a commencé en France, car
« j’étais tout seul » dit-il. Lors de la première séance, il s’était saisi de l’odeur de
vanille et avait déclaré « je suis de Madagascar ». Le contact du galet permet
de poursuivre autour du thème de son origine.

À partir de l’association de M. Mada, un patient poursuit autour des minéraux :
de leur création à leur érosion, retraçant le parcours de la pierre au grain
de sable. Un autre patient associe aussi autour de la pierre, et de l’écorce
de bois qu’il a dans les mains, il revient sur les questions de la nature, des
promenades, de la liberté... Il évoque sa vie passée par bribes, autour de son
amour pour l’art, particulièrement la sculpture. M. Mada poursuit, il précise
que lorsqu’il suçait son pouce, il se caressait, « titillait » (sic) ses tétons en
particulier un troisième téton dont il est doté. Ces mouvements auto-sensuels
décrits apparaissent dans le cadre d’enjeux de séparation. La psychologue
reprend la question de la séparation en évoquant le « besoin de pouce et de
doudou ». M. Mada acquiesce.

Alors que les échanges se poursuivent sur les doudous, M. Mada, le galet
toujours en main, revient sur les souvenirs de ses origines. Les galets lui
évoquent les rivières sèches qui « coulent » à Madagascar. (Il dira lors d’une
autre séance qu’il a été trouvé dans une rivière de ce type.) Immédiatement
après cette évocation, apparaît l’image de volcans à partir d’une histoire autour
de la lave qui a coulé sur une gendarmerie à Madagascar et qui aurait évité
une église. Cette histoire aux allures mythiques semble lui plaire. Le groupe
marque une pause. Le matériel sur la table a été « utilisé ». La psychologue
propose un premier temps « d’écriture libre, sur ce qui vient d’être senti. »



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 129

M. Mada écrit spontanément et lit ensuite : « Un retour à la nature qui nous
éloigne des odeurs chimiques des parfums inventés. Mélange de pousses ou de
lieux terrestres qui donnent envie de composer ou de relier différentes matières
ou texture. Les pierres me rappellent la rivière des galets à Madagascar. » Suite
à ce premier temps, la psychologue propose de continuer à partir des fioles :
« Ce sont des absolus, des bases de parfum, nous ne connaissons peu ou pas
leurs noms. Je vous propose d’essayer de prendre chacun le temps de sentir à
partir d’une mouillette et d’écrire ce qui vient. » Puis elle avance une série de
« contraintes » d’écriture : « À partir de cette odeur, si c’était une couleur ? Si
c’était une personne ou un groupe de personnes ? Si c’était un lieu ? Si c’était
un lieu imaginaire ? »

Autour de la lactone (odeur de laitage), M. Mada évoque « l’eau-de-vie » et
la couleur « transparente ». Il associe alors sur sa propre alcoolisation durant
des fêtes qu’il faisait avec ses amis. Il apparaît soudain comme un adolescent
perdu dans des ivresses, en quête d’un semblant de mieux-être. Il reprend la
parole à la sollicitation de l’infirmière, qui demande qui aime écrire ; il répond
qu’il écrit des poèmes, des chansons de rap. À la fin de la séance, l’attention
du groupe est concentrée autour de M. Mada, qui revient sur son envie de
mêler les sensations, et fait preuve de créativité en mélangeant les odeurs
entre elles, comme le basilic et l’ail pour faire du pesto, ou en réunissant les
odeurs comme le bois, la pomme de pin et le basilic, odeurs de la nature. Il
semble ressentir un plaisir intense à relier les odeurs entre elles. Ce besoin de
liaison est repris par la psychologue qui évoque le plaisir de passer d’un sens
à l’autre ou d’utiliser un sens pour un autre comme « écouter avec la bouche »,
« manger du regard », « boire des paroles »...

La remobilisation de l’expérience sensorielle, vécue dans le groupe,
n’est possible que par la réactualisation de traces mnésiques percep-
tives, formes de souvenirs sensoriels engendrés par le médium olfactif.
Le matériel odorant impalpable suscite par son aspect informel, des
sensations accolées à des souvenirs : il s’agit d’une véritable mise en
histoire de la vie somatique. Cette clinique montre comment le groupe
à médiation sensorielle olfactive, dans le contexte carcéral, permet une
réactualisation et une symbolisation des éprouvés sensoriels et affectifs,
favorisant l’intégration de l’excitation, des perceptions, ce qui constitue
une première étape vers une élaboration de l’agir. Le travail de symboli-
sation est enclenché par une remobilisation de l’expérience sensorielle et
favorisé par la réactualisation des traces mnésiques perceptives, premiers
maillons de l’organisation affective.

Le médium olfactif suscite des chaînes associatives groupales, intro-
duisant la dimension du rêve et de l’hallucinatoire : les sensations et
les images sensorielles convoquées se transforment en « figurations

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



130 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

parlées », définies par P. Aulagnier comme une métabolisation de traces
perceptives infigurables en représentations de choses articulées à des
mots. Ce groupe suscite donc l’avènement de « figurations scéniques »
(Aulagnier, 1986), à partir de la réactualisation de vécus sensoriels
primitifs. Dans le cas de M. Mada, « aller ensemble sur les chemins
de l’enfance y ramasser des cailloux » apparaît comme une proposition
de figuration visant à relier le vécu sensoriel indicible, le vécu groupal et
l’histoire subjective.

Le groupe échange autour de sensations et passe de l’éprouvé à la
qualification de cet éprouvé, en lien possible avec l’histoire du patient
mais aussi avec les émotions dans l’ici et maintenant du groupe. Chez M.
Mada, la vanille et le galet ont permis de réactiver un discours subjectif
sur son histoire, discours alors délirant jusqu’à ces séances. L’intérêt
thérapeutique spécifique du recours au médium sensoriel olfactif en
prison consiste ainsi à remobiliser l’expérience sensorielle par la réac-
tualisation de traces mnésiques perceptives, sous forme de sensations
hallucinées, correspondant à des souvenirs sensoriels engendrés par le
médium olfactif : il s’agira dans l’espace thérapeutique de transformer la
sensation hallucinée en une « figuration parlée » et de favoriser un travail
de composition de l’affect et de partage affectif avec autrui, pour des
patients aux « limites » de la clinique, souvent organisés sur un mode
pervers. Le cas de M. Mada montre que les expériences sensorielles
primitives convoquées ne relèvent pas seulement du registre des agonies
primitives, même si elles paraissent plus fréquentes, mais aussi parfois
de la réactualisation d’une plénitude sensorielle ou d’expériences de
bonheur sensoriel extatique.

Le dispositif des médiations thérapeutiques, avec l’attraction senso-
rielle exercée par le médiateur, va donc susciter une réactualisation de
traces perceptives d’expériences primaires : de quelle nature sont les
traces de ces perceptions antérieures qui relèvent d’expériences senso-
rielles primitives, comment se présentent-elles et s’articulent-elles aux
autres types de traces présentes dans l’appareil psychique et comment
sont-elles enregistrées dans l’appareil psychique ?

Pour clarifier cette question, il convient de se reporter à une lettre de
Freud, lettre du 6 décembre 1896 (Freud, 1887-1902), à partir de laquelle
René Roussillon propose de dégager le modèle freudien de base d’une
théorie de la mémoire. La lettre à Fliess de 1896 propose un modèle des
différents types de traces dans l’appareil psychique et de leur connexion.
À cette époque, Freud distingue trois types de signes, qui correspondent
à trois modalités d’enregistrement différentes (Percp.S. signe de percep-
tion, Incs. l’inconscient et Précs. le préconscient), qu’il conceptualisera



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 131

ultérieurement comme trois types de traces, traces perceptives, traces
représentatives enregistrées sous forme de représentations de chose ou
traces représentatives enregistrées sous forme de représentations de mot.
En ce qui concerne les traces perceptives, Freud distingue un système de
réception/perception à la périphérie et un système de conservation des
traces perceptives. Il y aurait donc une triple inscription mnésique, avec
trois types de traces d’un même événement :

« Ce qu’il y a d’essentiellement neuf dans ma théorie, c’est l’idée que la
mémoire est présente non pas une seule mais plusieurs fois et qu’elle se
compose de diverses sortes de “signes” » (Freud, 1896, p. 154).

Ce modèle freudien peut donc être lu à la fois diachroniquement et
synchroniquement, avec l’idée d’une stratification des inscriptions au
fil du temps et avec trois types d’enregistrement de chaque expérience.
R. Roussillon précise ce modèle en proposant, en lien avec le couple
processus primaire/processus secondaire, d’appeler la traduction de
la trace perceptive en trace inconsciente « symbolisation primaire » et
d’identifier comme clivage un défaut de symbolisation primaire, ainsi
que de nommer la traduction de la représentation chose en représenta-
tion mot « symbolisation secondaire », dont le défaut sera identifié au
refoulement. Freud raisonne en effet souvent comme s’il n’y avait pas
de trace mnésique perceptive, ou comme si elles étaient superposables
aux traces mnésiques inconscientes, et c’est la raison pour laquelle
R. Roussillon insiste sur la nécessité clinique de maintenir l’écart
entre la trace mnésique perceptive et la trace mnésique inconsciente,
donc de différencier symbolisation primaire et symbolisation secondaire,
pour pouvoir penser les processus psychotiques, psychosomatiques et
limites. La symbolisation primaire relie donc la première inscription
de la chose psychique, c’est-à-dire sa trace mnésique perceptive, à la
représentation de chose, elle correspond au processus qui permet de créer
des représentations-choses, à partir de l’hallucination primaire.

Ce modèle freudien relu par R. Roussillon, nous permet d’abord de
bien situer dans l’appareil psychique les traces perceptives réactivées
dans les activités à médiation. Freud corrèle les âges successifs de la vie
à différents types d’enregistrement, par strates, et cela implique l’idée
d’une « première mémoire précoce ou archaïque de nature essentielle-
ment perceptive » (2001, p. 123). Ce sont donc ces traces mnésiques
perceptives qui peuvent être réinvesties sous forme hallucinatoire, dans
le travail au sein de la cure classique, comme Freud l’évoque dans
Constructions en analyse (1937), et, pourrait-on ajouter, dans le cadre
d’une thérapie médiatisée par un médium sensoriel, quel qu’il soit. Les
qualités sensorielles du médiateur, éprouvées lors de sa manipulation par

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



132 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

le patient, vont ainsi réactiver sur le mode hallucinatoire des traces per-
ceptives d’expériences primaires. Réciproquement, ces traces conservées
dans la mémoire perceptive, et réinvesties sur un mode hallucinatoire
se manifesteront comme des perceptions que le patient associera aux
sensations données par le médiateur ; qui plus est, le patient infléchira
sa manipulation du médiateur, en fonction de ces perceptions d’ordre
hallucinatoire, qu’il tendra à retrouver dans la réalité extérieure du
matériau.

L’observation fine de la constance avec laquelle chaque patient tra-
vaille avec acharnement telle ou telle particularité sensorielle du média-
teur, qui produit visiblement en lui un écho sensoriel, ne saurait que
confirmer et valider cette hypothèse d’une réactivation de la mémoire
perceptive au contact du médiateur. Dans de précédents travaux (2007),
j’ai donné de nombreux exemples de reconstitution possible, à partir du
traitement du médiateur par les enfants psychotiques, d’un fragment de
la réalité historique de l’enfant, qui a pu laisser des traces perceptives
répétées et convoquées à nouveau dans le travail du médiateur.

De la sensori-motricité à la réactualisation de sensations
hallucinées

Les deux cas précédemment commentés, empruntés à la psychopatho-
logie des psychoses infantiles puis au registre de la pathologie des agirs
criminels, posent la question de la possibilité d’une liaison, grâce au
travail du médiateur, entre ces traces perceptives réactivées et les traces
représentatives. Cette liaison passe nécessairement par l’acte et par le
registre sensori-perceptivo-moteur, à la source du processus de symboli-
sation primaire, dans le cadre des activités à médiation : R. Roussillon
souligne que Freud avait identifié en quelque sorte le travail du rêve avec
la symbolisation primaire, en filigrane dans sa théorisation, même si le
fondateur de la psychanalyse ne lui a pas donné de statut officiel, ce qui
a abouti dans la théorie psychanalytique classique à une opposition entre
acte, registre sensori-moteur et symbolisation, dans la mesure où le trajet
rétrograde caractéristique du rêve provient de la suspension perceptive et
motrice durant le sommeil. Les dispositifs à médiation thérapeutique
montrent au contraire à quel point la symbolisation s’enracine dans
le registre sensorimoteur. Dans les exemples précédemment cités, le
processus thérapeutique enclenché par le travail du médium malléable
témoigne en effet d’une coïncidence entre hallucination et perception,
soit d’un retour hallucinatoire de perceptions, souvent du registre des
agonies primitives, qui coexiste avec les perceptions actuelles procurées
par le médium. C’est la perception dans la réalité du médium, composée



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 133

de l’ensemble des sensations afférentes au médium, qui réactualise des
traces perceptives d’expériences antérieures, convoquées sous forme
hallucinatoire. Mais, réciproquement, le patient met en forme dans le
matériau ses perceptions sensorielles d’ordre hallucinatoire, liées à des
expériences antérieures.

Pour saisir le processus en jeu, il s’impose de convoquer d’abord la
théorisation freudienne de l’hallucination avant de la mettre à l’épreuve
du cadre des médiations thérapeutiques ; dans Constructions en analyse,
texte publié en 1937, Freud évoque précisément la possibilité d’un
retour hallucinatoire de perceptions antérieures, dans le cadre analytique.
Le fondateur de la psychanalyse note que, dans quelques analyses,
émergent à la place de la remémoration d’un événement « des souvenirs
très vivaces », proches d’hallucinations, et il relève aussi « la présence
occasionnelle de véritables hallucinations dans d’autres cas, des cas qui
n’étaient certainement pas psychotiques ». Il conclut de ces constata-
tions qu’« on n’a pas encore apprécié ce caractère peut-être général
de l’hallucination d’être le retour d’un événement oublié des toutes
premières années, de quelque chose que l’enfant a vu ou entendu à une
époque où il savait à peine parler » (1937, p. 278-279). Freud constate
donc dans le contexte de la cure analytique le retour hallucinatoire d’un
vu ou d’un entendu dans la première enfance et il décrit un processus
au cours duquel s’efface la distinction entre inscription psychique et
perception extérieure. Dans cette perspective freudienne, l’hallucination
s’avère ainsi constituée d’éléments sensori-affectifs non symbolisés.
Freud poursuit sur la question du « rapport étroit de l’hallucination
et de certaines formes de psychose » (ibid., p. 279) et avance l’idée
que le délire « contient aussi un morceau de vérité historique » et qu’il
« tire sa force justement de cette source infantile » (ibid.). En d’autres
termes, l’hallucination et le délire correspondent à un retour d’événe-
ments primitivement perçus et retrouvés de façon hallucinatoire. Cette
théorisation renouvelée de l’hallucination, en 1937, présente l’intérêt,
comme le note René Roussillon, de « supposer la coïncidence d’un
processus perceptif et d’un processus hallucinatoire » (2001, p. 86) et
indique donc l’idée d’une coexistence possible entre une hallucination
de perceptions antérieures et des perceptions actuelles1.

Le lien entre sensations hallucinées et traces perceptives renvoie
donc à la seconde théorie de l’hallucination chez Freud : en 1937,
l’hallucination n’est plus la réalisation d’un désir mais elle s’avère

1. Sur ce point, voir le chapitre 2 de R. Roussillon intitulé « Une métapsychologie de la
médiation et du médium malléable ».

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



134 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

constituée d’éléments sensori-affectifs non symbolisés. Le rôle de l’hal-
lucination est donc essentiel dans les médiations thérapeutiques car ces
éprouvés archaïques d’ordre sensori-affectivomoteur s’imposent aux
patients sous forme d’un vécu hallucinatoire, qui rencontre un écho
dans la manipulation du « médium malléable ».

De façon générale, ce sont donc des expériences primitives catastro-
phiques, qui n’ont pas pu être réfléchies, reconnues et transformées dans
l’interrelation avec l’environnement premier, qui vont tenter de se faire
réfléchir dans le cadre des thérapies à médiation. Winnicott a insisté
sur la nécessité de symboliser après coup les agonies primitives, en les
amenant dans le transfert : il s’agit de revivre une expérience primitive
qui n’a pas pu être éprouvée, car le sujet confronté à l’agonie primitive
se retire de l’expérience pour ne pas la vivre. Par rapport au cadre de la
cure classique, envisagé par Winnicott, la spécificité de la symbolisation
dans les médiations thérapeutiques consiste à s’effectuer à partir du
registre sensori-moteur, et dans le lien transférentiel au médium, à la
fois matériau et thérapeute. C’est le transfert qui donnera un sens à ces
expériences impensables, d’ordre corporel et affectif.

C’est la perception dans la réalité des sensations procurées par la
matérialité du médiateur qui activent le processus hallucinatoire chez le
patient, et, réciproquement, celui-là met en forme dans le matériau ses
propres sensations hallucinées, liées à des expériences antérieures, qu’il
associera aux sensations données par le médiateur. Les deux exemples
précédents témoignent en effet d’un retour hallucinatoire de perceptions,
qui coexistent avec les perceptions actuelles procurées par le médium
malléable. Autrement dit, l’expérience de la rencontre du médium dans
l’espace thérapeutique permettra de transformer la sensation hallucinée
en une forme perceptive, la sensation hallucinée va prendre forme dans
l’objet médiateur et devenir ainsi figurable et transformable. Il s’agit donc
là de restaurer le processus de symbolisation primaire, particulièrement
défaillant dans la psychose, qui consiste à lier une trace mnésique
perceptive à une représentation de chose.

Un exemple : intérêt de l’associativité sensorimotrice dans les
pathologies démentielles

Avant de poursuivre l’analyse de la dynamique de la symbolisation
dans les groupes thérapeutiques à médiation, il semble important de
s’attarder sur un autre type de clinique caractérisée par une défaillance
du langage verbal, les patients âgés souffrant de différentes formes de
démence : les médiations thérapeutiques vont permettre au clinicien de



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 135

se centrer sur l’associativité propre au langage du corps et de l’acte,
par exemple sur la dynamique mimo-gestuo-posturale mise en jeu par
ces patients au sein d’un groupe thérapeutique. Comme l’a montré
Legouès (1991), c’est précisément cette dimension sensori-motrice, qui
est mise en jeu dans les pathologies démentielles du vieillissement. Le
recours aux médiations en pratiques institutionnelles permet en effet
d’engager un travail thérapeutique avec ce type de patients en deçà
des processus de symbolisation secondaires vectorisés par les mots,
à la fois dans la rencontre avec un médium sensoriel, à la fois dans
la relation au(x) thérapeute(s), dont la tâche consistera à transformer
ces expériences sensori-motrices, mises en forme grâce au médium,
en messages signifiants, en messages relationnels. Comme dans les
premiers liens de l’enfant avec son entourage, c’est l’environnement
– les soignants – qui donneront une valeur de message aux éprouvés du
patient âgé en souffrance.

Dans cette dynamique, l’implication corporelle des thérapeutes joue
un rôle non négligeable et permettra de transformer les projections des
patients en messages signifiants.

La prise en compte de l’associativité sensorimotrice ne concerne
toutefois pas seulement les patients atteints de démence dans la psy-
chopathologie du sujet âgé, mais elle constitue un facteur important dans
le processus thérapeutique de groupes à médiation pour patients âgés, en
deçà d’une quelconque pathologie démentielle. L’extension significative
ces dernières années des pratiques de soin référées au champ artistique
en gérontologie atteste de la portée thérapeutique de ces dispositifs.

Dans un ouvrage collectif récent intitulé La Personne âgée en art-
thérapie (2004), J.-L. Sudres procède à une brève revue de la littérature
sur la créativité et/ou l’art-thérapie des âgés dans la littérature inter-
nationale et française, et conclut que ces travaux ne parviennent pas
ni à réaliser une revue de la question véritablement documentée, ni à
constituer un réservoir de savoir-faire médiatisé véritablement innovant
[...] ni à effectuer une théorisation de qualité dépassant les clivages
d’école, ni à susciter une dynamique de confrontations, de réflexions
et de recherches appliquées (ibid., p. 17). Pour pallier ce manque, les
différentes contributions de cet ouvrage collectif se proposent de montrer
« l’existence chez la personne âgée d’une pulsion créatrice et d’un
processus créateur résistant à toutes les turpitudes de la vie, à condition
de rencontrer un ou des tiers pour mobiliser cette dynamique de vie »
(ibid., p. 17) : telle est la tâche du soin médiatisé aux personnes âgées.
C’est aussi ce qu’a montré le numéro spécial de la revue Gérontolo-
gie et société, consacré à l’art et au vieillissement (1998). Il s’agit


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



136 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

ainsi de réanimer chez les personnes âgées la créativité, qui survit au
vieillissement, avec des caractères spécifiques. Jean-Marc Talpin (2004,
p. 81-92) souligne notamment, à propos des ateliers d’écriture pour
personnes du troisième âge, la réécriture par les participants de leur passé,
reconstruit dans une visée de transmission : ainsi, les ateliers d’écriture
permettent de répondre à l’impératif du travail du vieillir. C’est dans
cette perspective que M. Péruchon (1994) avance que le bilan de vie
pourrait être une création. Cette hypothèse de travail dans les ateliers
à médiation pour les personnes âgées est bien mise en évidence par
C. Belakhovsky et C. Joubert (2004, p. 195-202), qui pratique pour sa
part le photolangage : il s’agit de remobiliser la psyché des personnes
vieillissantes, dont l’énergie psychique, s’affaiblit avec le grand âge, ce
qui entraîne un désinvestissement et un appauvrissement. Alors que les
éprouvés de douleur entraînent un trou, un blanc dans le tissu psychique,
les ateliers médiatisés permettent de mobiliser les éprouvés de plaisir et
les affects, en sollicitant le registre de l’image : l’activité du préconscient
est alors revitalisée, notamment par la (re)construction de liens entre
affect, image et représentation. Face à la crise de la sénescence, qui se
caractérise d’une part par un ensemble de pertes, pertes narcissiques au
niveau notamment du corps, pertes des proches, qui réactivent d’autres
pertes antérieures, comme celle de la séparation d’avec la mère, d’autre
part par la réorganisation psychique nécessitée par l’intégration de la
question de la mort, les médiations thérapeutiques peuvent permettre de
mobiliser un processus de réorganisation psychique.

Après cette brève revue de la question, je défendrai l’hypothèse que
les médiations artistiques, pour des patients âgés en difficulté, permettent
de travailler à renforcer, à reconquérir, ou à acquérir une potentialité
réflexive par rapport à soi-même. La fonction essentielle de la médiation
consiste en effet à permettre que les sensations et les émotions du patient
puissent se réfléchir en un état propre au patient lui-même, qu’il puisse
enfin s’approprier. La réflexivité se présente selon R. Roussillon (2008)
comme un processus au cours duquel le sujet doit pouvoir se sentir, se
voir et s’entendre. Les thérapeutes offrent en effet aux patients une sorte
de miroir corporel et affectif, notamment par un partage d’affects. Le
travail thérapeutique en médiation va donc permettre d’accéder à une
forme de langage sensori-moteur et de lui donner sens.



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 137

FORMES PRIMAIRES DE SYMBOLISATION
ET ASSOCIATIVITÉ FORMELLE

Les médiations thérapeutiques offrent un cadre privilégié pour favori-
ser l’émergence de formes primaires de la symbolisation qui vont pouvoir
se mettre en forme dans une matière, « matière à symbolisation » (Chou-
vier et coll., 2002). Le travail des thérapeutes va s’effectuer justement
à partir de la prise en compte de l’émergence de ces formes primaires
de la symbolisation, qui seront la source de toute une dynamique de
symbolisation, en activant un processus de métabolisation du registre
sensorimoteur en figurable. Quelles sont les logiques de l’émergence de
ces formes primaires de symbolisation et quel sera leur rôle dans l’accès
à la symbolisation primaire puis secondaire, autrement dit quelles sont
les logiques des processus de métabolisation des représentations, des
traces perceptives aux protoreprésentations ?

J’avancerai l’hypothèse centrale d’une chaîne associative formelle,
à l’œuvre pour tout sujet dans le cadre des médiations thérapeutiques,
dans une prise en charge individuelle ou groupale. En groupe, on pourra
parler de chaîne associative formelle de groupe. Il s’agira de repérer
l’enchaînement des formes à la fois dans les productions proprement
dites, mais aussi dans l’ensemble du langage sensorimoteur des patients
confrontés au médium.

N

Des sensations hallucinées à la figuration
de protoreprésentations

En lien avec la réactualisation des sensations hallucinées, le travail
du « médium malléable » par le patient, va permettre l’émergence et la
mise en forme de protoreprésentations, qui renvoient à une inscription
des premières expériences de la relation à l’objet, expériences d’ordre
sensoriel et affectif. Ces protoreprésentations se caractérisent par une
indissociabilité entre corps, psyché et monde, ou entre espace corporel,
espace psychique et espace extérieur. C’est la façon dont P. Aulagnier
définit les pictogrammes, proches aussi des formes autistiques, décrites
par F. Tustin (1986).

Cette émergence et mise en forme de sensations hallucinées
peut se présenter de multiples façons ; en voici quelques exemples
empruntés à la médiation picturale dans la psychose (Brun, 2007).
« Moi/bouche/peinture vomi(e) et vomissant(e) », ou « moi noyé dans
la “mère merde” de la peinture », ou « moi dissous dans la feuille ». Il
peut s’agir aussi d’une sensation d’arrachement d’une peau commune,

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



138 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

en lien avec le décollage d’une peinture plastifiée, ou encore d’un vécu
de glissade sans fin et de chute sur la feuille etc. Le Je de l’enfant peut
aussi être réduit à une « sensation main agrippée à la feuille » pour
des enfants qui ne peuvent que faire de la peinture au doigt, en restant
longtemps collé à la feuille, ou, réduit à une « feuille peau caressée » ou
à un « moi/pinceau englouti dans la peinture ». Il arrive aussi que toute
rencontre entre instrument, peinture et feuille ne puisse qu’aboutir à une
destruction, par exemple le Je se présente comme « moi/feuille peau
trouée ou percée ou arrachée ».

Cet accès à la figurabilité met ainsi en jeu la « corporéisation figu-
rative » des pictogrammes, certes infigurables à l’origine, mais qui
vont pouvoir trouver un mode de « figuration scénique » (Castoriadis-
Aulagnier, 1975) dans la rencontre de la corporéité du médium malléable.
Voici un exemple de pictogramme proposé par P. Aulagnier, qui permet-
tra d’éclairer la clinique de M. Mada :

« Imaginez quelqu’un qui tombe brusquement dans un précipice, et qui ne
tient que raccroché par une seule main à l’unique et fragile saillie d’un
rocher. Pendant ce temps, il ne sera plus que cette union « paume de la
main-morceau de pierre », et il doit n’être que cela s’il veut survivre. Tant
que cette perception tactile existe, il est assuré qu’il vit, qu’il n’est pas
déjà en train de plonger dans le vide » (1986, p. 398).

Dans notre exemple clinique en prison, quand le sujet se saisit d’un
galet, une sensation hallucinée est déclenchée qui convoque d’abord
un souvenir très prégnant concernant l’arrêt de sucer son pouce. La
puissance du retour de ces éléments renvoie à un pictogramme d’agrippe-
ment, l’objet (la main et le galet) sont éprouvés comme un tout indisso-
ciable. Cet homme tenant ce galet n’est plus que sensation pierre-main,
main-pierre, comme accroché au bord du gouffre des souvenirs. Ce
pictogramme actualisé dans le groupe est repris par les thérapeutes, qui
favorisent ainsi une « figuration parlée » (P. Aulagnier) de son expérience
sensorielle et dégage l’émotion comme partie immergée de cette histoire
sensorielle. Pour M. Mada, l’émotion, qui n’a pas une forme expressive
immédiatement compréhensible (par exemple, il se fige, son regard est
fixe), apparaît par le biais d’un contact entre la pierre et lui, élément
évocateur d’un lieu originaire en lien avec sa peau. Ainsi l’émoi suscité
par la réactualisation du pictogramme permet donc de favoriser un travail
de liaison représentation-affects, grâce au détour de figurations proposées
à partir de l’odeur : comme le souligne P. Castoriadis-Aulagnier (1975),
le pictogramme est une coalescence de l’affect et de la représentation.

Dans les dispositifs de médiation thérapeutique, apparaissent donc
des éléments matriciels de l’activité de symbolisation, qui relèvent



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 139

non seulement du registre des pictogrammes, mais aussi souvent des
signifiants formels (Anzieu, 1987), sous la forme de traces préfiguratives.
Le travail des thérapeutes va s’effectuer justement à partir de la prise en
compte de l’émergence de ces formes primaires de symbolisation, qui
seront la source de toute une dynamique de symbolisation.

Ces formes sensorielles et motrices de la symbolisation, qui passent
par le corporel, relèvent souvent de la dynamique de l’image motrice,
conceptualisée par Freud (1950, p. 396), qui la définit comme une
perception de mouvement, image sensorielle qui ne correspond pas
toutefois à un mouvement dans la réalité. Dans l’œuvre de Freud, l’image
motrice préfigure le signifiant formel qui sera théorisé par D. Anzieu
(1987) : les signifiants formels, comme l’image motrice, renvoient en
effet à une sensation de mouvement ou de transformation, décrivent une
configuration du corps et des objets en proie à une transformation dans
un espace bidimensionnel et ils s’imposent sous la forme d’un vécu
hallucinatoire. Il s’agit d’un éprouvé qui ne relève pas du fantasme, mais
d’une impression corporelle, qui ne suppose aucune distinction entre
le sujet et l’espace extérieur, et qui est ressentie par le sujet comme
étrangère à lui-même. Les signifiants formels sont constitués d’images
proprioceptives, tactiles, coenesthésiques, kinesthésiques, posturales
d’équilibration et ne se rapportent pas aux organes des sens à distance,
la vue, l’ouïe. Bref, ils renvoient à des protoreprésentations de l’espace
et à des états du corps ; ce sont des représentations des configurations
du corps et des objets dans l’espace, ainsi que de leurs mouvements ;
en définitive, il s’agit de représentations d’enveloppes et de contenants
psychiques.

N

Clinique de l’enfant : signifiants formels
et chaîne associative formelle

Il apparaît possible de dégager une chaîne associative formelle, essen-
tiellement constituée de signifiants formels, dans la dynamique des ate-
liers thérapeutiques, individuels ou groupaux. À partir de mon expérience
de la médiation picturale avec des enfants psychotiques, je propose
de dégager quelques éléments caractéristiques des chaînes associatives
formelles souvent rencontrées dans la clinique, tant individuelle que
groupale. L’enchaînement des signifiants formels au fil du travail thé-
rapeutique correspond à un processus de constitution du fond dans
la peinture des enfants psychotiques (voir Brun, 2007, chap. 6). J’ai
en effet montré que la construction d’un fond pour la représentation
suppose chez les enfants psychotiques, de passer d’une position adhésive,

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



140 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

à une position de détachement du fond, avant l’accès à une position
de figuration (2007). Ces positions typiques dans l’activité picturale
des enfants psychotiques correspondent à des mouvements psychiques
dégagés par différents auteurs, notamment D. Anzieu (1987), M. Klein
(1968) et D. Meltzer et al. (2002) : elles ne sont pas parcourues de
façon unilinéaire, mais l’enfant peut osciller de l’une à l’autre, tout en
occupant telle ou telle position de façon prédominante, au fil de son
évolution dans l’atelier. Chaque groupe comme chaque enfant occupe
telle ou telle position de façon prédominante, au fil de l’évolution du
groupe thérapeutique, vectorisée de la position adhésive vers la position
de figuration et l’acquisition d’une potentialité réflexive.

Dans la position adhésive, le fond n’est pas constitué au sens où les
enfants ne représentent aucune forme différenciée sur un fond. Il est
impossible aux enfants de représenter des formes sur le fond de la feuille,
ils peuvent déchirer, perforer la feuille ou lancer des traces sans retour. En
ce qui concerne l’enveloppe psychique, elle n’est pas constituée, l’enfant
n’a pas intégré le sentiment d’enveloppe, et notamment la première
enveloppe, de nature rythmique. Le traitement des feuilles de peinture par
les enfants témoigne des états des enveloppes psychiques individuelles
et groupales.

Dans la position de détachement du fond, un premier fond est constitué
avec la possibilité cette fois d’un jeu entre figure et fond. Il s’agit de
formes sensori-affectivo-motrices et non pas de formes figuratives ou
représentatives. Cette étape correspond à la position paranoïde schizoïde,
à une position symbiotique avec un fantasme de peau commune. Un
décollement des deux feuillets de l’enveloppe psychique apparaît, ainsi
que la prise en compte de la tridimensionnalité.

Dans la position de figuration ou de réflexivité, le deuxième fond se
constitue, avec le dédoublement des lignes de terre et de ciel (Haag,
1955). Des formes représentatives à contenu figuratif ou imagé appa-
raissent. Cette étape correspond à la position dépressive selon M. Klein,
elle se caractérise par l’emboîtement des deux feuillets de l’enveloppe
psychique qui se constitue en moi-peau et par l’entrée dans l’historicité
et la quadrimensionnalité (Meltzer et al., 2002).

À partir de signifiants formels proposés par D. Anzieu, mais aussi
d’autres signifiants formels « inventés » à partir de cette clinique spéci-
fique, il apparaît possible de regrouper ces signifiants formels en trois
rubriques et de considérer, dans chaque rubrique, l’évolution propre des
signifiants formels de la position adhésive, à la position de détachement
du fond et à celle de figuration. La première rubrique concerne la



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 141

peau commune, la seconde les états de base de la matière et leurs
transformations, la troisième les avatars des apparitions de formes.

Dans la position adhésive, une partie des signifiants formels à l’œuvre
s’inscrit sous le paradigme « Une peau commune est arrachée ». On
trouve fréquemment les signifiants formels suivants, qui correspondent à
différentes configurations du travail de la peinture avec le support de la
feuille, par l’enfant : Un appui s’effondre/Un trou aspire/. Ça s’arrache,
c’est arraché/moi/feuillepeau trouée, arrachée/Ça se perce/Çà pique/çà
suppure ». Comme le souligne D. Anzieu, le signifiant formel est énoncé
par un syntagme verbal limité à un sujet et un verbe, avec une action
se déroulant dans un espace bidimensionnel, sans spectateur. Ils ont en
effet une structure différente du fantasme, construit sur le modèle de
la phrase, avec un sujet, un verbe, un complément d’objet, présentant
une action qui se déroule dans un espace à trois dimensions. Dans le
signifiant formel au contraire, la forme est ressentie comme étrangère, ce
qui implique une formulation sans sujet humain, et souvent une forme
réfléchie typique de l’auto-engendrement de l’originaire. Toujours dans
la position adhésive, les « états de base de la matière » qui relève souvent
d’un magma, peuvent donner lieu aux signifiants formels suivants : Une
feuille est traversée ou « ça se traverse, se déforme et se détruit/un corps
liquide s’écoule ou « ça s’écoule sans fin »/Un corps se liquéfie ou « ça
se liquéfie sans fin »/Un corps liquide est agité ou « ça s’agite »/Un
corps explose ou « Ça explose, Ça pète »/« çà se déforme et se détruit »
ou encore, si l’on peut dire, moi/Anus/caca/liquéfié/vidangé ». Enfin,
la position adhésive correspond généralement à l’« Irréversibilité et la
destruction de la forme ». En voici quelques figures : Ça se lèche, çà
s’avale/Ça se disperse/Ça se dilue et s’efface/Ça se dissout/Ça se noie/Ça
disparaît/Ça part et ne revient pas.

Dans la position de détachement du fond, apparaît un fantasme de peau
commune, caractérisé par les signifiants formels suivants : Un appui
résiste/Un trou se bouche/Ça se recolle/Une surface plane ondule/Ça
cicatrise/Interface. On relève ensuite, de façon tout à fait notable, une
possible transformabilité des états de la matière, par exemple sous
les formes suivantes : Différenciation des textures/Différenciation des
couleurs/Ça se solidifie/Ça sèche/Croûte/Ça s’agglomère, ça s’agglu-
tine/Ça se transforme en pâte/Ça glisse. Enfin, une réversibilité de la
transformation se dessine, sous différentes formes : Ça imprime et çà
s’efface/Ça se colle et se décolle/Ça se plie et se déplie/Ça se disperse
et ça s’agglutine/Un orifice s’ouvre et se referme (un trou se forme et se


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



142 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

bouche)/Ça apparaît, ça disparaît et ça réapparaît/Mise en jeu d’une ges-
tualité rythmique (frappe rythmique ou projection rythmique, etc.)/Trace
qui part et revient...

Dans la position de figurabilité, apparaissent de nouvelles figures, qui
souvent ne correspondent plus à des signifiants formels car on ne se situe
plus dans un espace bidimensionnel sans sujet et des scénarios fantas-
matiques apparaissent. C’est une phase qui se définit par la constitution
d’une enveloppe différenciée, par un emboîtement des transformations
et une individuation et enfin par l’émergence de formes représentatives
avec contenu figuratif. La constitution d’une enveloppe différenciée se
marque souvent par le signifiant formel « une limite s’interpose », ou
« une structure encadrante apparaît ». Le Je devient acteur et sujet des
transformations et le sujet aussi de scénarios fantasmatiques figurés sur
la feuille et/ou verbalisés.

La modélisation ici proposée provient d’une très récente recherche
et est appelée à se développer dans d’autres médiations thérapeutiques.
Les cliniciens ont en effet tout à gagner à suivre les repères offerts
par cette associativité formelle qui met en jeu les formes primaires de
symbolisation et, notamment, la dimension heuristique des signifiants
formels conceptualisés par D. Anzieu.

N
Clinique de l’adulte : signifiants formels
et chaîne associative formelle

Pour des patients alcooliques, la dimension thérapeutique de l’écriture
groupale apparaît, au fil de l’expérience clinique, axée autour d’un appel
à la figuration de vécus corporels primitifs, jusque-là infigurables. La
spécificité des ateliers d’écriture en alcoologie se caractérise par la
mise en scène répétitive d’images de chute, de naufrage, d’engloutis-
sement, de vidage ou d’écoulement de soi, d’arrachement d’une peau
commune, voire de dédoublement de parties de soi mortes ou larvaires...
La prégnance de ces images renvoie bien moins à des scénarios fan-
tasmatiques qu’à la présence de protoreprésentations de l’enveloppe
corporelle, relatives aux altérations des contenants psychiques. Ces
images se spécifient en effet comme des transformations corporelles
qui entraînent une destruction concomitante de la forme et du corps
– ou d’une partie de corps– tout en étant ressenties par les patients
comme étrangères à eux-mêmes ; ceux-ci ne sont pas acteurs de scénarios
fantasmatiques mais ils subissent des transformations de formes, qui
relèvent principalement des divers types de confusion dedans/dehors.
C’est précisément en ces termes que D. Anzieu (1987) définit, comme



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 143

nous l’avons vu précédemment, des protoreprésentations relatives aux
« configurations du corps et des objets dans l’espace, ainsi que de leurs
mouvements », qu’il désigne comme signifiants formels, constitués
« d’images proprioceptives, tactiles, cœnesthésiques, kinesthésiques,
posturales, d’équilibration ». Ces signifiants formels concernent les
transformations, l’évolution et la configuration des formes relatives aux
représentations des contenants psychiques1.

L’écriture groupale représente une modalité originale de traitement
possible de la problématique alcoolique, à partir de l’émergence au
sein de l’atelier de ces protoreprésentations relatives aux altérations des
contenants psychiques. La spécificité du travail thérapeutique consistera
alors pour le clinicien à repérer, à prendre en considération et à accom-
pagner par une verbalisation interprétative la dynamique groupale, qui
transforme et élabore ces configurations des formes corporelles ; dans
cette perspective, les interventions des thérapeutes viseront à désigner
les modifications des figures de l’enveloppe psychique groupale, à partir
de la prise en compte des signifiants formels. Le travail interprétatif
du clinicien portera donc bien moins sur une classique analyse des
contenus inconscients que sur l’approche des altérations du contenant.
Ses interventions s’articuleront autour de la dynamique des processus
qui visent à restaurer les défaillances des enveloppes psychiques indivi-
duelles et groupales : il s’agira donc de relever et de nommer les diverses
configurations des enveloppes psychiques en lien avec certains signifiants
formels, tant au niveau individuel qu’au niveau groupal, pour susciter le
jeu des associations dans le groupe et un mouvement de transformation
et d’évolution de ces formes corporelles et spatiales à la fois.

L’intérêt thérapeutique d’une écriture groupale en alcoologie consiste
donc à pouvoir mettre en travail une figuration de ces parties blessées
du corps, évoquées par A. de Mijolla et S.A. Shentoub (1973), parties
muettes, non tissées dans les fils du langage et des fantasmes, de ces
zones corporelles clivées jusqu’à la rencontre avec l’alcool, qui aura une

1. Comment expliquer la singularité de ces signifiants formels, qui apparaissent constam-
ment dans l’écriture groupale de patients alcooliques ? Ceux-ci renvoient manifestement
à des défaillances du holding, dans la mesure où ils sont constitués à l’époque de
l’interaction primordiale entre l’enfant et son environnement. M. Monjauze (1991) a
proposé le concept de « soi support mouvant » pour définir la problématique alcoolique,
en avançant que le nourrisson futur alcoolique aurait subi de manière excessive les
terreurs de chute et de décramponnement. Le soi du futur alcoolique serait dans la chute
indistincte du support maternel instable, auquel il est collé et qui tombe avec lui. C’est la
raison pour laquelle les alcooliques, contraints à revivre en quelque sorte cette expérience,
se tiendraient à l’alcool qui fait vaciller.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



144 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

fonction de liaison, en devenant le représentant extérieur du secteur clivé.
Ces auteurs ont avancé l’hypothèse d’un clivage du moi de l’alcoolique
en un secteur alcoolique et un autre non alcoolique, qui s’originerait
dans des perceptions corporelles infigurables, mortifères et aurait pour
enjeu une lutte contre la mort. Il s’agira donc de travailler au sein de
l’atelier d’écriture beaucoup moins la dimension du refoulement que
celle du clivage, en permettant de réintégrer sous une forme figurable ces
diverses configurations du corps, articulées à des perceptions corporelles
agonistiques, au sens winnicottien (1974), c’est-à-dire préalables à la
constitution du sujet.

Au sein d’un groupe d’écriture postérieur au sevrage, voici un exemple
de l’évolution des images d’ordre corporel dans les textes d’un patient, en
lien avec la fantasmatique groupale inconsciente : l’associativité formelle
de ce patient s’avère en lien étroit avec l’associativité formelle groupale,
qui s’organise à partir de signifiants formels que nous nous proposons de
dégager.

Cette clinique s’inscrit dans le cadre de cycles d’écriture de cinq
séances, renouvelables, dans un groupe hebdomadaire, postérieur à une
hospitalisation pour un sevrage1. Du fait de contraintes institutionnelles,
j’assure seule l’animation de cet atelier semi-ouvert, qui compte de trois
à huit participants dans la période évoquée. Les textes évoqués seront
ceux de Benoît, un pharmacien d’une quarantaine d’années, sans aucune
pratique d’écriture préalable à son hospitalisation.

Lors du premier groupe, consacré à l’écriture d’un voyage imaginaire, Benoît
intitule son texte « Visite au pays des Badimous », dont la pancarte d’entrée
annonce : « Le pays où tout est doux » :

« Ses habitants n’ont pas de muscles. Ainsi personne ne se blesse. J’ai voulu
d’abord me désaltérer à la fontaine sur la place mais l’eau était tiède. À un
pommier, j’ai cueilli un fruit qui n’avait aucune saveur. “C’est pour ne pas
agresser votre palais” m’a dit un paysan qui passait par là. “On ne parle pas
avec autrui car la parole est source de conflits” proclamait le frontispice de la
mairie. Les habitants ne peuvent donc pas échanger leurs sentiments, d’où des
visages tristes et inexpressifs. Cette torpeur générale noyée dans la brume m’a
convaincu de déguerpir au plus vite pour rejoindre le bruit et la fureur de la
vie. Et du pays où tout est doux, du pays où tout est mou, je n’ai rien vu du
tout. »

1. Voir dans le chapitre 11 consacré à l’écriture les modalités du cadre-dispositif d’un
groupe thérapeutique d’écriture.



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 145

Cette impossible configuration d’un pays aux habitants avec des corps incon-
sistants et des visages inexpressifs rend compte de l’asomatognosie typique
des alcooliques qui ignorent leur corps et leur alexithymie, c’est-à-dire de leur
difficulté à exprimer des émotions. Ce texte condense aussi la fantasmatique
groupale de ce premier groupe marqué par des angoisses paranoïdes, qui s’est
cristallisée autour de la figuration d’un corps groupal larvaire et vulnérable.
Cette inconsistance d’un Je dépourvu d’enveloppe/peau protectrice évoque un
signifiant formel qui pourrait s’exprimer comme “moi vésicule” ou “membrane
fragile”.

Dans la troisième séance groupale, on retrouve la trace de ces signifiants
formels avec l’avènement groupal de l’image de l’huître, qui consacre l’évo-
lution de la figuration d’une membrane fragile à celle de moi-peau coquille.
Suite à une consigne d’écriture groupale de plusieurs textes à plusieurs voix,
chaque participant commençant un texte poursuivi par le voisin et ainsi de
suite, l’ensemble des textes va finalement s’organiser autour de la thématique
de l’huître, introduite par Benoît, qui commence ainsi son texte : « Dire que
j’ai abandonné une douzaine d’huîtres prometteuses pour venir m’enterrer
dans ce sous-sol1. » Il explicite cette phrase en disant qu’il avait renoncé à une
invitation à manger des huîtres pour venir à la séance. Les autres participants
écrivent et jouent alors avec la proposition de se programmer une douzaine
d’huîtres ensemble la semaine suivante, en notant qu’ils pourraient découvrir
des trésors en ouvrant les huîtres, et ils invitent même la clinicienne à se
joindre à eux. Benoît conclut son texte par ces mots : « J’anticipe déjà ce
rendez-vous, mes papilles en frémissent et à la réflexion, après une période
d’échauffement, je sens poindre en moi un certain plaisir à ce jeu d’écriture. »
Après la lecture des textes, je renvoie simplement au groupe qu’ils étaient
jusque-là fermés comme des huîtres mais qu’ils commençaient à s’ouvrir, à
laisser voir les perles cachées dans leur coquille, sans crainte d’exposer au
groupe leur fragile intérieur. Au-delà du sens manifeste, la multiplicité des
résonances de l’image de l’huître, tant dans les textes que dans les propos
tenus, dessine la figure d’un fantasme inconscient organisateur de ce groupe,
celui d’un durcissement de l’enveloppe du corps groupal. C’est donc l’écriture
qui va secréter une peau contenante exagérément dure, en lien avec l’extrême
fragilité de son contenu. Le contraste entre la coquille d’huître et l’absence de
peau interne du mollusque illustre bien l’absence d’interface entre l’intérieur et
l’extérieur. Selon l’hypothèse proposée par D. Anzieu (1990) de la constitution
en double structure de l’enveloppe psychique, il s’agirait ici pour le groupe qui
se façonne une enveloppe, de durcir dans un premier temps le feuillet externe
pare-excitation, sans que le feuillet interne défini comme surface d’inscription
ne puisse encore jouer un rôle. Autrement dit la coquille d’huître propose une
première figuration de l’enveloppe psychique groupale, qui doit se rigidifier

1. L’atelier d’écriture a lieu au sous-sol d’une unité d’alcoologie.
D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



146 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

pour assurer la fonction de pare-excitation. Il m’apparaît aussi a posteriori
que la fantasmatisation groupale de cet atelier se cristallise autour de la
représentation d’une fratrie asexuée (à ce moment-là, le groupe n’est composé
que d’hommes) qui se regroupe pour explorer le corps de la mère : l’image
de l’huître n’évoque-t-elle pas un sexe de femme, et, aussi l’idée d’un corps
de bébé immergé dans le liquide utérin ? Un mouvement d’illusion groupale
consiste alors à tenter de se mettre ensemble dans le corps de l’huître, mais
cette représentation frappée d’interdit, qui ne peut s’actualiser dans le groupe
écriture, se déplace sur le projet collectif d’un regroupement à l’extérieur du
cadre. La bipolarité de l’image de l’huître, sur laquelle a joué le groupe, à
la fois référence à la réalité d’un repas en commun et image textuelle, est
significative d’une mise en tension entre le registre de l’acting et celui du
fantasme ; dès qu’une première métaphore groupale s’élabore par le biais de
l’écriture, elle semble aussitôt menacée de se défaire en tant que métaphore
pour être prise au pied de la lettre. Autrement dit la problématique alcoolique
qui tend à court-circuiter le fantasme par l’agir, et à abraser les différences
entre soi et l’autre, reste active : l’émergence d’une peau commune du groupe
relève alors d’une indifférenciation entre les membres du groupe (y compris la
clinicienne) potentiellement commensaux dans le fantasme mais cette symbiose
est une première étape de la construction d’une identité en double, chacun
saisissant son reflet dans le miroir des autres. J’apprendrai à un prochain
groupe que les patients sont allés effectivement manger des huîtres ensemble.

Un mois plus tard, l’intégration d’un nouveau patient dans le groupe, qui
comptait par ailleurs un absent ce jour-là, s’accompagne de la consigne de
voyager encore une fois en pays imaginaire1. Voici le texte de Benoît :

« Au pays du Bé j’ai rencontré une Mâ. C’est un être femelle et comme toutes
les Mâ elle élève ses enfants qu’elle a toujours par trois. Dès la naissance elle
les installe dans un cercle immatériel qui les empêche de s’éloigner trop d’elle.
Elle se nourrit de ses enfants. Ainsi lors de ma visite j’ai vu une fillette à qui
il manquait le nez. Son frère aîné se traînait sur les genoux, n’ayant plus ni
mollets ni pieds. Le troisième, quant à lui, n’avait plus que le bras gauche et un
morceau de l’oreille droite. On m’avait prévenu. Quand on rencontre une Mâ
il ne faut pas s’approcher, car une Mâ cherche toujours à agrandir le cercle de
ses enfants. Malheureusement, poussé par un sentiment d’attirance, en même
temps que de répulsion malgré tout, je me suis approché de la Mâ et me suis
trouvé pris dans son cercle d’influence. [...] Pendant dix-huit ans j’ai tenté de
découvrir une brèche dans le cercle de la Mâ, sans succès. Arriva le jour tant
redouté où de ses trois enfants il ne resta que quelques orteils et deux ou trois
ongles. C’était bien insuffisant pour satisfaire son appétit, alors de son orifice
buccal sortirent deux pinces qui m’arrachèrent le cœur. »

1. Une règle du cadre est de proposer la consigne du voyage imaginaire à chaque arrivée
d’un nouveau patient dans le groupe (voir le chapitre sur l’écriture).



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 147

Au cours de la discussion qui suit la lecture de ce texte, qui fait grande
impression sur le groupe, j’établis un rapprochement entre le cercle des enfants
de la Mâ et le groupe d’écriture, qui compte justement trois participants ce
jour-là. Étonné et amusé, Benoît associe sur le fait que cette Mâ lui fait penser
à la fois à sa mère et à sa femme. Je suggère alors à Benoît, qui vient de
renouveler son inscription à un deuxième cycle d’écriture1, qu’il craint peut-être
un trop grand rapprochement dans le cercle immatériel de l’atelier avec la
psychologue/Mâ, susceptible de le dévorer s’il ne réussit plus à quitter un jour
le groupe : le pays du Bé ne condense-t-il pas d’ailleurs bébé, Benoît, brun et
boire ?

La représentation du cercle immatériel de la Mâ qui englobe ses enfants
succède à la figuration de la peau commune/carapace du groupe mais cette
peau commune s’avère ici arrachée, détruite, mutilée : cette figuration renvoie
au signifiant formel sous-jacent « une peau commune est arrachée ». Par
ailleurs, à la fin du texte, la vision terrifiante des pinces qui sortent de l’orifice
buccal de la Mâ et arrachent le cœur évoque un pictogramme de rejet qui
correspond à une destruction conjointe des zones du sein et de la bouche
(Castoriadis-Aulagnier, 1975). Ce texte met remarquablement en scène une
fantasmatique de symbiose destructrice, en même temps qu’un fantasme
d’avidité sans limites de la mère, en écho à celle de l’enfant, qui n’est pas
sans évoquer le fantasme kleinien de l’attaque du sein, suscitant chez l’infans
une angoisse de persécution selon laquelle le sein pourrait le dévirer avec une
voracité égale à la sienne.

Benoît associe d’ailleurs, suite aux premières interventions du groupe et de la
clinicienne, sur un rêve récurrent : il voit une bouteille dans le jardin dont sort
une araignée avec la tête de sa mère... Je suggère alors sur le mode ludique
que par l’écriture, il pourrait désormais « lancer des bouteilles à la mer(e) ».
Autrement dit, le contenu menaçant de la bouteille pourrait devenir grâce à
l’écriture le contenant d’un message de survie. Cette araignée terrifiante qui
sort de la bouteille sur le point de piquer, de sucer ou d’aspirer la bouche qui
approcherait la bouteille, évoque aussi un pictogramme de rejet : l’alcoolique
qui boit la bouteille est bu par la mère/araignée/bouteille.

Je propose à la séance suivante la consigne « rencontre avec mon double »,
en écho avec la fantasmatique groupale marquée par l’idée que chacun avait
été un Autre sous l’influence de l’alcool. Benoît imagine un dialogue avec son
double teinté d’humour :

« Le double : Je suis ce que tu exècres en toi. Je suis ta non-mémoire.

1. Dans ce type de groupe, postérieur à une hospitalisation pour sevrage, chaque patient
s’engage pour un cycle d’écriture de cinq séances, renouvelable en d’éventuels autres
cycles.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



148 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Le Je du texte : Cher double, bien sûr que tu n’es qu’une larve avortée mais
n’oublie pas que tu es moi !

Et comme je ne cherche pas la scission,

Mais que j’aspire à la fusion,

Viens me rejoindre, vieux fantôme miteux

Et peut-être qu’un jour nous apprendrons

Ce qu’est vraiment la dualité. »

Cette figure larvaire du double qui hante le moi évoque une partie de corps
clivée, un corps qui n’a pas pris corps, corps non né, non nommé, non inscrit
dans les fils de la mémoire, à jamais non symbolisé. C’est donc l’écriture, en
lien avec une dynamique groupale porteuse du thème du double, qui lui permet
d’envisager une réintégration en soi de la partie morte, non symbolisée mais en
appel de symbolisation, dans la trame même des mots qui réussissent à donner
chair au vieux fantôme miteux. Désigner son double comme une larve avortée
qui cependant est moi évoque une transformation corporelle qui entraîne une
destruction de la forme, tout en étant ressentie par le patient comme étrangère
à lui-même. À la différence d’un scénario fantasmatique, la transformation de
forme exprimée par la larve avortée relève, comme les signifiants formels, des
divers types de confusion dedans/dehors et est constituée d’une image à la
fois proprioceptive, tactile, coenesthésique et kinesthésique. La figure qui se
donne ici pourrait se formuler comme : « Mon dedans est cherché/trouvé au
dehors » ou : « Mon double me quitte et me contrôle », ce qui correspond selon
D. Anzieu (1987) à un avatar des signifiants formels qui suppose l’individuation
acquise. À la séance suivante, Benoît désignera en quelque sorte le clivage en
son moi alcoolique et son moi à jeun, qui s’origine dans la protoreprésentation
du double larvaire habitant son corps :

« Je sors depuis quelque mois d’une longue dualité entre moi et l’alcool (le
mois soûl et le moi à jeun) et j’aspire à une unicité de mon être. »

En écho à la « non-mémoire » du double dans le texte de Benoît, je propose
à la séance suivante d’écrire sur « Mémoire », avec la remarque que dans ce
mot, « moi était compris dans mère1 ». Benoît représente alors un véritable
accouchement de soi au prix du meurtre de la mère, naissance incarnée dans
la matière même des mots, soumise à l’écartèlement de l’enfantement :

« Mé-moi-re

1. Je n’ai pas inventé cette consigne d’écriture, utilisée dans certains ateliers ; de façon
générale, si je ne prévois pas à l’avance les consignes d’écriture, mon vécu contre-
transférentiel peut en revanche m’inciter à convoquer telle ou telle consigne déjà utilisée
dans le cadre d’autres ateliers d’écriture.



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 149

Moi compris dans Mère, je me sens à l’étroit, j’étouffe ! Moi pris dans Mère
plutôt. Si je suis dans mère, je suis non-né, je n’existe pas, qu’elle soit mère de
moi ou mère de mes enfants. La mère-moi englobe toute ma vie.

Pourtant à quarante ans je pourrais très bien être Moi-Mère, c’est-à-dire créant,
donnant la vie, et ne plus subir cette Mère-moi. J’ai envie d’écarter ces deux
syllabes : la mè et le – re pour ne garder que le moi et le faire grandir pour
qu’il prenne toute la place. Alors je pourrais regarder devant moi. »

Dans les séances suivantes, des images obsédantes significatives de l’arrache-
ment d’une peau commune ne cesseront de surgir dans les textes ultérieurs
de Benoît, par exemple lors d’une séance où chacun évoque son sevrage
comme une nouvelle naissance, et où, de ce fait, la consigne d’écriture est
« Naissance » :

« Ma naissance, c’est un tremplin de saut à ski. Je suis en haut de la piste
avec des skis aux pieds pour la première fois et quelqu’un de bien intentionné
m’expulse dans cette pente sans fin. [...] Quand le tremplin s’arrête, c’est le
grand saut dans le vide, c’est le saut dans la mort.

Naissance ! Naissance ! Bien sûr que je renais après l’alcool. [...]. Je suis une
coquille de noix sur les flots tumultueux de l’océan du monde. Pour l’instant, je
ne suis que le jouet des vagues. Patience, bientôt, je serai un paquebot, mais
attention pas le Titanic ! »

Les signifiants formels de ce texte, du type « un appui s’effondre », « un trou
aspire » ou d’agrippement à un support mouvant menaçant, évoquent le
concept de « soi support mouvant » avancé par M. Monjauze pour définir
la problématique alcoolique, où le soi aurait subi de manière excessive les
terreurs de chute et de décramponnement et serait dans la chute indistinct d’un
support maternel instable, auquel il est collé et qui tombe avec lui.

Benoît annoncera son départ, avec la perspective d’engager une psycho-
thérapie psychanalytique individuelle, après un an de travail thérapeutique
groupal. À l’avant-dernière séance, en appui sur la dynamique groupale
ce jour-là, où les patients avaient demandé de choisir chacun leur propre
consigne d’écriture, Benoît écrivit un texte intitulé « L’autonomie », dans lequel
il décrivait « une voiture en exclusivité mondiale, qui se démarquait de ses
concurrentes », par la solidité des matériaux employés, par un bruit de moteur
« bien étouffé par une parfaite isolation », voiture « référence sur le plan de
la sécurité, avec ses coussins d’air latéraux, frontaux et dorsaux, ainsi que
ses pare-chocs repliables ». Ces notations concrètes désignent évidemment
une enveloppe pare-excitation solide. Cette « autonomie » est le fruit d’une
« révolution industrielle, car elle est montée entièrement à la main par une
seule personne ».

Le meurtre symbolique de la mère dans l’écriture permettra à Benoît, à sa
dernière séance, de se représenter comme voilier naviguant cette fois en


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



150 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

sécurité sur la mer(e), sans risque d’être englouti : l’histoire du Titanic n’est
plus d’actualité...

« La séparation, c’est savoir couper les ponts, c’est aussi larguer les amarres
et prendre un nouveau départ à bord d’un voilier, fin et racé, qui file sous le
vent. »

Si l’on tente de ressaisir l’associativité formelle dans ce groupe dont Benoît
est pour ainsi dire le porte-images, apparaissent donc d’abord des images
d’un corps sans musculature, corps informe et larvaire, corps vésiculaire,
sans enveloppe, corps perforé, ensuite d’un corps doté d’une coquille (image
d’huître), avec un durcissement de l’enveloppe corporelle, corps à la peau dure
et rigidifiée, corps carapace, puis d’un corps mutilé, dévoré, vidé, désarticulé,
démantelé, plus tard encore d’un corps en voie de dédoublement, porteur d’un
fantôme comme une « larve avortée », corps chutant sans fin, corps « coquille
de noix sur l’océan tumultueux », corps aspiré dans les abîmes, corps englouti
dans la mer, et enfin corps recréé, reconstitué avec de solides enveloppes,
souples et résistantes à la fois.

L’activité d’écriture initie ainsi un processus de restauration des contenants,
travail qui peut représenter une transition préalable à l’engagement dans
une psychothérapie, souvent difficile à aborder immédiatement après le
sevrage. La spécificité des groupes écriture en alcoologie consiste à prendre en
considération l’émergence de protoreprésentations, tels les signifiants formels,
relatives aux altérations des contenants psychiques et à susciter une dynamique
de transformation de ces configurations de formes corporelles, qui vise à
restaurer les défaillances des enveloppes psychiques des patients alcooliques.
La fonction thérapeutique d’une écriture en groupe revient donc à créer du
corps, en amenant à la figuration des vécus corporels primitifs non symbolisés,
à partir de l’émergence, dans les textes et dans la fantasmatique groupale, de
formes originaires de représentation du corps et de ses contenants.

POUR UNE ÉVALUATION CLINIQUE
DES PROCESSUS DE SYMBOLISATION
DANS LES DISPOSITIFS THÉRAPEUTIQUES
À MÉDIATIONS

On reproche souvent aux pratiques cliniques référées à l’épistémologie
psychanalytique de ne pas être évaluables, et de ne pas pouvoir définir
de critères spécifiques. Dans le contexte actuel d’une prolifération des
échelles d’évaluation de type cognitivo-comportementaliste, dans la
clinique de la psychose et de l’autisme notamment, il devient urgent
et indispensable que les psychologues cliniciens ne se contentent pas de
critiquer des procédures d’évaluation conçues selon d’autres modèles



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 151

que ceux référés à l’épistémologie psychanalytique, mais qu’ils pro-
posent eux-mêmes des modalités d’évaluation spécifiques à l’approche
clinique ; autrement dit, il s’agit d’inventer des méthodologies cliniques
d’évaluation des dispositifs de médiation thérapeutique.

J’ai construit dans cette perspective, à titre d’exemple, un tableau
synthétique intitulé « Repères pour une évaluation clinique » (2010,
Annexes p. 263 à 310) de la médiation picturale en groupe, dans la
clinique de la psychose infantile, qui puisse avoir une portée paradig-
matique et être utilisable par d’autres cliniciens. On se contente en
effet trop souvent de relever les progrès des patients, sans s’interroger
sur les modalités spécifiques des processus de symbolisation dans ces
dispositifs. Comment modéliser sous forme de tableau les processus de
transformation engagés chez les enfants psychotiques, dans la médiation
picturale, à partir de la prise en compte de l’associativité et de la
dynamique transféro-contre-transférentielle ?

Ce tableau comprend une centaine d’items environ, qui sont répartis
verticalement en fonction du transfert sur le médium, du transfert
sur l’observateur écrivant, du transfert sur le groupe et, pour finir, de
l’associativité formelle (voir supra). Horizontalement le tableau se divise
en trois séries, A, B et C, qui correspondent à trois positions, la position
adhésive, la position de détachement du fond et la position de figuration
et de réflexivité. Les items vont donc rendre compte de l’observation du
langage mimogestuopostural et des modalités spécifiques du travail du
médiateur.

Quelques précisions préalables s’imposent, pour comprendre les
enjeux de ce tableau, concernant la spécificité de la constitution du
fond dans la médiation picturale pour enfants psychotiques. La peinture
des enfants psychotiques se compose peu de formes reconnaissables
et identifiables, elle renvoie peu à des formes représentatives imagées,
avec un contenu figuratif. Il ne s’agit pas donc pas d’abord d’interpréter
un quelconque contenu représentatif, comme dans la thérapie d’enfants
non psychotiques, car leur production picturale se compose moins de
traces figuratives dotées de significations latentes à décrypter, que de
traces sensori-affectivo-motrices ; loin de figurer des représentations
préexistantes, ces traces vont au contraire conditionner la possibilité
de l’accès à la représentation. Dans la psychose infantile, le travail
thérapeutique à partir de la médiation picturale s’articule donc autour
de la constitution d’un fond pour la représentation : il s’agit d’une
constitution des contenants psychiques, avec une mise en place des
qualités plastiques de l’enveloppe psychique.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



152 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

J’ai montré que cette construction d’un fond pour la représentation
suppose chez les enfants psychotiques, de passer d’une position adhésive,
à une position de détachement du fond, avant l’accès à une position
de figuration (2007). Ces positions typiques dans l’activité picturale
des enfants psychotiques correspondent à des mouvements psychiques
dégagés par différents auteurs, notamment D. Anzieu (1987), M. Klein
(1968) et D. Meltzer et al. (2002) : elles ne sont pas parcourues de
façon unilinéaire, mais l’enfant peut osciller de l’une à l’autre, tout en
occupant telle ou telle position de façon prédominante, au fil de son
évolution dans l’atelier. Chaque groupe comme chaque enfant occupe
telle ou telle position de façon prédominante, au fil de l’évolution du
groupe thérapeutique, vectorisée de la position adhésive vers la position
de figuration et l’acquisition d’une potentialité réflexive.

Dans la position adhésive, le fond n’est pas constitué au sens où les
enfants ne représentent aucune forme différenciée sur un fond. Il est
impossible aux enfants de représenter des formes sur le fond de la feuille,
ils peuvent déchirer, perforer la feuille ou lancer des traces sans retour. En
ce qui concerne l’enveloppe psychique, elle n’est pas constituée, l’enfant
n’a pas intégré le sentiment d’enveloppe, et notamment la première
enveloppe, de nature rythmique. Le traitement des feuilles de peinture par
les enfants témoigne des états des enveloppes psychiques individuelles
et groupales.

Dans la position de détachement du fond, un premier fond est constitué
avec la possibilité cette fois d’un jeu entre figure et fond. Il s’agit de
formes sensori-affectivo-motrices et non pas de formes figuratives ou
représentatives. Cette étape correspond à la position paranoïde schizoïde,
à une position symbiotique avec un fantasme de peau commune. Un
décollement des deux feuillets de l’enveloppe psychique apparaît, ainsi
que la prise en compte de la tridimensionnalité.

Dans la position de figuration ou de réflexivité, le deuxième fond se
constitue, avec le dédoublement des lignes de terre et de ciel (Haag,
1955). Des formes représentatives à contenu figuratif ou imagé appa-
raissent. Cette étape correspond à la position dépressive selon M. Klein,
elle se caractérise par l’emboîtement des deux feuillets de l’enveloppe
psychique qui se constitue en moi Peau et par l’entrée dans l’historicité
et la quadrimensionnalité (Meltzer et al., 2002).

Cette grille de référence, qui peut être employée pour un groupe
d’enfants et pour chaque enfant dans le groupe, est conçue de façon
analogue à la grille de dépouillement du TAT (Thematic Aperception
Test), test utilisé en techniques projectives, constitué par des images
support d’un récit pour le patient, avec une approche quantitative de



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 153

chaque item : selon son importance, chacun sera coté de la façon
suivante : Présent + Fréquent ++ Massivement utilisé +++. Comme au
TAT, il ne suffit pas de procéder simplement à un travail d’évaluation
quantitative mais il convient d’apprécier l’articulation des items entre
eux, et notamment de ceux qui appartiennent à des séries différentes.
Cette analyse des items est mise en récit, avec une indication entre
parenthèses des items, sur le modèle du TAT : on procède ainsi à un récit
de groupe, dont voici un exemple, au sein d’un petit groupe d’enfants
dans une problématique autistique1 :

Groupe après un an de travail :
position de détachement du fond

Récit de groupe

Les productions du groupe ont évolué vers la possibilité d’un détachement de
formes sur un fond, avec un jeu figure/fond et la peinture de traces rythmiques
(Haag, 1990) révélatrices de la constitution d’un premier fond (B1). Par ailleurs,
on note un investissement par certains enfants des bords de leur feuille,
avec une prise de conscience du détachement des feuilles de leur support
(B3.5 Représentation du cadre). Alain, souvent imité par Mimi (A6.2) effectue
souvent des collages et décollages sur sa feuille (B3.2), à l’aide de papiers
déchirés collés. On relève beaucoup d’empiètements mutuels (B6.4), avec des
jeux d’intrusion mutuelle sur la feuille (B6.3) et des velléités de destruction
des productions des autres enfants (B6.6). À certains moments, les enfants
produisent des jets de peinture ou s’excitent à entrechoquer les bouteilles
de peinture (B2.1Figures de mauvaise fusion. Explosion, désintégration ou
dispersion du médium).

Une rivalité fratrique (C7.2) commence à se manifester fortement : Luis donne
des coups sur les autres quand il est envieux (B7.1) ou lâché par une infirmière
(B7.1). Des crises de tantrum (B7.1) peuvent apparaître quand Luis est par
exemple envahi par Kiriku. Des comportements de mutualité tendre (C7.1), se
manifestent.

Par ailleurs, des jeux de coucou/caché d’apparition/disparition sous les tables
se mettent en place, notamment avec Mimi (B8.1), en alternance avec des mises
en rythme groupales (B6.7) : Mimi et Kiriku tapent souvent en écho sur leur
feuille. D’autre part, une enveloppe sonore se constitue avec des rythmes et des
modulations : les infirmières fredonnent des chansons, les enfants modulent
avec elles, et tout le groupe en écho reprend les cris perçants de Victorien
et cela se transforme progressivement en mélodie de groupe, en rythmique
sonore accompagnée de partage de plaisir (B7.3).

1. Cette séquence clinique est extraite de l’annexe de l’ouvrage Médiations thérapeu-
tiques et psychose infantile (A. Brun, 2007, réédit. 2010).

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



154 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Enfin, les enfants du groupe commencent à davantage utiliser le langage et de
plus en plus de mots sont adressés aux autres dans le groupe. Chaque enfant
a tendance à établir une relation symbiotique en miroir avec l’une ou l’autre
des infirmières animatrices (B6.1).

Problématique groupale

De nombreux items de la série B sont apparus ou ont été renforcés dans leur
fréquence, témoignant ainsi de l’abord groupal de la position de détachement
du fond, même si beaucoup d’items de la série À sont encore représentés. Lors
de cette phase du groupe, le premier fond est constitué et le jeu figure/fond est
devenu possible. L’ensemble du groupe évolue d’une position autistique aux
prémisses d’une position symbiotique.

L’enveloppe psychique groupale à cette phase se spécifie par la constitu-
tion d’une enveloppe, qui est en partie attaquée par des arrachages, des
transpercements, des déchirures... Néanmoins le groupe apparaît, animé
par un fantasme de peau commune. Ainsi une sorte de matrice sonore se
développe, qui se manifeste sous la forme de rythmes groupaux : c’est une des
modalités de la mise en place d’un premier contenant rythmique, première
forme d’enveloppe psychique.

Voici l’ensemble du tableau de repères pour une évaluation de la
médiation picturale en groupe, dans la psychose infantile.



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 155

Ta
bl

ea
u

5.
1.

R
ep

èr
es

po
ur

un
e

év
al

ua
ti

on
cl

in
iq

ue
de

la
m

éd
ia

ti
on

pi
ct

ur
al

e
da

ns
la

ps
yc

ho
se

in
fa

nt
il

e
et

l’
au

ti
sm

e

P
o

si
ti

o
n

ad
h

és
iv

e

S
ér

ie
A

P
o

si
ti

o
n

d
e

d
ét

ac
h

em
en

t
d

u
fo

n
d

S
ér

ie
B

P
o

si
ti

o
n

d
e

fi
g

u
ra

ti
o

n
ré

fl
ex

iv
it

é

S
ér

ie
C

E
nv

el
op

pe
ps

yc
hi

qu
e

(A
nz

ie
u)

D
ou

bl
e

fe
ui

lle
t

in
di

ffé
re

nc
ié

B
id

im
en

si
on

na
lit

é.
S

ur
fa

ce
.

P
ea

u
ps

yc
hi

qu
e

pa
s

co
ns

tit
ué

e
ou

pe
au

à
tr

ou
s

D
éc

ol
le

m
en

t
de

s
de

ux
fe

ui
lle

ts
.

Fa
nt

as
m

e
de

pe
au

co
m

m
un

e.
E

m
b
o
ît
e
m

e
n
t

d
e
s

d
e
u
x

fe
u
ill

e
ts

.

E
n
v
e
lo

p
p
e

s
e

c
o
n
s
ti
tu

e
e
n

m
o
i-
p
e
a
u

D
im

en
si

on
s

de
l’e

sp
ac

e
ps

yc
hi

qu
e

(M
el

tz
er

)

Tr
id

im
en

si
on

na
lit

é.
V

ol
um

e.
Q

u
a
d
ri

d
im

e
n
s
io

n
n
a
lit

é
.

H
is

to
ri

c
it
é

P
os

iti
on

s
do

m
in

an
te

s
P

os
iti

on
s

do
m

in
an

te
s

P
os

iti
on

ad
hé

si
ve

(E
.B

ic
k)

C
et

te
pr

em
iè

re
ru

br
iq

ue
en

ita
liq

ue
s

es
t

em
pr

un
té

e
au

ta
bl

ea
u

sy
no

pt
iq

ue
de

s
di

ffé
re

nt
s

m
od

èl
es

dé
ve

lo
pp

em
en

ta
ux

pr
op

os
és

pa
r

A
.C

ic
co

ne
et

M
.L

ho
pi

ta
l

(1
99

1)

P
os

iti
on

pa
ra

no
ïd

e-
sc

hi
zo

ïd
e

(M
.

K
le

in
).

P
os

iti
on

sy
m

bi
ot

iq
ue

P
o
s
it
io

n
d
é
p
re

s
s
iv

e
(M

.
K

le
in

)

F
or

m
es

pl
as

tiq
ue

s
A

1.
F

o
n

d
p

as
co

n
st

it
u

é
B

1.
C

o
n

st
it

u
ti

o
n

d
’u

n
p

re
m

ie
r

fo
n

d
C

1.
C

o
n

st
it

u
ti

o
n

d
u

d
eu

xi
èm

e
fo

n
d

P
as

de
fo

rm
es

di
ffé

re
nc

ié
es

.
F

or
m

es
se

ns
or

i-a
ffe

ct
iv

o-
m

ot
ric

es
.

Fo
rm

es
re

pr
és

en
ta

tiv
es

à
co

nt
en

u
im

ag
é

et
/o

u
fig

ur
at

if.

C
on

st
itu

tio
n

du
fo

nd
en

pe
in

tu
re

A
bs

en
ce

de
du

al
ité

fo
rm

e/
fo

nd
.

D
ét

ac
he

m
en

td
e

fo
rm

es
su

r
un

fo
nd

.J
eu

fig
ur

e/
fo

nd
.



156 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Ta
bl

ea
u

5.
1.

(s
ui

te
)

Tr
an

sf
er

t
su

r
le

m
éd

iu
m

(à
co

ns
id

ér
er

se
ul

em
en

t
si

ce
t

us
ag

e
de

te
ch

ni
qu

es
pi

ct
ur

al
es

es
t

ré
pé

tit
if,

co
m

pu
ls

if
et

un
iv

oq
ue

su
r

un
te

m
ps

si
gn

ifi
ca

tif
)

A
2.

C
o

lla
g

e
ad

h
és

if
D

ét
ru

it
/c

ré
é

B
2.

P
o

si
ti

o
n

sy
m

b
io

ti
q

u
e

d
es

tr
u

ct
ri

ce
C

2.
M

is
e

en
h

is
to

ir
e

A
2.

1.
A

gr
ip

pe
m

en
t

au
m

éd
iu

m

A
2.

2.
Tr

ac
es

-c
on

ta
ct

(T
is

se
ro

n)
A

2.
3.

In
di

ffé
re

nc
ia

tio
n

en
tr

e
la

fe
ui

lle
et

so
n

su
pp

or
t

A
2.

4.
R

ec
ou

vr
em

en
t

A
2.

5.
M

ag
m

a
de

m
at

iè
re

A
2.

6.
U

til
is

at
io

n
d’

un
e

co
ul

eu
r

un
iq

ue
ou

in
di

ffé
re

nc
ia

tio
n

de
s

co
ul

eu
rs

m
él

an
gé

es
A

2.
7.

F
us

io
n

ex
ta

tiq
ue

av
ec

le
m

éd
iu

m
A

2.
8.

S
té

ré
ot

yp
ie

s
av

ec
m

éd
iu

m

B
.2

.1
.F

ig
ur

es
de

m
au

va
is

e
fu

si
on

:
ex

pl
os

io
n,

di
sp

er
si

on
ou

dé
si

nt
ég

ra
tio

n
du

m
éd

iu
m

B
2.

2.
La

cé
ra

ge
,

dé
ch

iq
ue

ta
ge

,
tr

ou
ag

e,
pe

rfo
ra

ge
.

H
yp

er
pé

né
tr

at
io

n
ag

re
ss

iv
e

B
2.

3.
D

es
tr

uc
tiv

ité
à

l’é
ga

rd
de

s
pr

od
uc

tio
ns

B
2.

4.
A

ng
oi

ss
es

de
pr

éc
ip

ita
tio

n
(H

ou
ze

l)

C
2.

1.
In

sc
rip

tio
n

da
ns

la
te

m
po

ra
lit

é
C

2.
2.

P
os

si
bl

e
pr

is
e

en
co

m
pt

e
de

l’é
vo

lu
tio

n
de

se
s

pr
od

uc
tio

ns

A
3.

R
et

ra
it

et
ab

se
n

ce
d

e
co

n
ta

ct
av

ec
le

m
éd

iu
m

.I
m

p
o

ss
ib

ili
té

d
’u

ti
lis

er
le

m
éd

iu
m

B
3.

P
o

si
ti

o
n

cr
éa

ti
ve

d
e

d
ét

ac
h

em
en

t
d

u
fo

n
d

C
3.

R
ep

ré
se

n
ta

ti
o

n
s

av
ec

co
n

te
n

u
fi

g
u

ra
ti

f
et

u
ti

lis
at

io
n

so
u

p
le

et
va

ri
ée

d
e

d
if

fé
re

n
te

s
te

ch
n

iq
u

es

A
3.

1.
D

iffi
cu

lté
à

ut
ili

se
r

l’i
ns

tr
um

en
t

co
m

m
e

tie
rs

en
tr

e
so

ie
tl

a
fe

ui
lle

A
3.

2.
To

uc
he

r
et

sa
is

ie
du

m
éd

iu
m

im
po

ss
ib

le
A

3.
3.

«
Fa

ire
fa

ire
»

pa
r

au
tr

e
A

3.
4.

F
eu

ill
e

tr
ou

ée
,

pe
rc

ée
A

3.
5.

F
eu

ill
e

liq
ué

fié
e

A
3.

6.
D

is
pe

rs
io

n
du

m
éd

iu
m

A
3.

7.
Tr

ac
es

sa
ns

re
to

ur
(H

aa
g)

B
3.

1.
G

ra
tta

ge
.

B
3.

2.
C

ol
la

ge
et

dé
co

lla
ge

.
B

3.
3.

U
til

is
at

io
n

de
la

m
at

iè
re

da
ns

sa
tr

id
im

en
si

on
na

lit
é.

Je
u

su
r

l’é
pa

is
se

ur
B

3.
4.

Je
u

su
r

l’i
m

pr
es

si
on

na
bi

lit
é

de
la

m
at

iè
re

B
3.

5.
R

ep
ré

se
nt

at
io

n
du

ca
dr

e
ou

ap
pa

rit
io

n
d’

un
e

«
st

ru
ct

ur
e

en
ca

dr
an

te
»

B
3.

6.
Je

ux
de

pl
ia

ge
B

3.
7.

P
ei

nt
ur

e
d’

un
fo

nd
ry

th
m

iq
ue

av
ec

tr
ac

es
ry

th
m

iq
ue

s
(H

aa
g)

.
B

3.
8.

M
is

e
en

je
u

d’
un

e
ge

st
ua

lit
é

ry
th

m
iq

ue
(f

ra
pp

e
ry

th
m

iq
ue

ou
pr

oj
ec

tio
n

ry
th

m
iq

ue
et

c.
).

B
3.

9.
A

pp
ar

iti
on

/d
is

pa
rit

io
n

de
s

pr
em

iè
re

s
fo

rm
es

fig
ur

at
iv

es
(r

ec
ou

vr
em

en
to

u
ab

so
rp

tio
n

de
la

fo
rm

e
pa

r
le

fo
nd

).

C
3.

1.
V

er
ba

lis
at

io
n

de
co

nt
en

us
as

so
ci

és
au

x
pr

od
uc

tio
ns

C
3.

2.
A

pp
ar

iti
on

de
sc

én
ar

io
s

fa
nt

as
m

at
iq

ue
s

as
so

ci
és

au
x

pr
od

uc
tio

ns
C

3.
3.

U
til

is
at

io
n

so
up

le
et

va
rié

e
de

di
ffé

re
nt

es
te

ch
ni

qu
es

(s
an

s
fo

rc
ém

en
t

de
re

pr
és

en
ta

tio
n)



Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques 157

Ta
bl

ea
u

5.
1.

(s
ui

te
)

Tr
an

sf
er

t
su

r
l’o

b
se

rv
at

eu
r

éc
ri

va
n

t

A
4.

C
o

lla
g

e
co

rp
o

re
là

l’o
b

se
rv

at
eu

r
B

4.
D

éc
o

lla
g

e
d

e
l’a

d
h

és
iv

it
é

à
l’o

b
se

rv
at

eu
r

C
4.

M
is

es
en

fi
g

u
re

s
et

/o
u

p
ar

o
le

s
d

u
lie

n
à

l’o
b

se
rv

at
eu

r
A

4.
1.

P
os

iti
on

cô
te

à
cô

te
A

4.
2.

To
uc

he
r

A
4.

3.
«

E
m

ba
ve

m
en

t
»

A
4.

4.
R

eg
ar

d
ad

hé
si

f,
av

ec
re

ch
er

ch
e

de
l’e

ffe
t«

cy
cl

op
e

»
A

4.
5.

R
eg

ar
d

ab
se

nt

B
4.

1.
A

lle
r

et
re

to
ur

en
tr

e
gr

ou
pe

et
ob

se
rv

at
eu

r
B

4.
2.

P
ris

e
en

co
m

pt
e

de
l’o

bs
er

va
te

ur
,

di
ffé

re
nc

ié
e

de
s

au
tr

es
th

ér
ap

eu
te

s
B

4.
3.

In
te

rd
it

du
to

uc
he

r
m

is
e

en
pl

ac
e

C
4.

1.
M

is
e

en
lie

n
de

l’o
bs

er
va

te
ur

av
ec

le
s

au
tr

es
th

ér
ap

eu
te

s
C

4.
2.

S
ol

lic
ita

tio
n

de
l’o

bs
er

va
te

ur
m

is
en

co
up

le
av

ec
un

au
tr

e
th

ér
ap

eu
te

(p
ar

en
ta

lit
é

in
té

gr
at

iv
e

st
ru

ct
ur

an
te

,
T

ho
ur

et
)

C
4.

3.
P

ar
ol

es
ou

m
im

og
es

tu
al

ité
ad

re
ss

ée
s

à
l’o

bs
er

va
te

ur
à

pr
op

os
de

se
s

pr
od

uc
tio

ns

A
5.

A
u

cu
n

e
p

ri
se

en
co

m
p

te
d

e
l’o

b
se

rv
at

eu
r

B
5.

F
o

rm
es

(n
o

u
ve

lle
s)

d
e

p
ri

se
en

co
m

p
te

d
e

la
p

ré
se

n
ce

d
e

l’o
b

se
rv

at
eu

r

C
5.

R
ep

ri
se

et
ap

p
ro

p
ri

at
io

n
d

e
fo

n
ct

io
n

d
e

l’o
b

se
rv

at
eu

r

A
5.

1.
Im

pr
es

si
on

do
nn

ée
d’

in
ex

is
te

nc
e

A
5.

2.
É

vi
te

m
en

t(
av

ec
év

en
tu

el
le

m
en

t
fu

ite
de

l’é
ch

an
ge

de
re

ga
rd

)

B
5.

1.
S

ol
lic

ite
r

le
re

ga
rd

de
l’o

bs
er

va
te

ur
su

r
so

n
tr

av
ai

l,
av

ec
po

ss
ib

le
at

te
nt

io
n

co
nj

oi
nt

e
B

5.
2.

A
lte

rn
an

ce
de

re
ch

er
ch

e
et

de
fu

ite
du

re
ga

rd
de

l’o
bs

er
va

te
ur

B
5.

3.
Te

nt
at

iv
es

d’
in

tr
us

io
n

su
r

le
s

no
te

s
de

l’o
bs

er
va

te
ur

B
5.

4.
E

m
pi

èt
em

en
t

co
rp

or
el

(b
ou

sc
ul

ad
e,

m
ar

ch
er

su
r

le
s

pi
ed

s
de

l’o
bs

er
va

te
ur

)
B

5.
5.

D
em

an
de

(d
’u

ne
pr

od
uc

tio
n)

ad
re

ss
ée

à
l’o

bs
er

va
te

ur
B

5.
6.

É
ch

an
ge

de
re

ga
rd

et
so

ur
ire

C
5.

1.
Fo

rm
es

d’
éc

rit
ur

e
in

té
gr

ée
da

ns
la

pr
od

uc
tio

n
C

5.
2.

F
ig

ur
es

d’
au

to
pe

rc
ep

tio
n

(s
e

vo
ir,

se
se

nt
ir,

se
fig

ur
er

)



158 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Ta
bl

ea
u

5.
1.

(s
ui

te
)

Tr
an

sf
er

t
su

r
le

g
ro

u
p

e

A
6.

R
el

at
io

n
d

e
co

lla
g

e
B

6.
R

el
at

io
n

sy
m

b
io

ti
q

u
e

en
m

ir
o

ir
C

6.
In

d
iv

id
u

at
io

n
et

lie
n

s
à

l’o
b

je
t

A
6.

1.
U

til
is

at
io

n
de

s
th

ér
ap

eu
te

s
co

m
m

e
«

ps
eu

do
po

de
s

na
rc

is
si

qu
es

»
(F

re
ud

)
A

6.
2.

Im
ita

tio
n

ad
hé

si
ve

A
6.

3.
A

bs
en

ce
de

pr
is

e
en

co
ns

id
ér

at
io

n
du

gr
ou

pe
(a

dh
és

iv
ité

au
ca

dr
e

m
at

ér
ie

l)
A

6.
4.

R
es

te
r

à
pé

rip
hé

rie
(e

t/o
u

dé
am

bu
la

tio
n)

A
6.

5.
O

m
ni

pr
és

en
ce

de
la

se
ns

at
io

n,
au

to
st

im
ul

at
io

ns

B
6.

1.
T

hé
ra

pe
ut

es
in

ve
st

is
en

m
iro

ir
co

m
m

e
de

s
do

ub
le

s
B

6.
2.

Je
ux

en
do

ub
le

:t
ra

va
il

pi
ct

ur
al

en
éc

ho
,e

n
m

iro
ir

en
do

ub
le

B
6.

3.
Je

ux
d’

in
tr

us
io

n
m

ut
ue

lle
su

r
la

fe
ui

lle
B

6.
4.

E
m

pi
èt

em
en

ts
m

ut
ue

ls
B

6.
5.

D
es

tr
uc

tio
n

de
s

pr
od

uc
tio

ns
de

s
au

tr
es

B
6.

6.
M

is
e

en
ry

th
m

e
gr

ou
pa

l

C
6.

1.
T

hé
ra

pe
ut

e
in

ve
st

ic
om

m
e

ob
je

t
di

ffé
re

nc
ié

C
6.

2.
É

vo
lu

tio
n

tr
an

sf
ér

en
tie

lle
ve

rs
no

tio
n

de
co

up
le

ou
de

tr
ia

ng
ul

at
io

n
C

6.
3.

C
ap

ac
ité

d’
êt

re
se

ul
av

ec
sa

pe
in

tu
re

en
pr

és
en

ce
du

gr
ou

pe
C

6.
4.

P
ris

e
en

co
m

pt
e

de
s

pr
od

uc
tio

ns
du

gr
ou

pe
C

6.
5.

Je
ux

gr
ou

pa
ux

pa
rt

ag
és

A
7.

To
u

te
-p

u
is

sa
n

ce
B

7.
É

m
er

g
en

ce
d

’a
ff

ec
ts

en
lie

n
av

ec
le

g
ro

u
p

e
C

7.
P

ar
ta

g
e

d
’a

ff
ec

ts

A
7.

1.
Te

nt
at

iv
es

de
co

nt
rô

le
(a

llu
m

er
/é

te
in

dr
e,

ou
vr

ir/
fe

rm
er

le
ro

bi
ne

t
d’

ea
u

et
c.

)
A

7.
2.

To
ut

e-
pu

is
sa

nc
e

et
av

id
ité

:
(d

em
an

de
in

sa
tia

bl
e)

B
7.

1.
M

od
al

ité
s

d’
ex

pr
es

si
on

d’
af

fe
ct

s
ex

tr
êm

es
(r

ag
e,

dé
tr

es
se

,
te

rr
eu

rs
pr

im
iti

ve
s.

..)
B

7.
2.

A
tta

qu
es

en
vi

eu
se

s
et

/o
u

de
st

ru
ct

ric
es

B
7.

3.
P

ar
ta

ge
po

ss
ib

le
de

pl
ai

si
r

av
ec

le
gr

ou
pe

B
8.

É
m

er
ge

nc
e

de
je

ux
da

ns
le

gr
ou

pe
B

8.
1.

Je
u

de
co

uc
ou

/c
ac

hé
B

8.
2.

Je
ux

av
ec

au
tr

es
en

fa
nt

s
et

/o
u

th
ér

ap
eu

te
s

C
7.

1.
M

ou
ve

m
en

ts
de

m
ut

ua
lit

é
te

nd
re

C
7.

2.
A

pp
ar

iti
on

de
riv

al
ité

fr
at

riq
ue

C
7.

3.
P

os
si

bl
e

ex
pr

es
si

on
et

pa
rt

ag
e

d’
af

fe
ct

s



Chapitre 6

Spécificité du transfert dans les
médiations thérapeutiques

Anne Brun

LA SPÉCIFICITÉ DE LA SYMBOLISATION dans les dispositifs à
médiation provient donc en grande partie du rôle joué par

l’associativité sensori-motrice et par la matérialité de l’objet médiateur.
Mais il ne suffit pas d’évoquer cette « matière à symbolisation »
pour comprendre comment le travail thérapeutique au sein de
cadres-dispositifs à médiation amorce un accès à la figurabilité :
cette métabolisation du registre sensori-moteur en figurable ne provient
pas seulement de la matérialité du médiateur mais aussi de la dynamique
transférentielle. Comme le rappelle R. Kaës (2010), le médium n’est
pas médiateur « en soi » : il n’accomplit sa fonction médiatrice pour la
symbolisation que dans un champ transféro-contre-transférentiel dont
l’analyse requiert de prendre en considération tout ensemble ce qui
est transféré par le sujet sur l’objet médiateur, sur le thérapeute et sur
le groupe, les modalités du transfert et l’effet contre-transférentiel –
d’écoute, de résistance, d’associativité – chez le thérapeute. Comment
spécifier dès lors le transfert dans un dispositif à médiation référé à la
psychothérapie psychanalytique ? D’abord par son aspect multifocal, lié
à la spécificité du cadre-dispositif, transfert sur le médium malléable
(Milner, 1952 ; Roussillon 1983), à la fois objet médiateur et thérapeute,
transfert sur le cadre, transfert sur le groupe : on verra que le transfert se
présente fondamentalement comme une « constellation » transférentielle
(Freud, 1938). L’expérience clinique montre que l’objet médiateur
constitue un véritable attracteur sensoriel du transfert dont il devient le

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



160 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

support : il focalise en effet les liens transféro-contre-transférentiels et
les articule.

TRANSFERT SUR LE MÉDIUM
ET TRANSFERT SUR LE CADRE

Il n’est pas possible d’évoquer les modalités de transfert sur le médium
malléable, dans sa matérialité même, sans situer cette problématique
dans le contexte plus large du transfert sur le cadre, dont le transfert sur
l’objet médiateur représente une occurrence. Le concept de transfert sur
le cadre a été introduit par R. Roussillon en 1977, à partir des travaux de
J. Bleger (1967), et développé1 notamment en 1995, dans son ouvrage
Logiques et archéologiques du cadre psychanalytique (1995), qui retrace
la préhistoire du cadre en psychanalyse, et souligne que ce concept de
transfert sur le cadre dans la psychanalyse n’a pas été pensé ni nommé
comme tel par Freud, mais qu’il apparaît toutefois de façon implicite
dans son œuvre. Ce « transfert sur le cadre » s’effectue à partir d’une
« pénétration agie » (J.-L. Donnet) de l’objet et de sa forme qui s’effectue
sur et dans le cadre lui-même.

Les apports de Bleger (1967), auteur argentin, constituent un apport
essentiel à la problématique du transfert sur le cadre, notamment dans
les groupes à médiation pour les pathologies narcissiques identitaires.

N

Transfert sur le médium comme modalité de transfert
sur le cadre (R. Roussillon)

J. Bleger (1981) considère le cadre comme le dépositaire des liens
symbiotiques primitifs, qui renvoient à une indifférenciation entre corps-
espace et corps-environnement. Il définit le cadre comme un « non-
processus », qui contient les constantes à l’intérieur desquelles le pro-
cessus a lieu, le processus étant ainsi défini comme l’ensemble des
variables (1967, p. 283). À la différence de M. Klein, selon laquelle
le transfert reproduit les relations primitives d’objet, il avance que
c’est « l’indifférenciation, plus primitive encore, qui se répète dans le
cadre » (ibid., p. 290). Cet auteur argentin a introduit le premier l’idée
que le cadre est le dépositaire des parties les plus symbiotiques de la
personnalité, de la partie indifférenciée des liens symbiotiques primitifs,

1. Voir à propos du transfert sur le cadre, R. Roussillon (1977, 1991, 1995, 2008, 2012b).



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 161

éléments archaïques qui vont pouvoir précisément s’inscrire dans le
cadre :

« Le cadre est la partie la plus primitive de la personnalité, la fusion moi-
corps-monde, et de son immobilisation dépendent la formation, l’existence
et la discrimination (du moi, de l’objet, du schéma corporel, du corps, de
l’esprit, etc.). Les patients à acting in ou les psychotiques apportent aussi
“leur propre cadre” : l’institution de leur relation symbiotique primitive.
Disons même que tous les patients l’apportent » (Bleger, 1967, p. 291).

Le cadre s’avère donc dépositaire de la partie psychotique de la
personnalité du patient, au point que sa modification confronte le sujet
psychotique à un danger de déstructuration, à une menace concernant son
identité même. La fonction du cadre revient donc essentiellement à offrir
la possibilité de lier les angoisses et les représentations symbiotiques.
Ce psychanalyste argentin attribue cette symbiose, conçue comme une
absence de délimitation et de discrimination entre moi et non-moi, entre
interne et externe, à la relation à l’objet agglutiné :

« [...] j’ai suggéré que la relation à un objet agglutiné est un résidu des
expériences les plus primitives qui constitue ainsi la partie psychotique
de la personnalité. Ainsi, l’objet agglutiné implique une partie non
différenciée et non discriminée du moi du sujet comme de la réalité
extérieure » (1967, p. 95).

Cet objet agglutiné se définit comme un conglomérat ou une conden-
sation d’expériences très primitives du moi, en relation avec des objets
intérieurs et des parties de la réalité extérieure, il est formé des identifica-
tions les plus primitives, avec une fusion de l’intérieur et de l’extérieur,
une indifférenciation entre les objets extérieurs et les parties du moi
qui leur sont liées. Anne Brun (2007) a précédemment montré que le
lien spéculaire à l’objet médiateur apparaît typique du lien des enfants
psychotiques au médium malléable, et que cette spécularisation entre
objet médiateur et certaines parties du moi relèverait du noyau agglutiné,
formé des identifications les plus primitives, là où ne s’est pas encore
établie une discrimination entre moi et non-moi. Le concept d’objet
agglutiné appartient à l’ensemble des formes primaires de symbolisation,
décrites dans le chapitre précédent. Les apports de Bleger sur la fonction
du cadre restent fondamentaux pour saisir la nature des processus
transférentiels dans les groupes à médiation, notamment les groupes pour
patients psychotiques, adultes ou enfants, mais aussi, plus généralement,
les groupes composés de patients présentant des pathologies narcissiques
identitaires.

Mais l’hypothèse d’un dépôt dans le cadre des parties les plus
symbiotiques de la personnalité ne doit pas être simplement pensée

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



162 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

en termes de déplacement transférentiel, comme le note R. Roussillon
(1995, p. 139-162), car la spécificité de ce qui se transfère sur le cadre,
qui n’est pas lui-même symbolisable mais conditionne la symbolisation,
est la question de la symbolisation de la symbolisation : autrement dit le
rapport transférentiel au cadre reflète les préconditions et la préhistoire
de la représentation.

Dans cette perspective, l’importance du médium malléable « à » et
« pour symboliser », renvoie au rôle joué par la sensorialité : on a vu
que la spécificité du travail thérapeutique avec des médiations consiste à
permettre d’accéder aux processus de symbolisation et à la figuration, à
partir de la sensorialité.

Dans les groupes de jeunes enfants autistes et psychotiques, G. Haag a montré
(1998), à l’appui des travaux de Bleger, la façon dont se déploient, au
sein du cadre thérapeutique, les projections spatiales et architecturales de
l’image du corps, correspondant aux premières identifications ou liaisons
intracorporelles, qui contribuent à construire l’image du corps et de l’espace.
Dans son article « Travail avec les représentants spatiaux et architecturaux
dans les groupes de jeunes enfants autistes et psychotiques », elle inventorie
ainsi les manifestations des premières formations du moi dans la relation
transférentielle, comme les représentants architecturaux de l’introjection de
contenance, avec les formes circulaires et sphériques, ou les représentants
architecturaux des axes et articulations du corps, avec les angles des murs, les
bords et les bordures.

Les considérations de G. Haag nous rappellent que le transfert sur le
médium malléable ne concerne pas seulement l’objet médiateur en tant
que tel, mais l’ensemble du cadre mis à sa disposition. N’oublions pas
que M. Milner (1977) définit le médium malléable, comme la capacité de
l’enfant à l’utiliser elle-même, en tant que thérapeute, et aussi à utiliser
la salle de jeu comme « cette substance malléable d’interposition ».

N

Transfert par diffraction (R. Kaës) et dimension
nécessairement groupale du transfert (R. Roussillon)

S’interrogeant sur la spécificité du transfert dans les groupes, R. Kaës
emprunte le terme de « diffraction » à Freud pour décrire un mode
de figuration du rêve, selon lequel une seule idée latente peut être
représentée par plusieurs éléments : dans l’analyse de Dora (1905),
Freud montre que le « moi du rêveur se diffracte dans une figuration
groupale « en multiple » de ses objets, de lui-même et de ses pensées,



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 163

à côté de la dramatisation de leurs rapports en une mise en scène
intrapsychique, de la répétition ou de la multiplication du semblable »
(Kaës, 1976, p. 180). Les modalités du transfert en situation de groupe
mettent en évidence le processus de diffraction, diffraction de groupes
de personnages, d’objets internes et de leurs relations, soit la répartition
des charges d’investissement sur plusieurs objets plus ou moins corrélés
entre eux et R. Kaës spécifiera le transfert groupal comme un transfert
par diffraction1.

R. Roussillon (2008) propose d’envisager, dans tous les cas, le trans-
fert comme une « constellation » (Freud, 1938) transférentielle complexe
à déconstruire ou à laisser se déployer « fragments par fragments »
ou « détails par détails », pour qu’elle puisse délivrer ses potentialités
symbolisantes. Il élargit ainsi la question du transfert dans les groupes
à celle d’une fondamentale groupalité du transfert. Le transfert ne vise
en effet pas un seul objet mais un ensemble d’objets qui comportent des
liens inconscients les uns avec les autres, dans tous les cas le transfert est
« groupal », au sens où il se déploie toujours sur une pluralité d’objets
reliés inconsciemment entre eux. Le transfert ne se joue donc pas sur
un objet mais toujours sur une pluralité. Dans le cadre des groupes
thérapeutiques à médiation, il se joue certes sur le clinicien mais aussi
sur les autres membres du groupe : une partie du transfert se heurte ainsi
à la « résistance » des membres du groupe qui « répondent » au transfert
en tant que sujets et non comme des cliniciens. Dès lors le groupe permet
que s’observe le devenir du transfert dans des situations où il se heurte à
des formes de réponses qui ne sont pas nécessairement celles du clinicien,
et donc ces configurations transférentielles et leurs réponses permettent
de penser in vivo des processus qui sont ceux de la vie courante, avec
les engrènements hypercomplexes qui peuvent alors se produire et les
formations conscientes et inconscientes qui en résultent.

1. En 1971, A. Bejarano, l’un des premiers théoriciens du groupe, décrit dans un
article « Le clivage du transfert dans les groupes », un processus de clivage du transfert
dans les groupes entre quatre objets de transfert : le moniteur, les autres, le groupe, et
le monde extérieur, il désigne ainsi une configuration transférentielle complexe, une
« constellation transférentielle » (Freud) qu’il présente comme spécifique aux groupes.
R. Kaës conceptualisera de façon plus générale ce type de processus à l’œuvre dans les
groupes comme un transfert par diffraction.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



164 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

N

Transfert par diffraction sensorielle (A. Brun)

Dans le cadre spécifique d’un groupe à médiation pour psychotiques
et autistes, et, dans une moindre mesure, dans le contexte de pathologies
graves du narcissisme, les patients vont projeter les éléments morcelés
de leur monde interne non seulement sur les thérapeutes et sur les autres
sujets du groupe, selon le processus de diffraction du transfert dans un
dispositif groupal conceptualisé par R. Kaës (1976), mais aussi sur les
éléments sensoriels du cadre thérapeutique, qui représentent un aspect
important de la groupalité du transfert. Anne Brun a donc proposé de
nommer ce processus « diffraction sensorielle » (Brun, 2007, 63-66),
puisque les fragments projetés sont diffractés en partie sur les éléments
du cadre et notamment sur le médium malléable. Dans un groupe de
patients psychotiques, enfants ou adultes, et plus généralement dans le
contexte des cliniques de l’extrême, cette diffraction du transfert n’opère
donc pas seulement sur les membres du groupe et sur les thérapeutes,
mais aussi sur les éléments du cadre matériel et sur le médiateur : il s’agit
donc d’un transfert par diffraction sensorielle.

Dans le cadre spécifique d’un groupe à médiation, la fonction d’attrac-
teur du médiateur, évoquée antérieurement, va œuvrer à la liaison des
éléments chaotiques et de la multiplicité fragmentée du monde interne du
psychotique. Dans ce contexte, il s’agira principalement d’une projection
de la relation fragmentaire avec les objets cassés dans les éléments
sensoriels du cadre ; en effet, la diffraction s’effectue au sein des groupes
d’enfants psychotiques, d’abord à un niveau sensoriel, dans la mesure
où la relation à l’objet n’est souvent pas construite et où il s’agit de la
projection d’une multiplicité kaléidoscopique de fragments d’objets ou
de moi dans le monde extérieur, selon les termes précédemment cités de
R. Kaës.

R. Kaës relève que la diffraction, mécanisme du processus primaire,
peut dans certains cas être une défense contre le caractère éventuellement
dangereux de l’objet désiré, et que, dans ce cas, elle s’apparente au
mécanisme de défense par la dissociation, par le morcellement et par la
fragmentation de l’objet interne ou du moi :

« De tels mécanismes sont utilisés pour protéger le moi et le monde interne
contre les motions ou des représentations intolérables, incontrôlables,
non transformables. Des fragments d’objets ou de moi sont éparpillés
dans le monde extérieur, sans trouver de conteneur. C’est en ce sens
que W. R. Bion décrit le psychotique comme une personnalité groupe ;
dans ce cas, le groupe interne se donne comme multiplicité fragmentée,
kaléidoscopique, où triomphe la déliaison » (Kaës, 1993, p. 166).



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 165

Cette multiplicité fragmentée du noyau psychotique du psychisme,
définie par Bion comme un « homme groupe », peut particulièrement se
projeter dans le cadre d’une thérapie groupale, qui permettra de travailler
à une possible introjection, appropriation et liaison de ces éléments
disparates. Il s’agira donc pour le patient de projeter les éléments
morcelés de son monde interne sur les autres sujets du groupe, mais
aussi sur les éléments du cadre thérapeutique. Resnik, à l’appui de Bion,
souligne le démembrement du moi du psychotique, qui se défait, suite à
son attaque contre son propre appareil psychique :

« Dans l’attaque, l’objet de cette cassure se fragmente en morceaux,
grands et petits. Bion a travaillé cet aspect aussi, il l’a appelé “minute
fragmentation”. La caractéristique de la crise psychotique est donc la
cassure et la fragmentation. Si on peut parler de relation d’objet, globale
ou partielle, les fragments de la fragmentation sont autre chose qu’une
relation d’objet. Est-ce que l’on peut parler de relation fragmentaire avec
des objets cassés ou des parties de la cassure ? » (Resnik, 1989, p. 30).

Dans le cadre spécifique d’un groupe à médiation, la fonction d’at-
tracteur du médiateur va œuvrer à la liaison des éléments chaotiques et
de la multiplicité fragmentée du monde interne du psychotique. Dans
ce contexte, il s’agira principalement d’une projection de la relation
fragmentaire avec les objets cassés dans les éléments sensoriels du
cadre ; en effet, la diffraction s’effectue, au sein des groupes de patients
psychotiques, d’abord à un niveau sensoriel, dans la mesure où la relation
à l’objet n’est souvent pas construite et où il s’agit de la projection d’une
multiplicité kaléidoscopique de fragments d’objets ou de moi dans le
monde extérieur .

N

Clinique : le transfert par diffraction sur le médium
malléable dans un groupe conte

La diffraction du transfert met donc en jeu à la fois le transfert sur les
membres du groupe et les thérapeutes, à la fois le transfert sur le cadre,
et, plus particulièrement sur les éléments spécifiques de chaque média-
tion. On pourrait objecter que ces processus transférentiels particuliers
concernent essentiellement les médiations artistiques plastiques, comme
la peinture, la terre, le collage. Pour décrire les modalités spécifiques de
la dynamique transférentielle articulée aux processus de symbolisation,
je prendrai donc un autre exemple, celui de la médiation conte, qui
semble par excellence être une médiation verbale, même si la plupart
des ateliers thérapeutiques conte proposent aux enfants psychotiques une
scénarisation du conte par des jeux de rôle. L’exemple clinique suivant

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



166 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

d’un groupe conte montrera comment le médium articule différentes
modalités transférentielles, tant sur les autres humains du groupe, pour
ainsi dire, ou sur les personnages du conte et l’histoire narrée, que sur
les éléments sensoriels du cadre thérapeutique, comme les costumes, le
décor : la constellation transférentielle comprend ainsi des phénomènes
de diffraction sensorielle.

Voici un extrait clinique d’un groupe conte, constitué de cinq enfants, deux
garçons et trois filles, de huit à dix ans. Ce jour-là, un mois après la constitution
du groupe animé par trois soignantes, une conteuse et deux actrices à
disposition des enfants, un stagiaire psychologue est introduit dans le groupe
qui commence un nouveau conte, « Le Loup et les sept chevreaux ». Il a été
préalablement décidé que la fonction du stagiaire serait d’être à disposition
des enfants pour le jeu. Après le contage, un jeu de rôles est organisé.

Paul veut jouer la chèvre qui part et laisse ses chevreaux. Julie associe sur
l’absence d’une soignante ce jour-là et demande pourquoi elle n’est pas là.
Les quatre autres enfants souhaitent interpréter les biquets, aucun ne veut
jouer le loup. Paul propose à une soignante d’interpréter le loup. et tous les
enfants tombent d’accord pour que le stagiaire psychologue joue un biquet.
Les enfants prennent plaisir à s’emparer d’éléments sommaires de costumes,
un vêtement noir pour le loup, blanc pour la chèvre et les chevreaux, et une
chaise matérialise l’horloge du conte dans laquelle un des biquets se réfugie.

Durant le jeu, Paul joue à la fois la chèvre et le loup, sans changer son costume
noir, ce qui crée beaucoup de confusion et de cris, et les biquets se collent
aux thérapeutes, semblant réellement plus effrayés que jouant la peur. Andréa
parle alors de la chèvre à zizi et Julie, très excitée, montre sa culotte au stagiaire
avant de prendre un carton pour construire un abri à la chèvre. Tous les enfants
tentent de rentrer dans le carton et une soignante matérialise alors au sol une
maison dans laquelle ils se regroupent.

La fantasmatique groupale inconsciente concerne ici à la fois l’angoisse
d’abandon, à la fois un fantasme d’une scène primitive archaïque et des-
tructrice, sur le mode des parents combinés. Paul joue deux rôles à la fois, ce
qui est typique de la confusion d’identité psychotique, mais représente bien le
clivage de l’objet entre bon et mauvais.

Il s’agit surtout de la mise en scène d’un fantasme groupal d’une scène
primitive dévoratrice, liée bien entendu à l’arrivée d’un homme/loup dans la
maison du groupe conte, avec chèvres soignantes et biquets enfants. Toutefois,
les enfants n’ont pas proposé au stagiaire le rôle du loup, mais celui d’un
biquet, ne prenant en compte ni la différence grand/petit, ni la différence des
sexes, qui ne sont pas encore intégrées au début de ce groupe, constitué depuis
un mois. Dans cet univers archaïque, prédominent les angoisses de dévoration,
par un loup/chèvre, chèvre à zizi, renvoyant à une imago maternelle toute



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 167

puissante et destructrice. Le père est compris dans la mère, ce qui renvoie à la
prégnance du fantasme des parents combinés. Julie est le porte-symptôme de
l’angoisse groupale d’abandon, mais elle tente d’échapper à cette angoisse
par l’excitation sexualisée, en montrant sa culotte au seul homme du groupe. En
se réfugiant dans une maison carton, le groupe d’enfants, comme le chevreau
du conte dans l’horloge, finit par échapper à la terreur de la dévoration.

Le transfert par diffraction se spécifie donc d’abord par la confusion
des identités liée au danger de dévoration, par exemple l’oscillation
entre le loup et la chèvre, mais, grâce au jeu, les enfants finissent par
représenter un contenant maternel, avec des limites entre intérieur et
extérieur, soit un ventre sécurisant où ils se réfugient, en écho au ventre
du groupe, qui peut être dévorateur ou salvateur. La diffraction sensorielle
se focalise sur un élément du décor, le carton, et aussi sur l’investissement
important des costumes. Les costumes ont une fonction centrale, car ils
matérialisent le moment de devoir faire semblant, qui peut ainsi mieux
se différencier des autres temps de l’atelier. Les enfants psychotiques
accèdent en effet très difficilement au jeu qui suppose l’inscription d’un
espace entre dedans et dehors et l’accès à la transitionnalité : le costume
représente concrètement une limite, une seconde peau entre l’enfant
et l’extérieur, qui va concrètement délimiter le dedans du dehors. La
sensorialité des tissus joue aussi un rôle important car l’enfant associe
son changement d’identité à une sensation qui l’aide à repérer le chan-
gement. Parce que les costumes indiquent concrètement un changement
d’identité, cette seconde peau leur permet de lutter contre la confusion
et l’indifférenciation entre l’avant et l’après du changement. La mise en
place des costumes s’effectue par ailleurs sous le regard des thérapeutes
et du groupe, qui accompagnent la transformation et l’identifient. Le
changement d’identité est alors renvoyé à la fois par le regard du groupe
et des thérapeutes, à la fois par la concrétude de l’enveloppe et, du coup,
il peut s’effectuer avec une angoisse moindre.

La diffraction peut s’interpréter au niveau groupal mais aussi en lien
avec l’histoire de chaque enfant qui apporte un fragment de son histoire
au récit du groupe. La supervision, dans le cadre d’un hôpital de jour
où les soignants connaissent l’histoire de l’enfant, permet de prendre en
compte la façon dont il essaie d’élaborer sa propre histoire, à l’appui du
groupe. De façon générale, dans un groupe à médiations pour enfants
psychotiques, le travail thérapeutique à partir de la réalité psychique de
groupe, s’accompagne d’un travail de figuration pour chaque enfant de la
réalité historique et psychique de son rapport à l’objet. Par son choix du
rôle de la chèvre qui part, Paul raconte un morceau de son histoire, lui qui

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



168 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

a été confronté après sa naissance à une dépression maternelle majeure :
sa mère n’a pas pu s’occuper durant leur première année de ses jumeaux
nés prématurément. La confusion entre la chèvre et le loup évoque aussi
une mise en scène de la violence destructrice du couple de ses parents,
scènes de violence où il disparaît. Quant à Julie, enfant placée suite à une
suspicion d’attouchements par le père, elle représente une problématique
incestuelle de séduction par le père, projetée sur le stagiaire.

Dans cet emboîtement des transferts par diffraction, il convient de ne
pas oublier le rôle joué par la spécificité du médium, soit le transfert sur
le conte et le conteur, ce qui correspond aux deux acceptions du médium
malléable, à la fois la matière concrète de l’histoire narrée, à la fois le
clinicien qui raconte cette histoire. Avec les cliniques de la psychose,
les modalités de transfert sur le conte ne renvoient pas seulement — et
même souvent pas en premier lieu — aux thématiques ou aux contenus
du conte. Les enfants investissent d’abord la mise en scène du contage,
le rituel de début du conte et celui de la fin, qui peut être matérialisé de
différentes façons. Le transfert sur le conte apparaît donc médié par le
contage et le sens passe d’abord par la sensorialité de l’intonation, des
rythmes, de la matrice phonique et rythmique, ainsi que de la matérialité
des mots.

Les réactions des enfants au contage s’avèrent très significatives :
au début des groupes, il est fréquent que certains d’entre eux, dans le
registre d’une psychose symbiotique, tentent d’empêcher le conteur de
tenir sa fonction. Souvent aussi, les enfants déambulent ou s’agitent
bruyamment et il est impossible de les faire asseoir. Les interventions des
soignants lors de cette première phase critique détermineront la portée
thérapeutique de l’atelier. Lors de supervisions dans différents contextes
institutionnels, j’ai pu constater que certains ateliers contes connaissent
en quelque sorte une dérive « pédagogique », les soignants s’acharnant à
faire asseoir les enfants, à exclure les perturbateurs, à donner de la voix
pour faire respecter l’espace du contage et ils s’épuisent dans cette tâche
à recommencer indéfiniment, précisément parce qu’elle court-circuite la
dimension thérapeutique... Tout en rappelant les limites fondamentales,
ne pas faire mal à un autre enfant ou se faire du mal, ne pas sortir
de la pièce, les thérapeutes mettent en œuvre différentes techniques
pour favoriser l’écoute du conte : ils peuvent proposer à certains des
enfants, notamment les autistes, un appui dos, pour favoriser l’intrication
première des sensations tactiles du dos à la pénétrance des regards (Haag,
1997), un contenant comme un carton ou un tissu enveloppant, parfois
aussi le contenant des bras, et tolérer que certains enfants déambulent
jusqu’à ce qu’il leur soit possible de venir s’asseoir autour du conteur.



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 169

L’expérience montre que les enfants peuvent progressivement s’installer
spontanément en demi-cercle autour du conteur, ce qui suppose l’inté-
riorisation préalable de la fonction contenante de l’atelier et du conte,
matérialisée par le demi-cercle.

Certains enfants s’identifient au conteur et tentent de narrer avec lui
certains passages ; loin de les en empêcher complètement, on peut leur
suggérer de parler à voix basse, première modalité d’appropriation du
conte par l’enfant. Il n’est pas souhaitable de leur laisser prendre la place
du conteur, pour résister à leur toute-puissance, éviter l’envie destructrice
des autres enfants et garder la magie du conte, qu’ils ne peuvent pas
raconter avec talent. En revanche, il n’est pas rare d’observer au fil
de l’évolution du groupe, une demande groupale d’inventer ensemble
des contes et de les raconter : il s’agit là d’un signe positif d’accès du
groupe à une position de réflexivité, où les enfants sont capables de
s’approprier le conte de façon créative et de partager leur récit et leurs
affects avec le groupe. Dans mon expérience, il vaut mieux ne pas alors
supprimer purement et simplement le temps habituel du contage par
le soignant, mais de proposer des séquences d’invention libre dont le
temps restera limité, du fait de la confusion fréquente des embryons
de récit proposés, puis, éventuellement, d’organiser un autre groupe,
groupe récit, où les enfants inventent des récits sur le mode d’un squiggle
(Winnicott) groupal. Dans le groupe conte, cette invention collective d’un
conte est issue de la fantasmatique groupale inconsciente et matérialise
une possible scénarisation des fantasmes. Ces séquences d’invention
groupale s’avèrent précieuses car chaque enfant peut ramener un élément
de son histoire et contribuer à l’histoire groupale.

Dans de tels groupes thérapeutiques à partir de la médiation du
conte, le travail de symbolisation s’effectuerait donc pour les enfants
psychotiques essentiellement à partir d’un transfert par diffraction sen-
sorielle, à l’appui de la mise en jeu du registre sensorimoteur conçu
comme le principal vecteur de symbolisation : autrement dit, le rapport
transférentiel des enfants au cadre dans sa dimension sensorielle reflètera
les préconditions de leur accès aux processus de symbolisation et à la
figuration. Cette préhistoire conditionnera et sous-tendra peu à peu une
possible appropriation subjective du contenu du conte.

Avec de telles cliniques de l’extrême, il s’impose donc de ne pas
interpréter d’emblée le travail du conte comme un récit de rêve, à l’appui
de Freud qui a établi une analogie entre le conte et le récit de rêve. Cette
association du conte au travail du rêve suppose la constitution préalable


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



170 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

et la présence en négatif d’un écran du rêve1 où viendraient se projeter,
se figurer et défigurer les images issues des fantasmes inconscients du
récepteur du conte. Tel est le présupposé de l’approche psychanalytique
des contes et de leurs effets sur leur destinataire et cette perspective fonde
l’utilisation thérapeutique des contes, qui s’effectue la plupart du temps
dans un dispositif groupal.

Mais dans le champ de la psychose en effet, « l’écran » apparaît
« crevé », selon une expression d’Artaud, et toutes les images, repré-
sentations et affects liés à l’imaginaire typique des contes semblent
s’engouffrer dans cette brèche, qui provoque une décharge expulsive
du mouvement pulsionnel, sans inscription possible d’une quelconque
histoire continue, support d’identifications pour l’enfant... Dans de tels
ateliers thérapeutiques au déroulement souvent confus et difficile, les
enfants psychotiques manifestent une destructivité telle qu’une possible
réception des contes, loin d’être acquise d’emblée, constitue en soi un
horizon thérapeutique... Aussi l’exploitation du conte dans le champ thé-
rapeutique consistera-t-elle d’abord beaucoup moins à refléter, à élaborer
ou à symboliser des fantasmes ou des vécus d’ordre psychotique qu’à
enclencher un processus visant à rendre l’enfant capable de s’approprier
les histoires des contes et, du même coup, sa propre histoire. Dans
un tel cadre, la fonction conteneur du conte (Guérin, 1996) consistera
à construire les premières enveloppes psychiques, à mettre en place
les formes primaires de symbolisation, formes sensori-motrices, qui
pourront permettre dans un temps ultérieur d’accéder aux contenus
symboliques du conte, médiatisés par le langage verbal.

FIGURES SENSORI-MOTRICES DU TRANSFERT
SUR LE MÉDIUM

Ainsi, loin d’être acquis d’emblée, dans les cliniques de la psychose,
le transfert sur les personnages et l’histoire contée, qui suppose une
identification des enfants aux personnages du conte, reste problématique.
Alors que le conte est réputé être une médiation verbale, ce sont les
modalités sensori-motrices du transfert qui vont prédominer pour saisir
les enjeux transférentiels, peu accessibles par la voie verbale. Pour mettre

1. Lewin définit l’écran du rêve comme « la surface sur laquelle un rêve semble
être projeté, l’arrière-fond blanc (blank), présent dans le rêve, même s’il n’est pas
nécessairement vu », évocateur d’un souvenir latent du sein de la mère (Lewin, 1949,
p. 212).



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 171

en évidence de façon claire la constellation transférentielle dans les
groupes à médiation thérapeutique, nous poursuivrons le déploiement de
l’exemple de la médiation conte, qui va permettre de dégager de façon
concrète quelques figures sensori-motrices du transfert sur le médium,
avant d’en venir à une modélisation générale.

N

Des modalités sensori-motrices du transfert
à l’interaction avec la mimogestualité du clinicien

Les modalités transférentielles dans un groupe conte1 s’interprètent
habituellement à partir des identifications des enfants aux personnages
du conte. Ce processus identificatoire paraît souvent problématique chez
les enfants psychotiques : l’identification aux personnages s’effectue
souvent de façon adhésive, l’enfant n’assimile pas tel ou tel trait du
personnage, il devient le personnage auquel il s’identifie corporellement,
dans une relation spéculaire. Ainsi tel enfant tombe de sa chaise quand
le loup tombe dans la cheminée, il ne visualise pas le loup, il devient le
loup. Il ne faut pas oublier que l’enfant, de façon générale, a tendance
à raconter avec son corps et que les enfants sans langage utilisent
particulièrement ce mode d’expression non verbale.

Mais ce type de relation de spécularité (Castoriadis-Aulagnier, 1975)
peut s’effectuer dans certains cas à partir de la réactivation de sensations
hallucinées, par exemple ici de chute. Le travail thérapeutique à partir
du conte suscite en effet un retour hallucinatoire de sensations ou d’an-
goisses catastrophiques et ces sensations hallucinées vont prendre forme
dans la scénarisation pour devenir ainsi figurables et transformables.
Il peut accompagner par exemple le souffle du loup pour détruire la
maison des petits cochons de coups de pied sur le mur, il éprouve ainsi
corporellement la résistance du mur, qui lui permet de ne pas céder
à l’angoisse d’effondrement. L’enfant tente ainsi de représenter des
terreurs primitives à partir de sa gestualité et souvent de bruitages et
il donne, à l’appui d’images du conte, une forme imagée à ces terreurs
irreprésentables.

Le contage active ainsi des réponses sensori-motrices où l’on peut
reconnaître des signifiants formels mais il ne s’agit souvent pas encore

1. Les différentes modalités de la pratique et de la technique d’un atelier conte avec des
enfants psychotiques et autistes ont été décrites par P. Lafforgue (1995) dans un ouvrage
référentiel pour les soignants. J. Hochmann (1996, 2010) a décrit l’importance du conte
dans le soin aux enfants autistes.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



172 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

d’un fantasme : on peut avancer que les fantasmes inconscients orga-
nisateurs du conte pourront trouver un écho à partir de l’activation de
signifiants formels, qui seront en quelque sorte une préfiguration des
scénarios fantasmatiques, souvent peu accessibles directement. C’est
alors le processus de transformation des protoreprésentations (comme
les signifiants formels) en fantasmes qui permettra la constitution progres-
sive d’un écran pour la projection de ces fantasmes activés par le conte.
L’accès à la figurabilité sensori-motrice passe par la « corporéisation
figurative » (P. Aulagnier) des pictogrammes et signifiants formels, qui
vont pouvoir trouver un mode de figuration scénique dans l’espace du
conte (Brun, 2012).

Ces scénarisations corporelles sont autant de messages adressés dans
le transfert au groupe et aux thérapeutes mais le message ne prendra
forme que dans l’interaction avec le groupe. Ces messages visuels,
kinesthésiques, mimo-gestuo-posturaux, vont pouvoir prendre sens dans
les interrelations au sein de l’atelier, avec les thérapeutes mais aussi
avec le groupe d’enfants, à condition que les thérapeutes soient attentifs
à ce langage sensorimoteur. Il s’agira donc de rendre signifiants les
mouvements, les sensations, les vécus corporels d’ordre cénesthésique,
kinesthésique, mimo-gestuo-postural, de donner une valeur de message
aux éprouvés de l’enfant psychotique, notamment par le partage d’affects,
et de les doter d’un sens partageable avec les thérapeutes et le groupe,
processus au cours duquel les sensations pourront progressivement
se transformer en émotions. Le jeu corporel permet de transformer
en « vu » des impressions sensorielles, qui vont pouvoir devenir des
représentations-choses sensorielles, que l’enfant pourra s’approprier
dans un processus de réflexivité. Le travail thérapeutique au sein d’un
groupe à médiation conte amorcera ainsi un accès à la figurabilité par un
processus de passage du registre sensorimoteur au figurable, par le biais
d’une image du conte, ou d’un élément du récit qui pourra faire écho au
récit de groupe. En d’autres termes, le processus thérapeutique consiste
donc à susciter des éléments matriciels de l’activité de symbolisation, à
restaurer le processus de symbolisation primaire qui consiste à lier une
trace mnésique perceptive à une représentation de chose.

Les figures sensori-motrices du transfert sur le médium montrent
que, dans le cadre des psychothérapies médiatisées, l’objet médiateur
fonctionne comme un véritable attracteur du transfert.



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 173

N

Objet médiateur comme attracteur sensoriel
du transfert

La fonction d’attraction du médium consiste à attirer la sensorialité des
patients et à mobiliser ainsi une part de leur constellation transférentielle.
Dans certains cas extrêmes, le médium permet même aux patients
d’accéder à la dynamique transférentielle, par exemple dans les états
autistiques. Ì D. Meltzer note qu’il est « nécessaire pour le thérapeute
d’être capable de mobiliser l’attention de l’enfant, suspendue dans l’état
autistique, pour le ramener dans le contact transférentiel » (1975, p. 33).
Le démantèlement autistique éparpille en effet l’objet en une multitude
de petits morceaux, chacun porteur d’une qualité sensorielle particulière
(l’objet qui a un goût, une odeur...), ainsi que le self, démantelé en
capacités perceptuelles séparées (le moi qui voit, le moi qui entend,
le moi qui goûte, le moi qui touche...). Dès lors, un des axes du
travail thérapeutique médiatisé avec des patients autistes, consiste à
tenter de mobiliser l’attention du sujet et de rassembler, en les liant
au même objet, des modalités sensorielles différentes et des capacités
perceptuelles séparées chez le patient. Cette possible mise en jeu de
la capacité d’attraction du médiateur ne va pas de soi et nécessite une
grande inventivité des thérapeutes pour trouver diverses modalités de
présentation du médium malléable adéquates à chaque sujet singulier :
les modalités d’approche du patient par le biais du médium sont à
réinventer perpétuellement, en fonction du contexte et des particularités
propres à chaque patient1.

Pour illustrer l’impact des matériaux sur la dynamique transférentielle,
voici une modélisation des processus transférentiels caractéristiques des
thérapies à médiation dans la psychose infantile, tels qu’ils se manifestent
en lien avec la corporéité des matériaux.

On constate souvent un agrippement à l’objet médiateur ou une sorte de
collage adhésif à celui-là, qui prend par exemple la forme d’un contact
prolongé avec la matière, d’un toucher adhésif, sans expérimentation d’un
collage et décollage possible. En peinture, il pourra s’agir de ce que S.
Tisseron dénomme « traces-contact » (1995), peinture au doigt, avec appui
prolongé, ou empreintes des mains, en terre ou modelage, avec un éventuel
contact prolongé avec le médium, mais contact en surface, sans en utiliser

1. J’ai donné plusieurs exemples cliniques du processus de mobilisation de l’attention
d’enfants autistes par l’objet médiateur dans Médiations thérapeutiques et psychose
infantile (2007, réédit. 2010).

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



174 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

d’autres potentialités ni tenter de le mettre en forme, en musicothérapie,
l’accrochage frénétique à une seule sorte de rythme, ou à tel type de frappé
sur un tambour, etc. Ces phénomènes relèvent du mécanisme de défense de
l’identification adhésive, qui est une identification avec la surface, la peau de
l’objet.

Ces mécanismes défensifs du registre de l’identification adhésive renvoient à
de violentes angoisses, telles que le lâchage dans le vide, le décramponnement,
la chute sans fin, etc., ce qui peut se manifester par de fortes paniques,
si l’on tente trop tôt ou de façon interventionniste, d’entraîner l’enfant à
une utilisation plus variée de l’objet médiateur. On assiste fréquemment
aussi à des états de fusion extatique avec le médiateur, qui semble plonger
l’enfant dans une véritable plénitude sensorielle : l’enfant caresse la terre
ou la feuille de peinture, il peut explorer avec une intense satisfaction les
différentes caractéristiques sensorielles du matériau, et accompagne parfois
cette manipulation de lallations heureuses ; certains enfants donnent ainsi
l’impression de « danser avec le médium », dans une sorte de chorégraphie
corporelle, qui met à profit différentes techniques d’utilisation du matériau
ou bien au contraire une seule, indéfiniment répétée dans l’extase. Tustin
(1986, p. 281-282) a notamment décrit ces états de transe extatique comme
des moments de plénitude corporelle, au cours desquels les enfants font
l’expérience en quelque sorte d’une fusion extatique avec la « terre mère » ;
et elle souligne que la recherche d’un morceau de corps « en plus », pour les
enfants autistes, vise à obtenir une plénitude sensuelle parfaite. Dans cette
perspective, la rencontre fusionnelle avec le médium, dans sa matérialité,
correspond à leur besoin de s’inclure dans le corps maternel, par le biais
du corps à corps avec le matériau, à la nécessité de devenir une partie de
la substance même de l’objet médiateur, dans lequel l’enfant se fond. Du
fait de ce phénomène, certains praticiens, notamment lacaniens, manifestent
des réserves à propos de l’usage des médiations qui pourraient favoriser
chez l’enfant la tentation d’en rester à cet état de plénitude sensorielle, mais,
l’expérience thérapeutique montre que les enfants découvrent progressivement,
dans le cadre d’un groupe ou d’une relation individuelle, que les sensations de
plénitude peuvent être associées à d’autres modalités sensorielles et, surtout,
provenir aussi des échanges avec thérapeutes et/ou autres enfants du groupe.

Inversement, il est plus fréquent de constater des figures pour ainsi dire de
mauvaise fusion, avec la dispersion ou la fragmentation du médiateur, que
l’enfant peut faire exploser ou écraser sous ses pieds ou sous un objet du
cadre, ou lacérer, déchiqueter, mettre en pièces, trouer, perforer, jeter avec
violence, avec une tentative d’hyperpénétration agressive, etc. On reconnaît là
les modalités de la symbiose pathologique, qui renvoie, comme le souligne G.
Haag (1985a), à une angoisse d’être violemment pénétré dedans, infligée par
retournement au médium. L’écrasement du médiateur fait écho à des angoisses
claustrophobiques d’hyperserrage, décrites notamment par G. Haag. Enfin,



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 175

certains enfants s’acharnent à anéantir toutes leurs productions, témoignant
bien ainsi de leurs angoisses d’annihilation, voire de non-existence.

Ces modalités de traitement de l’objet médiateur renvoient aux angoisses
catastrophiques typiques de la problématique psychotique, angoisses corpo-
relles primitives particulièrement décrites par des auteurs comme M. Klein, D.
W. Winnicott, Bion, Tustin.

Il va sans dire qu’un tel type de modélisation est concevable à partir
d’autres types de cliniques : l’exemple extrême de la psychose infantile
recèle une infinie richesse de transpositions possibles dans des contextes
cliniques différents.

N

Transfert sur le médium comme réactualisation
et élaboration du lien primaire à l’objet

Une caractéristique spécifique de la dynamique transférentielle sur
le médium dans les psychothérapies médiatisées consiste en la réac-
tualisation et l’élaboration du lien à l’objet primaire, qui a été mise en
évidence, dans l’histoire des médiations artistiques, par G. Pankow (1969,
1981). Cette psychanalyste, à propos de la pratique du modelage dans
la thérapie des schizophrènes, qui suppose la mise en jeu d’éprouvés
sensoriels importants, a montré que cette technique permet de réactiver
des expériences sensori-affectivo-motrices en lien avec l’objet primaire,
expériences qui n’ont pas pu être transformées en images ou en mots,
en d’autres termes, qui n’ont jamais pu être symbolisées. De façon
générale, au sein d’un groupe thérapeutique, le patient peut réactualiser
son lien aux objets primordiaux, dans la réalité psychique de groupe,
selon la conceptualisation de R. Kaës (1993, p. 81-88) et dans la réalité
matérielle de son utilisation du médium malléable. L’utilisation par le
patient du médium malléable permet en effet de saisir les modalités de
son rapport primaire à l’objet, de reconstruire son expérience première
de rencontre avec ses objets primordiaux. Les productions individuelles
portent en effet la trace de ce à quoi le sujet a été historiquement
confronté, c’est-à-dire la trace de la réalité subjective du lien du patient à
ses objets primordiaux et du mode de présence de ces objets : Winnicott
(1971) a bien montré l’importance des réponses de l’objet dans la
structuration de la psyché infantile et dans les premières formes du
travail de symbolisation. Le cadre du groupe thérapeutique à médiation
va susciter une reviviscence et une ébauche de figuration d’expériences
sensori-affectivo-motrices non symbolisées, ce qui va permettre de

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



176 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

remettre en travail, dans la réalité actuelle du groupe, ce qui n’a pas pu
être symbolisé dans la réalité historique et psychique du lien à l’objet1.

FIGURES DU CONTRE-TRANSFERT DU CLINICIEN

Pour introduire les aspects transféro-contre-transférentiels liés à l’ob-
jet, il est particulièrement intéressant de confronter le concept d’objet
médiateur à celui d’objet de relation.

N

Objet de relation et objet de médiation ?

Les caractéristiques relationnelles de l’objet médiateur pourraient en
effet se rapprocher des propriétés et des fonctions de l’objet de relation,
au centre des recherches engagées depuis une vingtaine d’années par
l’association du COR (Clinique des Objets de Relation). De même que
l’objet de médiation, l’objet de relation est un objet concret, « avec la
double qualité de neutralité et de malléabilité », et « il rend compte
à travers l’usage et la fonction qu’il remplit de l’état de la relation
entre les sujets » (Guérin, 1992, p. 120-121). Il se distingue de l’objet
transitionnel, qui est un objet privé, car il est le résultat d’une expérience
partagée et se constitue dans la liaison de deux ou plusieurs sujets,
il représente cette interrelation entre les sujets, donc il présente aussi
une fonction d’interface psychique. L’objet de relation permet ainsi de
donner une forme à la rencontre qu’il inscrit. Il implique par ailleurs le
partage d’une expérience sensorielle entre patient et thérapeute : il est
« le support d’une expérience sensorielle pour le patient, tout en étant, en
même temps, une rêverie pour le clinicien » (Gimenez, 2002, p. 88). Il
figure de cette façon le lien, en l’externalisant.

De même que l’objet médiateur, l’objet de relation se présente donc
comme le support des liens transféro-contre-transférentiels, mais les
modalités de constitution de l’objet de relation diffèrent des modalités
de présentation de l’objet médiateur :

1. J’ai aussi donné de nombreux exemples de la figuration de la réalité historique et
psychique du lien primaire à l’objet, à partir de la réalité matérielle du médiateur, dans
des groupes thérapeutiques à médiation pour enfants psychotiques et autistes, notamment
dans le chapitre 3 intitulé « Groupe thérapeutique à médiation et psychose infantile »
(2007-réédit. 2010).



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 177

« Dans une situation clinique, l’objet de relation émerge dans un mouve-
ment de surprise. Il est trouvé-créé dans la surprise, utilisé de façon sen-
sorielle, comme représentant de la relation, puis est abandonné (devenant
ainsi un objet perdu). [...] Cette dimension de surprise semble moins forte
avec l’objet médiateur, objet préinvesti par une personne (le clinicien) qui
le propose à une autre ; ce mouvement inductif n’existe pas dans l’objet
de relation » (Gimenez, 2002, p. 89).

À la différence de l’objet de relation, l’objet médiateur est proposé
au patient par le clinicien, de façon constante, dans un cadre articulé
autour de cet objet médiateur. Malgré cette différence fondamentale,
l’objet médiateur comme l’objet de relation se présente comme le
support des nœuds transféro-contre-transférentiels, comme le montre
la revue du COR consacrée aux « objets et contre-transfert » (1995).
Parmi les multiples figures du contre-transfert à l’œuvre dans un groupe
thérapeutique à médiations, nous ne retiendrons ici que certains aspects
tout à fait spécifiques dans le contexte des médiations thérapeutiques,
comme le contre-transfert de l’observateur écrivant en lien avec le
médium, le contre-transfert face aux productions des patients et certaines
manifestations corporelles du contre-transfert.

N

Le contre-transfert de l’observateur écrivant

On aurait tort de ne pas accorder une grande importance aux vécus
contre-transférentiels de l’observateur écrivant, dont les manifestations
sont perceptibles dans son processus d’écriture même. Pour saisir les
enjeux de ce contre-transfert de l’observateur écrivant, voici le compte
rendu et l’analyse a posteriori de mon contre-transfert dans le cadre d’un
groupe thérapeutique d’écriture avec des patients adultes psychotiques1 .

Cette écriture neutre est censée se limiter à un compte-rendu objectif des
paroles et attitudes des membres de l’atelier. On pourrait donc supposer que
cette dernière est par excellence une écriture blanche, sans aucune trace d’un
vécu d’ordre contre-transférentiel. Je défendrai pourtant l’hypothèse que mon
écriture reportage, loin de se limiter à un rôle d’enregistrement pur et simple,
s’est révélée le point nodal des enjeux transférentiels et contre-transférentiels,
c’est-à-dire le lieu d’articulation des psychés, tant des thérapeutes que des
patients ; je la définirai donc comme le support des nœuds que génère

1. Ce texte est la réécriture d’un article publié dans une revue du COR consacré aux
« objets et contre-tranfert ». Voir A. Brun et B. Cadoux (1999), « Quand l’écriture s’en
mêle... Traces des contre-transferts dans un atelier d’écriture », in Actes des journées du
COR, Objets et contre-transfert, hôpital Imbert, Arles 1995, 109-134.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



178 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

une telle articulation. C’est pourquoi, parmi la multiplicité des effets contre-
transférentiels suscités par mon statut d’observatrice, je n’envisagerai que ceux
qui ont été précisément liés à mon activité d’écriture.

Ratés de l’écriture et pensée inconsciente du scripteur

Je voudrais montrer d’abord comment les ratés de cette écriture, sous la
forme de divers lapsus, manifestent la présence d’une pensée inconsciente du
scripteur, en écho intersubjectif avec l’appareil psychique groupal. La fonction
assignée à mon écriture au sein du groupe la prédisposait à être la seule de
l’atelier à ne pas porter la marque d’un sujet ; c’était compter sans les erreurs
de lecture et d’écriture qui ont émaillé mon manuscrit.

Par exemple, un jour où les textes des patients devaient se composer à partir
d’un mot suggéré par chacun, une erreur de lecture, lors de la retranscription
de mon manuscrit, m’a poussée à attribuer à un patient la proposition du
mot « ressusciter » comme enclencheur d’écriture, au lieu de « résister ». Quel
cheminement inconscient a déterminé cette erreur ? l’histoire du patient ? Ce
jeune homme de vingt ans, en placement d’office à l’hôpital psychiatrique,
à la suite d’un meurtre commis à l’armée, avait inauguré son arrivée à
l’atelier, quelques séances plus tôt, par cette remarque relative à un encrier :
« Elle est morte, cette encre blanche. » Ma déformation du mot « résister » en
« ressusciter » a-t-elle mis à jour mon désir d’effacement de son acte criminel
et, corrélativement, mon fantasme d’une renaissance possible par l’écriture
de ce patient en état de mort psychique ? De l’encre morte à l’écriture vive ?
Ne s’agit-il pas au demeurant dans l’atelier de ressusciter, de remettre en
mouvement les processus associatifs ?

Cette émergence du mot « ressusciter » a aussi formalisé et mis à jour
un fantasme commun aux thérapeutes, alors informulé, souvent évoqué
par Bernard Cadoux (1995, 1999), celui de réanimer par les stimulations
sensorielles de l’atelier, des bébés en danger de mort psychique. La thématique
de la renaissance a d’ailleurs affleuré plusieurs fois dans l’imaginaire groupal :
les textes ont alors témoigné de la prégnance du fantasme d’un groupe matrice,
vécu comme l’intérieur du corps de la mère, comme un espace de gestation,
dans l’évocation par exemple de Jonas et de la baleine.

Un espace intime d’écriture

Sur un autre plan, un de mes vécus contre-transférentiels, mon besoin de
sauvegarder au cours des séances un espace intime d’écriture, m’a permis
d’élaborer, dans un processus identificatoire, des pratiques scripturales ana-
logues aux patients. À cause du tempo accéléré de mon écriture reportage qui
court-circuitait tout espace de pensée propre, j’ai particulièrement apprécié
les moments de silence qui me permettaient d’écrire enfin quelques mots
non dictés par le groupe, de ménager sur ma feuille un espace d’écriture
personnelle, que je n’ai jamais retranscrit et que personne d’autre que moi n’a
jamais lu. Pour avoir le temps d’écrire et de penser pour moi, j’en arrivais à



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 179

souhaiter ardemment que les thérapeutes se taisent enfin et cessent de relancer
la discussion ! En dehors de la difficulté réelle et de la frustration qu’éprouve
tout écrivant placé dans une telle situation d’enregistreur, je me demande
si je ne me suis pas identifiée aux patients, en me sentant envahie par les
sollicitations intrusives des thérapeutes ; ne vivions-nous pas, les patients et
moi-même, la surstimulation des animateurs comme une effraction de notre
espace psychique ?

La résistance à l’intrusion des thérapeutes dans le but de garder un fragment
secret d’écriture a été mise en acte par Kader déchira son texte avant le
moment de la lecture collective et en plaça ostensiblement les morceaux sur la
table. La co-thérapeute insista en vain pour pouvoir lire et reconstituer le texte
déchiré. Face au refus du patient, elle lui proposa alors une enveloppe pour y
placer les lambeaux de son texte : Kader la cacheta, puis la rangea dans son
dossier ; le groupe garda en mémoire et évoqua régulièrement par la suite ce
texte présent/absent, qui n’a jamais été extrait de l’enveloppe.

Cette mise en scène du secret, ce souci de maintenir une écriture cachée,
qui échappe à la lecture du groupe et à la photocopie des thérapeutes, s’est
exprimé pour Francis sous une autre forme. Son émergence à l’écriture, qui
sera décrite dans le chapitre consacré à l’écriture, a coïncidé avec la naissance
d’une écriture personnelle secrète, à l’extérieur du groupe, dont il ne cessait
de parler aux thérapeutes en dehors de l’atelier, sans toutefois la montrer. Là
affirmait-il, il racontait sa vraie histoire, et accumulait chaque soir les feuillets
sous le matelas de son lit. La fonction essentielle de ces textes cachés, véritables
négatifs de l’écriture en groupe, n’était-elle pas de témoigner de l’existence
d’un espace de pensée et d’écriture propre ? Ce besoin de préserver un espace
secret peut s’interpréter en référence à l’article de Piera Aulagnier (1966) sur
« Le droit au secret, condition pour pouvoir penser ». Paradoxalement, l’atelier
d’écriture, qui vise l’émergence du sujet par le biais de l’écrit, propose un
dispositif de mise à nu des psychés et des mots de chacun, bien propre à
trouver un écho dans le fantasme de vol des pensées et de transparence des
psychotiques... Ces patients ont inventé différentes modalités pour échapper à
l’emprise du groupe et accéder à un espace psychique propre. Pour chacun
d’eux, cette séparation entre l’intime et le public dans l’écriture a accompagné
une sensible évolution vers un processus de symbolisation.

Entre sollicitations contre-transférentielles et projections transféren-
tielles

À un autre niveau, la simple mise en place d’une activité d’écriture silencieuse
au sein de l’atelier, assortie de l’information donnée aux membres du groupe
qu’elle sera le support d’une réflexion pour les thérapeutes, dénote une
demande contre-transférentielle adressée aux patients par les thérapeutes :
comme l’écrit M. Neyraut (1974), le contre-transfert précède le transfert. C’est
effectivement l’attente explicite de matériel pour nourrir notre travail d’écriture,
qui a déterminé différents mouvements transférentiels du groupe à l’égard de

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



180 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

mon rôle d’observatrice. Je poursuivrai donc le décryptage des phénomènes
contre-transférentiels en rapport direct avec mon activité d’écriture dans la
perspective de mettre en lumière les projections transférentielles des patients
sur mon rôle de scribe.

Au début, la position d’observatrice soumise à l’injonction de tout noter
a été quelque peu difficile à supporter, car elle a induit chez les patients
des fantasmes de contrôle omnipotent et de condamnation implicite des
productions du groupe. Je cite un échange entre patients à mon propos :
« Elle n’a pas de lunettes et elle voit tout », dit Francis. « Et elle entend tout »,
ajoute Bertrand, « Et ça va où ? » poursuit Francis. « À la poubelle », a-t-il
suggéré. Mon écriture a aussi été plus d’une fois associée au papier WC.
Adèle, par exemple, m’a confié juste avant le début d’un atelier sa haine pour
une psychologue extérieure à l’hôpital qui, comme moi, « notait absolument
tout et bientôt jusqu’au nombre de papiers WC que chacun utilise »... Belle
dénonciation de la maîtrise anale exercée par les psychologues inquisiteurs...

À leur tour, par un retournement en son contraire, les patients tentaient de
dépasser l’angoisse que je suscitais en me dévalorisant, en suggérant par
exemple que si je n’écrivais pas des textes comme eux, c’est qu’au fond
je ne savais pas écrire... On me soupçonnait aussi de me désintéresser
complètement de l’atelier ; à un moment de silence où j’étais en train de
noter les attitudes des patients, Adèle a suggéré que je faisais mon courrier.
J’étais d’autre part un objet d’angoisse extrême pour les non-écrivants, qui ne
cessaient de me regarder, tout en fuyant précipitamment mon regard quand
ils le croisaient... Au cours de cette première phase, j’ai donc visiblement été
vécue par les patients comme une mère omnipotente, qui absorbait toutes les
productions, mots ou pensées du groupe en les consignant par écrit. Je me
nourrissais du groupe sans ne jamais rien lui restituer du fait de mon silence.
Malgré un accord de surface, ceux-ci exprimaient sous diverses formes leur
méfiance, leur mécontentement et la peur que je ne leur vole leur texte et leurs
idées.

Lors de ma première absence, affleurèrent des fantasmes cannibaliques,
dans des textes écrits sur un thème proposé par les patients : « La nuit des
morts-vivants ». Dans ce contexte transférentiel, ceux-ci me remettaient leurs
textes à la fin de l’atelier, pour que je les photocopie, un peu comme le héros
du Bal des vampires de Polanski, qui glisse au dernier moment un livre entre les
dents du vampire prêt à le mordre... On imagine l’angoisse des non-écrivants
qui n’avaient rien à me mettre sous la dent !

Un acte réparateur de ma part, à l’extérieur du groupe mais dans le cadre
institutionnel de l’hôpital de jour acceuillant les patients, a particulièrement mis
en évidence ces fantasmes du groupe, en répondant à mon insu au transfert
des patients. Quelques mois après l’instauration de ma fonction d’observatrice
dans le cadre du groupe écriture, j’ai proposé d’animer un atelier lecture
dans le service, où j’étais par ailleurs psychologue stagiaire, atelier auquel



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 181

participèrent évidemment la plupart des patients du groupe écriture. Cette
initiative m’est apparue a posteriori comme réponse contre-transférentielle à
mon impression de me nourrir du groupe, sans ne rien lui donner ; je me suis
transformée en mère nourricière par des lectures pour me déculpabiliser du
rôle négatif qui m’était dévolu transférentiellement par les patients. À partir
de là, ceux-ci m’ont davantage vécue comme un appui que sur le mode
persécutoire.

L’écriture comme écho contre-transférentiel

J’avancerai l’hypothèse que le mode d’action de l’écriture de l’observateur
écrivant sur ses processus de pensée constitue un écho contre-transférentiel
des enjeux de cette écriture reportage pour le groupe et de la dynamique
groupale : ce terme d’écriture reportage est emprunté à une patiente qui m’a
ainsi présentée à un nouveau venu dans le groupe : « Elle est notre journaliste
reporter. »

Le temps de la scription : une forme

Dans cette expérience d’observatrice écrivante, j’ai pu constater l’évolution
suivante, corrélative à l’évolution d’un groupe ; lors des débuts d’un groupe,
durant la scription au cours de l’atelier thérapeutique, j’étais si concentrée
sur l’enregistrement du perçu que je n’avais pas le temps de charger de
sens les mots écrits, qui se déroulent si vite qu’ils tendent à s’évider de
leur signification. Je me sentais davantage immergée dans la sensorialité
que dans la signification, réduite à une union œil-main-oreilles qui convertit
immédiatement en tracé le flot des perceptions sensorielles, soit le vu et
l’entendu. Ce processus met en jeu la pulsion d’emprise, tout en obérant
le travail associatif et en court-circuitant le travail de pensée.

Le temps de la retranscription : une signification

C’est seulement lors du temps de reprise postérieur au groupe, second temps
de retranscription de cette écriture sismographe du groupe ou de relecture de
mes notes, que je parvenais à m’approprier cette écriture et à remettre en jeu
mes processus associatifs. Puis, au fil de l’évolution du travail thérapeutique,
purent davantage coexister en moi l’écriture et le sens, ainsi que la possibilité
de mieux repérer, au sein même du groupe, les processus associatifs groupaux.
Tout se passe donc comme si l’écriture de l’observateur écrivant, créait, dans
un premier temps, davantage une forme qu’une signification. Cette écriture
répond donc à une exigence de figurabilité du groupe, incarnée de façon
visuelle et perceptible par l’écriture sur les feuilles et l’activité de l’observateur.
Elle incarne de façon concrète et sensible l’existence de traces du groupe, et
garantit en quelque sorte ainsi le groupe contre la dissolution dans le vide,
ou l’angoisse d’annihilation. À cet égard, elle relève de l’écriture figurative
ou représentative conceptualisée par M. Enriquez (1978) ; elle a une fonction
identifiante, en tant que fixation du vécu du groupe et trace sur un objet tiers,


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



182 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

la feuille. Cette écriture relève bien moins de la représentation de mot que de
la création d’une forme identifiante, qui permet d’échapper à la néantisation.

Dans la mesure où l’observateur écrivant s’avère en quelque sorte exclu de
la scène du groupe, son positionnement matérialise aussi pour les enfants la
capacité d’être seul en présence du groupe... et du couple thérapeutique ;
à l’image de l’observateur écrivant, les patients vont pouvoir construire
progressivement cette possibilité de travailler seul en présence du groupe
et du couple des thérapeutes.

L’écriture comme formation biface

L’écriture tierce de l’observatrice écrivante, en incarnant de façon sensible
l’existence de traces du groupe, garantit chacun contre le fantasme de
dissolution dans le néant, l’illimité et l’atemporel, ainsi que le note M. Enriquez
à propos de l’écriture figurative. La seule présence de l’observatrice a en
effet inscrit le groupe dans une historicité : mon arrivée a coïncidé avec la
proposition des patients d’écrire sur le thème de la naissance ou de la vie
fœtale. J’ai rempli peu à peu la fonction d’une mise en mémoire, d’un dépôt :
les patients évoquaient souvent l’accumulation de mes feuilles et l’un d’eux a
dit, à propos des textes que je photocopiais pour la pochette collective : « On
va les garder, les archiver. » De plus, le simple fait de noter, de retenir toutes
les données du groupe, leur conférait une valeur et dotait d’un sens potentiel
l’ensemble des productions. Ainsi, Adèle, le jour de mon départ du groupe où
les patients proposèrent d’écrire une lettre d’adieu m’adressa ces mots dans
sa lettre : « Votre présence au groupe écriture va nous manquer. Cette tête
penchée, ce stylo qui écrivait à toute allure, car vous notiez tout ce que nous
disions ; du coup, nous nous prenions au sérieux. Nos dires allaient passer
à la postérité, quel honneur ! Vous allez nous manquer car tout ce que nous
disons vous intéresse, vous captive. ». Cette création collective d’une forme était
donc fantasmée comme recréée par l’écriture et la réflexion des thérapeutes,
comme une formation biface en quelque sorte. Elle répondait aussi à une
exigence de figurabilité du groupe et, en tant qu’écriture représentative, a
mis en place fantasmatiquement une scène sur laquelle les différents sujets
du groupe pouvaient se représenter. Du coup, contre-transférentiellement, les
thérapeutes se sentent tenus de mettre en forme ces traces inscrites dans cette
écriture tierce.

Du contre-transfert à l’écriture théorisante

Dès lors se pose une question réversible : comment le contre-transfert des
cliniciens informe-t-il leur écriture théorisante et comment l’écriture théorisante
informe-t-elle le contre-transfert ? Lors d’un travail d’écriture commun sur
cet atelier d’écriture, B. Cadoux, le psychologue créateur et animateur de ce
groupe, et moi-même nous nous sommes rendu compte que notre travail
d’écriture théorique nous permettait d’élaborer notre contre-transfert négatif,
de donner une forme à nos attaques plus ou moins conscientes à l’égard
des patients, voire même de les renverser en leur contraire. Alors que nous



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 183

étions par exemple tantôt découragés, tantôt exaspérés par le refus d’écrire
de Francis, durant de longs mois, son évolution nous est apparue a posteriori
passionnante. Depuis qu’il était venu en quelque sorte constituer son image
dans le miroir contre-transférentiel que nous lui tendions, il était devenu pour
ainsi dire l’enfant préféré de nos constructions théoriques respectives. D’autre
part, alors qu’on a pu parfois penser qu’il n’y avait pas grand-chose à attendre
sur le plan créatif de la part de psychotiques sur le versant déficitaire, la
relecture et le travail des textes nous ont fait découvrir, selon une expression
d’H. Michaux (1961) « quelques filets d’or dans l’ébène ».

Dernier point, le plus difficile pour moi durant cette position d’observatrice
écrivante a été de me sentir exclue à la fois de la scène de l’écriture du
groupe, à la fois de l’action thérapeutique et créatrice du couple de thérapeutes
animateurs du groupe. Mais c’est justement cette position d’exclue qui m’a
permis de saisir les raisons pour lesquelles l’écriture en couple stable n’a
jamais pu s’installer dans le groupe : tout couplage réussi en écriture, tant des
thérapeutes que des patients, provoquait une forte envie des autres patients
qui se sentaient visiblement exclus. Cette envie manifeste semblait en lien
avec le court-circuitage d’une écriture en couple sexué dans le groupe : par
exemple, toute création à deux réussie ne pouvait pas se reproduire à la séance
suivante, car les patients insistaient alors pour tirer au sort les partenaires en
écriture. La mise en place d’une écriture à deux qui commençait à s’élaborer
est passée rapidement à une écriture en groupe de trois ou collective, chacun
commençant un texte qui circulait ensuite dans l’ensemble du groupe. Tout se
passe donc comme si le groupe avait mis en œuvre un fantasme d’attaque du
couple engagé dans un acte créateur, phénomène mis en évidence par Bion
(1967). Ainsi l’écriture d’un texte par les deux cliniciens réalisait en quelque
sorte une aspiration du groupe, mais en dehors de l’atelier d’écriture, donc
sans en subir les attaques destructrices.

Loin donc de se limiter à un rôle d’enregistrement pur et simple, l’écriture
de l’observateur s’avère donc un point nodal des enjeux transféro-contre-
transférentiels, c’est-à-dire comme un lieu d’articulation des psychés, tant
des cliniciens que des patients, autrement dit comme le support des nœuds
intersubjectifs, au sein de l’appareil psychique groupal.

N

Contre-transfert du clinicien et productions

Il ne suffit pas d’évoquer les processus transférentiels en lien avec les
productions des patients, sans envisager les effets contre-transférentiels
induits par les productions sur le groupe et les thérapeutes. Ainsi, les
thérapeutes seront vigilants et attentifs aux réactions des patients à leurs
propres productions, comme à celles des autres patients du groupe, s’ils
veulent saisir la dynamique groupale et son évolution ; par exemple, les

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



184 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

réactions d’envie destructrice sont fréquentes, ainsi que la rage de ne pas
faire aussi bien qu’on le voudrait etc.

Il convient aussi que les thérapeutes soient attentifs à leurs propres
vécus contre-transférentiels à l’égard des productions, susceptibles de
provoquer chez eux des réactions inconscientes vis-à-vis de tel ou tel
patient. Dans le cadre d’une supervision, il importe d’apporter les
travaux des patients pour que le travail d’élaboration s’effectue, en
prenant en compte les vécus contre-transférentiels (des animateurs de
l’activité thérapeutique comme du superviseur) induits par les produc-
tions. On sera particulièrement vigilant à ne pas accorder une place
trop grande à ces vécus d’ordre contre-transférentiel dans l’interprétation
des processus à l’œuvre, en négligeant les éventuelles associations (ou
réactions mimo-gestuo-posturales) de chaque patient et de l’ensemble
du groupe. Il convient ainsi de limiter une potentielle toute-puissance
du contre-transfert associé à l’impact esthétique des productions, qui
oublierait la primauté à accorder aux associations de chaque sujet et du
groupe.

N

Manifestations corporelles du contre-transfert

Du fait du rôle central joué par l’implication corporelle des théra-
peutes au sein des médiations thérapeutiques, une attention particulière
est requise pour repérer et interpréter les réponses toniques, souvent
inconscientes, des thérapeutes, et, dans cette perspective, leurs réactions
corporelles spontanées constituent des indices précieux des angoisses
primitives à l’œuvre dans le groupe. Les projections identificatoires,
caractéristiques du vécu contre-transférentiel provoqué par la confron-
tation à des patients relevant de pathologies narcissiques identitaires,
touchent ici le thérapeute dans sa corporéité même et renvoient aux vécus
corporels des enfants ; ces échos entre les éprouvés corporels des patients
et ceux des thérapeutes relèveraient ainsi autant de l’intersubjectivité
que d’un phénomène d’« intercorporéité », si l’on peut proposer un tel
néologisme.

Voici deux exemples empruntés à mon vécu contre-transférentiel d’observatrice
écrivante, au sein de groupes thérapeutiques à médiations pour enfants
psychotiques et autistes ; la position d’observateur suscite souvent, en particulier
au début du travail groupal, un collage adhésif de certains enfants, notamment
les autistes, qui tentent des rapprochés corporels avec l’observateur, en
s’asseyant à ses côtés, en s’accrochant au bras qui écrit, voire au stylo ou à la
feuille, voire en laissant tomber leur bave, tant sur l’observateur « encollé » que



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 185

sur sa feuille... Ces rapprochés corporels font bien sûr l’objet d’interventions
des autres thérapeutes, qui peuvent dégager le thérapeute écrivant avec des
commentaires, formulés de façon groupale. L’observateur écrivant peut aussi
intervenir, en disant par exemple : « si on me touche, on m’empêche d’écrire ce
qui se passe dans le groupe », ou « il vaut mieux me toucher avec des mots ou
avec des peintures », etc.

Face à ces comportements de collage corporel, je me suis aperçue que j’avais
tendance soit à me raidir, soit au contraire à devenir « molle », relâchée ;
l’analyse de ces manifestations contre-transférentielles, sensibles à un niveau
corporel, me permit de prendre conscience que j’adoptai ainsi deux modalités
défensives typiquement autistiques, soit un agrippement à l’hypertonicité de
la musculature, en lien avec la notion de seconde peau, introduite par E. Bick
(1968), soit au contraire le relâchement d’un moi-poulpe (Tustin, 1981), sans
enveloppe.

Autre exemple, concernant un enfant porte-symptôme d’une angoisse claus-
trophobique prégnante dans le groupe : il s’agit d’Alain, enfant autiste qui
s’accrochait à son enveloppe respiratoire, déjà évoqué à propos de la force
d’attraction du médiateur, qui l’avait aidé à rassembler les morceaux de son
self éparpillé. Cet enfant, qui ignorait complètement l’observatrice écrivante
au début du groupe, a commencé à prendre en compte ma présence quand il
a pu commencer à manipuler le médiateur. Auparavant, il était le seul enfant
qui ne me serrait pas la main pour prendre congé à la fin de la séance. La
première fois qu’il tendit la main vers moi, de façon très rapide et inattendue,
il me saisit à la gorge, me donna l’impression fugitive d’être étranglée, je
me dégageai spontanément en poussant un cri, ce qui terrifia évidemment
l’enfant, que je dus rassurer dans un second temps : nous nous étions ainsi,
le temps d’un instant, terrifiés mutuellement. Lors de la reprise, nous avons
saisi qu’Alain m’avait fait éprouver de façon corporelle sa terreur d’être saisi
à la gorge, comme étranglé : du coup, le sens de ses nombreux halètements
apparut clairement, en lien avec la réactivation, pour lui et pour d’autres
enfants, d’une terreur d’étouffement au sein du groupe.

Ces deux exemples renvoient à une forme d’identification projective
spécifique, qui passe par le corps du thérapeute, en quelque sorte
contraint à éprouver le même type de vécu corporel que les enfants
du groupe. Ce phénomène contre-transférentiel maintes fois observé
évoque un processus décrit par S. Resnik (1973, 1986a, 1999), qu’il a
dénommé la projection interne dans le corps, qui indique la projection à
l’intérieur du corps, hors de la psyché, ce qui suppose une dissociation
entre corps et pensée ; ce processus est à l’œuvre dans les phénomènes
de somatopsychose et d’hypocondrie, où la projection pathologique se
réalise à l’intérieur des limites du corps :

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



186 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

« On peut ainsi parler de ces zones organes du corps comme des “îles”
représentant un “archipel autistique”, où la psyché peut se projeter sans
venir au monde. » (Resnik, 1986a, p. 32)

Les deux exemples précédents ont ainsi montré comment peut s’ac-
tualiser chez le thérapeute la dissociation entre corps et pensée, évoquée
par Resnik. En ce qui concerne Alain, l’angoisse d’étouffement n’est
pas mentalisée mais se focalise sur la zone respiratoire, au niveau de
la gorge ; le thérapeute va d’abord éprouver la sensation d’étouffement
au niveau corporel, avant de pouvoir dans un second temps interroger
ses sensations et comprendre ainsi ce qui est en jeu chez l’enfant
porte-symptôme des angoisses groupales. Dans le premier exemple,
concernant les réactions toniques spontanées du thérapeute, confronté au
collage corporel des enfants, c’est l’ensemble de son corps, au niveau
proprioceptif et postural, qui semble gagné par les vécus corporels de
liquéfaction ou de raidissement, sans que ces derniers ne soient pensés.
Dans un second temps seulement, l’attention portée à ces diverses mani-
festations corporelles permet de saisir comment le thérapeute devient
dépositaire des « projections internes dans le corps » du groupe des
enfants.

Searles (1979, p 160-161) a aussi relevé, dans son travail thérapeu-
tique avec des schizophrènes adultes, des situations où l’analyste a
l’impression que les symptômes du patient lui sont infligés et il évoque
par exemple une sensation d’explosion dans sa poitrine, qui ne relève
pas d’un fantasme mais d’un vécu corporel ; il découvre seulement
quelques années plus tard que ces expériences d’explosion renvoient aux
sentiments transférentiels d’une patiente. Il conclut que « les symptômes
du patient deviennent, avec l’apparition de la phase précoce de symbiose
thérapeutique, des objets transitionnels simultanément pour le patient
et l’analyste » (ibid., p. 213). L’analyse du transfert devient possible
quand l’analyste a accepté une relation avec l’image ou la perception
transférentielles.

J. B. Pontalis a interrogé le rôle joué par le corps de l’analyste dans
la révélation du contre-transfert. Il décrit des formes de contre-transfert
avec des « effets quasi corporels qui nécessitent, pour être ressentis,
l’actualité de la séance » (Pontalis, 1977, 224). L’analyste peut ainsi
« écouter avec son corps, (...) tenter de symboliser ce qui est agi et
ressenti » (Ibid., p 230). Il décrit ainsi « des patients qui nous travaillent
au corps » (Ibid., p 233), à tel point que l’analyste se sent figé, pétrifié,
avec des symptômes comme la respiration coupée ou la musculature
contractée : sa pensée est alors « enkystée dans un corps inerte » (Ibid.,
p 228).



Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques 187

Ainsi, les thérapeutes de groupes de patients dans une probléma-
tique narcissique identitaire sont amenés à éprouver corporellement des
angoisses impensables et irreprésentables, tant pour le groupe de patients
que pour eux-mêmes, dans un premier temps. Les modalités transféren-
tielles de ce type de groupes ne sauraient donc relever d’un transfert par
déplacement, caractéristique d’un fonctionnement psychique articulé
autour de la dialectique entre refoulement et retour représentatif du
refoulé, mais de mouvements transférentiels d’expériences psychiques
qui n’ont jamais été représentées, et même jamais intégrées dans la
subjectivité. Il s’agit là de formes de transfert par retournement, selon
la conceptualisation de Roussillon (1999, p. 14), dans lequel le sujet
vient faire vivre à l’analyste « le non-advenu » de soi, ce qui n’a pas
été senti, vu ou entendu de soi, ce qu’il ne sent pas de soi, ce qu’il ne
souffre pas de soi. Cette théorisation se réfère à la question des angoisses
dissécantes primitives ou agonies primitives, décrites par Winnicott
comme non encore éprouvées par le sujet qui se retire de sa propre
subjectivité, pour pouvoir survivre à ces expériences catastrophiques. Ce
type d’expériences laisse des traces perceptives, mais n’est ni représentée,
ni appropriée, parce qu’elle n’est pas réfléchie : elle tente de se faire
réfléchir et reconnaître dans la relation au soignant. Dans ce processus
prédominent donc les sensations et les perceptions, en l’absence de
fantasmes et de représentations, et le thérapeute éprouvera ainsi ces
expériences primitives d’abord sur le mode sensoriel et corporel, avant
de pouvoir se les figurer et, du même coup, de tenter de les figurer par
les mots au groupe, le moment venu.



Chapitre 7

La fonction médium malléable
et les pathologies

du narcissisme

René Roussillon

L’ÉLABORATION THÉORICO-PRATIQUE à laquelle se livre ce manuel
n’a de sens que pour autant qu’elle débouche sur une perspective

thérapeutique, que pour autant qu’elle aide le clinicien à aider à penser
les dispositifs et les modèles dont il a besoin en pratique. Si nombre
des réflexions présentées ici sont suffisamment générales, notamment
tout ce qui concerne le travail de symbolisation en lien avec la question
des objets médiateurs et leur fonction médium malléable, elles trouvent
néanmoins leur maximum de pertinence dans les rencontres cliniques
dans lesquelles l’absence de médiations matérialisée constitue un frein
considérable au travail clinique.

Ce sont dans ce que nous nommons à Lyon les « situations limites
et extrêmes » de la subjectivation, celles dans lesquelles une partie du
travail de symbolisation, et en particulier du travail de symbolisation
primaire, et donc d’appropriation subjective, est en panne ou en faillite,
que l’utilisation des pratiques médiatisée prend toute son importance et
sa pertinence.

Ces pannes et faillites ont pour effet de provoquer non seulement
une souffrance narcissique, comme c’est le cas pour ce qui ne parvient
pas à s’intégrer dans le « cours des événements psychiques » du sujet
(Freud, 1911), mais un mode de souffrance narcissique dans laquelle



La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 189

le sujet est amputé d’une partie de lui ce qui menace son sentiment
identitaire. C’est pourquoi, pour les différencier des formes « simples »
de souffrance narcissiques, j’ai proposé de les nommer souffrances
« narcissiques-identitaires ».

Exprimées dans les termes des nosographies habituelles, elles
concernent l’ensemble du champ des états autistiques et psychotiques
mais aussi certaines formes d’antisocialité, voire de criminalité, certains
états « psychosomatiques » – pour dire vite ce qu’il faudrait développer
longuement – ou encore certains « états limites ». Cette liste n’est pas
exhaustive bien sûr, elle donne simplement quelques repères.

Comme D.W. Winnicott l’a fortement avancé dans son œuvre, mais
plus particulièrement dans le chapitre de Jeu et réalité qu’il consacre à
l’utilisation de l’objet, ces formes de panne de la symbolisation, ces
formes de souffrances narcissiques, doivent être mises en lien avec
les difficultés rencontrées, notamment dans l’histoire précoce mais pas
seulement, dans la rencontre avec les objets qui ont incarné – et ont été
en échec dans cette mission – une fonction symbolisante1 pour eux.

Pour pouvoir développer de manière satisfaisante sa propre fonction
symbolisante, le sujet humain a besoin d’un environnement premier
suffisamment médium malléable, comme je l’ai indiqué antérieurement
en évoquant la question des préconceptions de l’objet que l’enfant
apporte en naissant, et qui représentent ce dont il a besoin pour son
développement psychique. Mais, sous une forme sans doute moins
cruciale que dans les premiers temps du développement de la subjectivité,
tout au long de sa vie, et de manière plus ou moins prononcée selon son
économie psychique personnelle, le sujet humain a besoin de partager,
pour les intégrer, certains moments difficiles de son actualité, et pour
cela il a aussi besoin de rencontrer des objets suffisamment médiums
malléables pour étayer sa fonction symbolisante personnelle.

Ces problématiques ne concernent pas seulement le lien précoce,
elles peuvent aussi concerner les situations actuelles de l’enfant, de
l’adolescent, de l’adulte ou de la personne âgée, elles concernent les
sujets qui ayant rencontré à un moment ou à un autre de leur vie une
situation traumatique primaire ne peuvent l’élaborer seul et ont besoin
d’un objet ou un environnement médium malléable pour le faire.

Mais la manière dont un environnement manque à être suffisamment
malléable est très variable selon la ou les propriétés du médium malléable

1. Pour plus de précision sur ce point cf. R. Roussillon, « La fonction symbolisante de
l’Objet » Revue française de psychanalyse, n° 2, 1997, p. 399-413.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



190 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

qu’il échoue à apporter. Et les effets de l’insuffisance ou de la faillite
d’un des formants de la malléabilité dépendent aussi de la nature et de
la fonction du formant en question. Un objet présent mais « fragile »
et avec qui ne peut se déployer suffisamment une « relation d’objet
impitoyable », ne produit pas les mêmes effets qu’un objet inaccessible
et insaisissable.

Quand on construit un dispositif clinique destiné à accueillir un
sujet qui présente un mode de souffrance narcissique-identitaire actuel,
il est intéressant de repérer à quel manque ou particularité de son
environnement il a été ou se trouve encore confronté. La construction
d’un dispositif clinique doit témoigner en effet d’un effort pour ajuster
les caractéristiques du dispositif au plus près des « besoins du moi » du
sujet.

Les besoins du moi d’un sujet représentent ce dont il a besoin pour
effectuer le travail de métabolisation de ses expériences qui va permettre
leur symbolisation et leur appropriation subjective1. Nous avons suffi-
samment souligné l’importance de la fonction médium malléable dans le
processus de symbolisation pour être enclins à penser que la rencontre
avec un environnement suffisamment médium malléable fait partie des
besoins du moi, et en est même l’un des éléments essentiels.

La construction d’un dispositif va donc devoir prendre en compte,
en fonction des échecs et faillites de la fonction médium malléable
historique ou actuelle, les formants nécessaires à une réponse suffisante
aux besoins du moi du sujet.

Nous avons avancé la règle qui semble présider à la construction d’un
dispositif clinique : l’ensemble des propriétés composant la malléabilité
doit être présent au sein de la rencontre clinique, et ce qui n’est pas dans
la psyché du sujet, ce qui n’est pas acquis, intégré et disponible dans son
fonctionnement psychique, doit être donné dans le dispositif ou l’attitude
technique du clinicien.

Il y a donc une corrélation importante entre le type de souffrance
narcissique-identitaire du sujet et les expériences historiques et actuelles
qui sont à l’origine ou contribuent à son maintien, et le type de dispositif
clinique qui peut lui convenir et vers lequel le clinicien doit tendre. Ici
l’analyse de la psychopathologie débouche donc assez directement sur
la clinique du dispositif.

1. Pour un développement plus complet sur les besoins du moi cf. R. Roussillon, Manuel
de pratique clinique, Masson-Elsevier, 2012.



La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 191

Il me semble donc pertinent de reprendre maintenant une approche
de la psychopathologie directement articulée au modèle proposé par
l’analyse des propriétés du médium malléable.

J’en rappelle rapidement les principales caractéristiques : il est saisis-
sable, facilement atteignable, immédiatement disponible, « animable »,
réceptif, indestructible, indéfiniment transformable, extrêmement sen-
sible, constant, prévisible, fidèle, endurant...

Chacune de ses propriétés a une fonction dans le processus de
métabolisation et de symbolisation, et ce qui affecte chacun de ses
formants entraîne des effets dans le processus de symbolisation. En lien
avec la définition psychanalytique du terme je propose de considérer que
chaque manque suffisamment significatif de l’un des formants précipite
une forme de l’imago de l’objet1. D’une manière générale les formes
de l’imago que je vais décrire entravent l’appropriation des expériences
subjectives et l’introjection pulsionnelle, elles empêchent que le mouve-
ment du sujet puisse aller à son terme, qu’il puisse s’accomplir qui sont
des conséquences, comme je l’ai déjà évoqué pour qu’une expérience
puisse être suffisamment vécue et éprouvée pour être intégrée, introjectée.
L’élan se brise en route et à la place de son intégration se mettent en place
des « formations réactionnelles » défensives contre la vie pulsionnelle et
affective.

L’imago de l’objet est une représentation non malléable et non
transitionnelle de l’objet, elle tend à fixer l’objet et la relation à l’objet
en une forme immuable.

Par exemple on peut avancer que les développements très connus d’A.
Green sur « la mère morte », décrivent et définissent une « imago de la
mère morte ».

Mais la figure de « la mère morte » n’est qu’un cas particulier des ima-
gos de l’objet impliquées dans les souffrances narcissiques identitaires,
et il s’agit pour moi de préciser maintenant d’autres formes d’imagos de
l’objet très souvent rencontrées dans les pathologies du narcissisme et
en lien direct avec la fonction médium malléable de l’objet.

Voici quelques réflexions sur les principaux effets sur la régulation
narcissique, de la faillite de certains formants de la malléabilité de l’objet
et le type d’imago qu’ils produisent.

1. Pour un développement sur la notion d’imago cf. Paul Denis, « L’excitation à la
période de latence », Enfances & Psy 2/2001, no 14, p. 77-83.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



192 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

IMAGO DE L’OBJET INSAISISSABLE

La première forme que j’aimerais évoquer concerne la question de la
saisie de l’objet. Pas de rencontre possible avec un objet insaisissable,
un objet qui glisse et semble toujours s’enfuir dès qu’un mouvement, un
élan tente d’approcher de lui, et donc pas de symbolisation envisageable,
pas de forme de « l’être ensemble » utilisable.

On reconnaît là, je l’ai rapidement évoqué antérieurement, la problé-
matique de Narcisse telle qu’Ovide nous la fait connaître.

Narcisse tombe en arrêt devant son image reflétée par un fleuve. Il en
tombe amoureux et tend la main pour rentrer en contact avec ce qu’il
n’a encore ni reconnu comme une image de lui, ni même simplement
identifié comme un simple reflet. Mais chaque fois qu’il plonge la main
dans l’eau pour tenter de saisir et rencontrer celui qu’il appelle « le
bel indifférent », le geste de sa main brouille la surface de l’eau et
l’image disparaît, ce qu’il interprète comme un retrait. L’objet, figure
du médium malléable liquide, trop liquide, lui glisse entre les doigts,
insaisissable. Narcisse reste alors progressivement fixé, scotché, à cette
imago inatteignable, il dépérit progressivement, se « dématérialise »
lui-même dans sa quête de la matérialité évanescente de son objet de
fascination.

On notera qu’il a antérieurement fait subir le même sort à la nymphe
Écho. Quand celle-ci, dans un élan amoureux, s’est approchée de lui
pour s’unir à lui, il l’a repoussé d’un : « Bas les pattes, plutôt mourir que
tu ne le touches. » Noli me tangere.

Morte de honte, Écho part alors se cacher dans la forêt, ne mange
plus, s’immobilise et gèle tous ses mouvements et élans, la déception
narcissique la rend anorexique, elle dépérit aussi, perd sa chair vivante,
seuls ses os, les parties dures, persistent et se mêlent aux pierres. Se
liquéfier ou devenir dur comme de la pierre, immobiles, voilà le sort
de ceux qui sont confrontés aux objets insaisissables, de ceux qui
rencontrent et investissent des objets phobiques du touché, des objets qui
vivent la rencontre comme une forme d’emprise mortelle.

Pour un infans, une partie importante de la communication primitive
passe par le touché, par l’expérience d’avoir prise sur les premiers
objets d’investissement, si ceux-ci se dérobent sans cesse au touché,
à la « prise », l’expérience de la rencontre humaine reste marquée par
le caractère insaisissable et fuyant de l’objet, elle fixe l’impression de
n’avoir aucune prise sur le mode.

Si en plus, comme c’est le cas pour Écho, l’évitement du contact
s’accompagne d’un rejet corporel, il précipite l’impression de n’être



La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 193

qu’un « sac de merde », celle d’un monde interne dont les élans sont
« repoussants ou dégoûtants » pour l’objet.

Une autre alternative se présente chez les plus tenaces, en réaction
et pour survivre ils s’accrochent, développent des stratégies pour forcer
l’emprise sur les objets, provoquant ainsi souvent un cercle vicieux,
plus leurs mouvements d’emprise se développent plus ils provoquent un
retrait de l’objet.

On conçoit que les sujets qui ont connu ou connaissent une telle
expérience ont besoin d’expérimenter la relation inverse avec un objet
saisissable.

Ainsi, avons-nous expérimenté avec des adolescentes anorexiques un
« squiggle pâte à modeler » dans lequel le premier enjeu fut d’arriver
à leur permettre d’éprouver la saisie de la « pâte plume » blanc cassé
que nous avions finie par leur proposer. Et ce n’est que très progressi-
vement que les mains des jeunes patientes acceptèrent de se saisir et de
commencer à éprouver le contact avec la pâte, d’éprouver que sa matière
était docile et acceptait de se soumettre aux impressions que la main
souhaitait leur transmettre.

Il est intéressant de noter qu’au fur et à mesure que se développait la
possibilité pratique de se saisir de la pâte pour la modeler, les stratégies
d’immobilisation de la clinicienne qui avaient été intenses et avaient
caractérisé les premiers temps de la rencontre clinique, s’atténuèrent
de manières significatives. L’emprise sur l’objet pouvait diminuer si
l’expérience d’une emprise sur le médium pouvait se développer.

Avec des variantes l’objet indisponible est aussi un objet insaisissable.
La mère d’une de mes patientes, ayant aussi présenté des épisodes
d’anorexie à l’adolescence, était, selon son terme, « tourbillonnaire »,
jamais posée, jamais en repos, jamais disponible. Mère de plusieurs
enfants, elle s’activait sans relâche, servait l’une, préparait quelque chose
pour l’autre, lançait une machine à laver, un repassage. Mais quand
les diverses tâches ménagères étaient terminées, elle n’était pas plus
disponible pour écouter sa fille et ses enfants, quelque chose d’autre
l’appelait toujours. Cette mère était aussi insaisissable, inatteignable,
mais d’une manière bien différente de celle d’une phobie du touché
corporel, et cela ne manqua pas de produire un tableau clinique assez
différent même si l’anorexie montrait quand même au moins un point
commun.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



194 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

IMAGO DE L’OBJET IMPRÉVISIBLE

Une autre grande conjoncture difficile voire traumatique pour la
régulation narcissique est celle de l’objet imprévisible.

W.R. Bion a insisté sur l’importance pour le fonctionnement psychique
et la pensée que le sujet puisse établir ce qu’il appelle des « conjonctions
constantes d’éléments », c’est-à-dire des régularités, on pourrait même
aller jusqu’à dire « des lois ».

Un objet imprévisible ne permet pas d’établir de telles régularités, le
sujet ne sait jamais comment il va réagir ni dans quel état il va retrouver
l’objet. Les liaisons perceptives et sensorielles qui permettent de former
les premières formes des représentations de choses, ne parviennent pas à
s’établir de manière stable ce qui conduit le sujet à tenter de « mettre de
l’ordre » dans ses perceptions par exemple en établissant des clivages.

L’imprévisibilité de l’objet crée un monde instable, un monde sur
lequel on ne peut s’appuyer durablement, sur lequel on ne peut compter,
tout peut changer d’un jour à l’autre selon l’humeur de l’objet, son
état interne. Cela crée un climat d’insécurité dont nous avons évoqué la
fonction délétère dans le processus de symbolisation et en particulier au
moment où il faudrait « lâcher prise » pour réactualiser et remettre en
jeu les expériences difficiles ou énigmatiques.

Sur une première face, elle pousse le sujet à tenter, si c’est possible,
de se passer de l’objet ou bien de rentrer dans une forme de « calcul » de
celui-ci en échafaudant des constructions « narcissiques » pour tenter de
rendre compte des variations de l’objet, « narcissiques » c.-à-d. établies
en fonction de ce qu’il a pu faire dire ou être, en cherchant une « logique »
des réponses de l’objet en fonction de lui.

Quand le sujet ne peut éviter de tenir compte de l’état de l’objet,
l’imprévisibilité de l’objet le pousse à l’hyper-vigilance, la première
tâche dans la rencontre, celle qui subordonne toutes les autres est de
commencer par repérer dans quel état d’âme se trouve l’objet et, selon
ce que ce premier examen permet de constater, le sujet peut laisser
certains processus se dérouler en lui, ou, à l’inverse, il peut inhiber tout
mouvement spontané et les mettre « en attente » d’humeur meilleure ou
de conditions plus favorables.

Par ailleurs selon les moments, c’est un effet de l’absence de loi, ce
qui est permis, voire encouragé, à un moment déclenchera représailles et
rejet à un autre. Ce qui est avancé à un moment peut être rétroactivement
annulé au moment suivant.



La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 195

Une variante particulièrement pathogène est le changement d’humeur
imprévisible de l’objet : tout semble bien se passer, l’hyper-vigilance
s’abaisse, les tensions se relâchent et d’un coup, sur un détail, ou sans
trop savoir pourquoi, l’humeur change et atteint le sujet dans un état
d’impréparation et de vulnérabilité.

L’imprévisibilité de l’objet, on l’aura saisi, décentre le sujet, elle
l’oblige à ne pas cesser de tenir compte de l’humeur de l’objet, l’oblige à
se conformer à ses états, elle place le sujet dans une disposition d’esprit
contraire à celle qui est nécessaire pour le travail de symbolisation.

L’objet imprévisible est bien sûr aussi inconstant, aussi bien dans ses
humeurs que dans ses pensées ou ses attentes.

IMAGO DE L’OBJET INSENSIBLE

Nous régulons notre relation aux objets à partir de leurs réactions et à
partir des modifications que nos actions produisent sur eux. Dans les âges
précoces, à une époque où nous sommes incertains sur ce qui se produit
en nous, où nous avons besoin des réponses de notre environnement pour
identifier ce qui nous traverse et nous prend, la sensibilité de l’objet,
qui résulte de son empathie est une donne fondamentale. Nous avons
absolument besoin des échos et reflets de l’objet pour identifier nos
états internes, les reconnaître, les représenter et pouvoir ainsi les intégrer.
Quand nous traversons un moment difficile, que nous sommes confrontés
à des éprouvés énigmatiques, nous éprouvons de nouveau le besoin
d’un objet, d’un autre qui, par sa sensibilité empathique va nous aider à
apprivoiser la complexité et l’inconnu qui nous habite et ceci quel que
soit l’âge auquel cela nous arrive.

La confrontation avec un objet insensible nous prive des repères qui
nous sont indispensables dans la régulation de notre vie pulsionnelle,
c’est comme si nous étions placés face à un miroir vide ou qui renvoie
toujours la même image quoiqu’on lui adresse, quoi qu’on fasse.

L’une de mes patientes ne se voyait pas quand elle se regardait dans un miroir.
Celui-ci était vide.

J’ai d’abord été tenté de comprendre comme une hallucination négative
d’elle-même cette particularité de son rapport aux miroirs.

Mais cette première hypothèse n’apporta pas grand-chose à l’intelligibilité de
la rencontre clinique ni à ce qu’elle vivait.

J’étais toujours frappé, comme je la recevais en face à face, par le côté
impassible de son visage, impavide, et par une espèce d’insensibilité affective.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



196 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Elle parlait sans émotion, sans affect, sans variation de ton. J’étais aussi frappé
du fait que j’étais progressivement conduit, comme en miroir, à me comporter
de la même manière. C’est en prenant conscience de ma réaction indifférente
à ce qu’elle pouvait elle-même me communiquer dans l’indifférence, que je
me décidais à prendre le contre-pied systématique de son attitude.

Je décidais alors d’augmenter mes expressions de visage, de les scénariser
et même légèrement de les « surjouer » comme on peut le faire avec un petit
enfant.

Je proposais mon visage comme « miroir médium malléable » de ce que
j’imaginais qu’elle pouvait ressentir sans l’exprimer, comme miroir de ce que
je sentais comme « négativé » en elle.

Au début elle eut l’air surprise, voire gênée. Je décidais de persévérer et
d’ajouter à ces réactions non verbales des interventions sur ce qu’elle avait dû,
ou pû, sentir ou éprouver. De nouveau sa réponse fut la surprise, elle dénia
aussi avoir senti quoi que ce soit. Mais, à la longue je commençais à voir
sur son visage des premières mimiques expressives, ce qui m’encouragea à
continuer et à moins surjouer mon expressivité émotionnelle mais à essayer,
à l’inverse, de la nuancer, de l’affiner. Je doublais aussi ce jeu expressif de
mes mimiques et attitudes, de considérations parlées et « prosodiées » sur les
nuances émotionnelles des situations. Peu à peu sa voix, « en miroir », aussi se
chargea un peu plus d’effets prosodiques.

Pendant toute cette période de reprise de sensibilité émotionnelle, je ne faisais
jamais d’interprétation à proprement parler, je me contentais de commentaires
sur les affects éventuellement éprouvés et les émotions susceptibles d’être
vécues dans les situations qu’elle évoquait. Ce n’est que dans un second
temps et après qu’elle a commencé à s’interroger sur les raisons qui pouvaient
expliquer qu’elle semblait ne pas ressentir les émotions que j’évoquais, que
nous pûmes commencer à nous pencher sur le statut des affects et émotions
dans sa vie familiale. Il apparut alors que dans la vie familiale, comme au sein
du couple de ses parents « il n’y avait jamais un mot plus haut que l’autre »,
jamais de rire en famille ni entre enfants, jamais d’échanges émotionnels,
jamais de conflits. Sa mère, dont elle décrivait le visage lisse et sans expression
particulière, semblait être indifférente affectivement, tout au plus une mimique
de réprobation venait-elle parfois rider son visage, ce qui suffisait pour faire
cesser immédiatement la tentative en cours chez l’enfant.

Le « miroir affectif » des interactions était vide, et c’est ce vide qu’elle
retrouvait et représentait quand, face au miroir elle ne voyait pas son
image.

Si, dans les temps précoces, l’infans s’informe sur ce qui se produit
en lui à partir des réponses que ses premiers objets lui adressent,



La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 197

l’insensibilité des objets lui laisse l’impression de ne rien avoir com-
muniqué à l’objet, lui laisse l’impression d’un vide, d’être vide. Si
en effet ses mouvements et élans pulsionnels n’ont pas d’effet, ou
toujours les mêmes, s’ils glissent sur une surface lisse, ils sont menacés
d’être invalidés dans leur variété voire dans leur existence même. Dans
toute relation intensément investie nous pouvons retrouver cette même
impression, celle de n’avoir rien communiqué, d’être vide, s’il n’y a
aucune réponse de la part de l’objet intensément investi.

L’insensibilité de l’objet se présente sous plusieurs formes, l’objet
insensible peut être un objet indifférent, ou au contraire un objet qui
réagit toujours de la même manière, sans variation. Elle peut s’accom-
pagner d’une impression d’impénétrabilité de l’objet, le sujet n’ayant
alors jamais accès à ce qui se passe dans la psyché de l’objet. Elle
peut s’accompagner d’états affectifs divers, l’insensibilité d’un objet
manifestement déprimé n’est pas de même nature ou du moins de même
manifestation que celle d’un objet froid et qui semble indifférent à tout.

IMAGO DE L’OBJET RIGIDE, NON TRANSFORMABLE

Pour agir sur le monde, le monde externe et le monde interne des
représentations et éprouvés, il faut avoir le sentiment qu’on peut le
modifier et l’ajuster à ses besoins. Pour cela il faut avoir fait l’expérience
que l’objet et les réponses qu’il apporte à nos besoins, peuvent être
transformés quand ils ne sont pas adéquats et ne nous permettent pas
d’intégrer notre expérience subjective. Ce n’est qu’ensuite et sur ce fond
que la limite de ce qu’on peut changer peut prendre valeur et sens et que
les épreuves de réalités sont intégrables, elles concernent alors le champ
du désir non celui du besoin et des besoins du moi.

Quand cela n’a pas pu se produire suffisamment le sujet éprouve un
sentiment de détresse voire de désespoir, il éprouve un sentiment de
marasme qui peut le pousser à renoncer à tenter quoi que ce soit.

Le sentiment d’impasse, fréquent chez les sujets réputés états limites
ou pris dans des souffrances narcissiques-identitaires, n’est pas sans lien
avec l’impression que, quoi qu’ils fassent, ils n’arrivent pas à changer
ni à se changer, que leurs efforts sont vains. Le vécu d’être pris dans un
destin funeste s’enracine dans de telles expériences, le fatalisme aussi.

Un environnement rigide et « idéologique », un environnement
inflexible, qui agit au nom de principes intangibles et sans tenir compte
du contexte ni du sens spécifique pour le sujet, donc un environnement


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



198 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

qui n’est pas malléable et ne s’ajuste pas aux besoins et situations
effectives traversées par le sujet, peut produire une telle impression.

J’ai évoqué un tel environnement à propos de mon patient dont une
partie de la vie a été consacrée à tenter d’inventer des manières de rendre
souples des métaux rigides. « Il faut » était le maître mot de son père
qui multipliait les exigences mais sans apporter le soutien nécessaire à
leur mise en œuvre, il était alors souvent doublé du fameux « je ne veux
pas le savoir » qui accueillait les faibles tentatives pour faire entendre la
difficulté qu’il provoquait ainsi chez son fils.

Une jeune Beure fait ce qui est appelé une « tentative de suicide » par les
soignants qui me l’adressent, en avalant un morceau de matière plastique qui
ne l’était guère. Cette jeune fille était prise, comme l’exploration clinique le mit
peu à peu en évidence, dans une problématique de double culture antagoniste :
d’une part, le côté rigide de l’éducation relieuse reçue à la maison, de l’autre
la pression, issue de l’école et des amies de classes, qui vivaient de manière
beaucoup plus libre leurs relations avec les garçons.

Elle aurait eu besoin d’un environnement plus malléable et plastique pour
arriver à conjoindre la double contrainte dans laquelle elle se trouvait être
prise. Avaler un morceau de matière plastique, disait à la fois son souhait
d’introjecter un environnement plus malléable et en même temps que celui
qu’elle rencontrait était aussi rigide d’un côté que de l’autre.

IMAGO DE LA MÈRE DÉTRUITE

La dernière des grandes figues que je voudrais évoquer est celle de
« l’objet qui ne survit pas » selon l’expression de J. Abram, élaborée à
partir de la notion de D.W. Winnicott de « survivance de l’objet ».

Winnicott, quand il propose cette notion a surtout en tête la question
de la survivance de l’objet aux formes manifestes de la destructivité,
mais il me semble qu’à partir du moment où l’amour premier se présente
sous la forme d’une « relation d’objet impitoyable » la question de la
survivance de l’objet, et donc l’imago de l’objet « qui ne survit pas » ou
n’a pas survécu, est donc aussi engagée.

R. Fairbairn a décrit de son côté une réaction de l’objet aux mani-
festations d’amour du petit enfant qui se produisaient comme si l’objet
ressentait comme potentiellement destructeur pour lui les élans amoureux
de l’enfant. À partir de ses réflexions j’ai proposé1 le paradoxe de

1. Cf. R. Roussillon, op. cit., 1991.



La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 199

« l’amour destructeur ». On peut imaginer par exemple, comme chez
Narcisse et Écho, qu’un objet phobique du contact réagisse aux élans
amoureux de l’infans comme s’il s’agissait d’une agression.

Donc qu’il s’agisse de destructivité, d’amour impitoyable ou d’une
phobie des mouvements pulsionnels, dans tous les cas la question
de la capacité de l’objet à endurer l’expression pulsionnelle et à lui
« survivre », est engagée.

Rappelons que pour D.W. Winnicott « survivre » signifie : ne pas
exercer de représailles, ni du côté de la rétorsion ni du côté du retrait. J’ai
proposé de considérer qu’une autre caractéristique était impliquée pour
attester de la capacité de l’objet à rester vivant : il doit rester créatif et
suffisamment constant, même s’il est atteint et en témoigne quand même
(il reste sensible).

La survivance de l’objet me paraît être la condition de l’introjection
pulsionnelle, dans la mesure où l’objet, dans les âges précoces et toujours
plus ou moins par la suite, est aussi un double du sujet. Si l’objet survit
à l’expression pulsionnelle, qu’elle soit amoureuse ou agressive, alors le
moi peut « survivre » aussi à l’introjection pulsionnelle, il peut accepter
son expression.

Il n’y a pas de transformation possible sans une forme de survivance
de l’objet, car la transformation implique une forme de destruction de
la forme antérieure pour trouver une nouvelle forme. M. Milner, nous
l’avons vu, a fortement saisi cela dans son article princeps sur le médium
malléable, en cessant d’interpréter la destructivité de son jeune patient
pour comprendre qu’il lui fallait détruire pour fusionner ensemble divers
composants sensoriels de son expérience.

Bien sûr il est plus facile à l’objet de médiation de survivre qu’au
clinicien lui-même face à des formes manifestes de destructivité. Le
clinicien devra faire tout un travail de contre-transfert pour accepter
d’endurer ce qui se présente comme une attaque, alors que l’objet de
médiation, s’il est bien choisi, recevra sans broncher celle-ci. C’est bien
l’une des raisons du choix des médiations pour les pathologies graves du
narcissisme qui impliquent la question de la survivance de l’objet.

Mais l’expérience de non-destructibilité vécue avec le médium ne
prend pleinement de sens que si le clinicien survit suffisamment bien
quand même. L’objet de médiation est et n’est pas le clinicien, il doit le
représenter et alors sur lui peut se transférer et se trouver la partie qui est
insuffisamment malléable chez le clinicien.

La survivance de l’objet à l’expression pulsionnelle a en plus une
autre fonction dans le processus de symbolisation, elle rend possible
l’introjection pulsionnelle, nous venons de l’évoquer, mais elle permet

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



200 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

aussi de décoller objet et représentation d’objet. La représentation d’objet
est comme détruite dans le processus « qui va à son terme » comme nous
en avons indiqué l’impératif, mais l’objet lui survit, se décolle alors
le destin de la représentation d’objet et celui de l’objet. L’objet peut
être détruit « en représentation » sans être détruit en fait, l’expression
pulsionnelle devient moins dangereuse, elle peut être introjectée : elle est
à la fois tolérée par l’objet et ne le détruit pas vraiment. Cette distinction
est essentielle autant dans la construction de la topique interne que dans
la possibilité, qui lui est subordonnée, d’effectuer un véritable travail de
symbolisation.

Mais si, sous cette première forme la survivance de l’objet est sine
qua non pour le développement psychique de base, elle se retrouve sous
des formes plus complexes et plus intériorisées dans tout le parcours du
développement psychique. L’objet survit-il dans la séparation, quand la
peau commune construite en sa présence, est menacée par l’absence
ou l’éloignement ? L’amour survit-il aux inévitables déceptions qui
jalonnent la vie amoureuse, – l’objet n’est pas tout à soi ni tout pour
soi, il a ses désirs propres, sa vie propre –, survit-il aux affects hostiles
qui surviennent quand il manque ou fait attendre ? L’objet survit-il quand
sont introjectées ses qualités, lui sont-elles prises1 ou les garde-t-il aussi ?
Le mot est-il le meurtre de la chose ? La chose survit-elle au mot qui la
désigne et la représente, est-elle transformée par sa nomination.

Rien dans le processus de symbolisation n’échappe à la question de la
survivance de l’objet ou de la chose, chaque étape de la transformation
que la psyché fait subir à l’expérience première pour la symboliser et
l’intégrer, rencontre la question de savoir si la transformation « tue » ce
qu’elle transforme ou si l’objet ou l’expérience transformés survivent à
la transformation. Et s’ils survivent comment sont-ils ensuite, jusqu’où
la transformation transforme-t-elle ce qu’elle transforme ?

Comme j’espère l’avoir fait sentir les propriétés constitutives de la
fonction médium malléable sont tout particulièrement impliquées aussi
bien dans le processus de symbolisation que dans la rencontre avec les
objets significatifs avec lesquels le sujet s’est construit, ou qui partagent
sa vie présente.

On peut espérer que la rencontre clinique offre au sujet la possibilité
d’expérimenter la rencontre avec les aspects de la fonction médium
malléable qui lui ont fait défaut ou lui font défaut maintenant, mais une

1. « Le narcissisme secondaire est repris à l’objet » aime à reconnaître Freud (1915).



La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme 201

dernière difficulté, lourde de conséquence dans l’utilisation des objets
médiateurs, doit pouvoir aussi être prise en compte.

Quand une faillite plus ou moins étendue de la fonction médium
malléable de l’environnement a été expérimentée, elle s’est accompagnée
de souffrance et de mécanismes de défenses contre la souffrance. La
reconnaissance du besoin d’une fonction médium malléable incarnée par
un autre sujet se heurte à la crainte que ne se répète la faillite première.
La reconnaissance de ce besoin s’accompagne donc de l’acceptation du
risque de la dépendance à cet autre sujet.

Le risque pris est donc double et crucial : risque que l’autre-sujet
répète la déception, risque de la dépendance à cet autre-sujet et de
l’emprise qu’il va exercer de fait sur le sentiment identitaire, la régulation
narcissique et les capacités de symbolisation.

Pour courir un tel risque il faut soit qu’il ne soit pas trop vital, soit, à
l’inverse, qu’il n’y ait plus le choix.

C’est là que l’intérêt pour les médiations et les médiations utilisées
en groupe devient sensible voire décisif. L’objet médiateur, par ce
qu’il incarne de la fonction médium malléable, offre la possibilité
d’expérimenter, à moindre frais quant à la dépendance, la rencontre
avec un objet symbolisant avec lequel vont pouvoir être réactualisées et
remises en scène une partie des expériences en souffrance d’intégration.
Une partie seulement et il ne faut pas se leurrer sur la capacité des
objets médiateurs à être de parfaits substituts d’un autre-sujet « médium
malléable », mais une partie possible pour les sujets souffrants de
pathologie narcissique-identitaire. C’est déjà très bien dans la mesure où
c’est souvent cela ou rien, la crainte de la dépendance pouvant sidérer
toutes les tentatives d’approche clinique.

Et rien n’empêche de penser, l’expérience n’en est pas rare, que la
pratique de groupe à objets médiateurs, qui offre à la fois un objet de
médiation médium malléable et les capacités de diffraction transféren-
tielle du groupe sur lesquelles A. Brun a mis l’accent, soit le premier
temps d’une future rencontre clinique plus engagée transférentiellement
avec un clinicien individuel. L’expérience positive d’une élaboration
en présence d’un clinicien, l’expérience d’une situation offrant une
suffisante sécurité grâce au mode de pratique du clinicien et de la
manière dont il a garanti la fonction médium malléable du groupe à objet
médiateur, peut donner le courage de tenter l’aventure d’un engagement
transférentiel plus risqué.

Pour finir j’aimerais présenter un tableau d’ensemble des propriétés du
médium malléable et en regard le type d’imago correspondant à l’échec
de son intégration.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



202 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Saisissabilité Imago de l’objet insaisissable/inatteignable

Disponibilité Imago de l’objet indisponible

Sensibilité Imago de l’objet insensible/indifférent/impavide

Animation Imago de l’objet inanimé/mort

Indestructibilité Imago de l’objet qui ne survit pas/détruit

Transformabilité Imago de l’objet rigide/intransformable

Constance/fidélité Imago de l’objet inconstant

Prévisibilité Imago de l’objet imprévisible

Réceptivité Imago de l’objet bouché/ou lisse, sans accroche

Consistance Imago de l’objet inconsistant

Stabilité Imago de l’objet incohérent/chaotique

Endurant Imago de l’objet impatient/fragile



Chapitre 8

Interaction entre art et clinique :
créativité et création

Anne Brun et Bernard Chouvier

DE LA CRÉATIVITÉ AU PROCESSUS CRÉATEUR
DANS LA CRÉATION (ANNE BRUN)

N

La pulsion créative : Winnicott

Qu’est-ce qui différencie la créativité de la création, du point de
vue psychanalytique ? C’est essentiellement Winnicott qui a forgé le
concept de créativité, notamment dans un texte intitulé « La créativité
et ses origines » (1971, p. 91-119). Il envisage « la créativité dans son
acception la plus large, sans l’enfermer dans les limites d’une création
réussie ou reconnue » (ibid.). La créativité est universelle, il décrit une
« pulsion créative », indispensable à l’artiste qui doit faire œuvre d’art,
mais également présente en chacun de nous. La créativité se définit
donc comme une potentialité créatrice, alors que la création désigne
l’achèvement du processus. Dès l’origine, le bébé doit trouver/créer
l’objet, l’objet au sens psychanalytique d’un « autre sujet », mais aussi
l’objet transitionnel. Paradoxalement le bébé crée un objet qu’il trouve
dans la réalité et l’objet n’est trouvé que parce qu’il est créé : par
exemple, le bébé hallucine le sein que la mère suffisamment bonne
présente au moment où il est prêt à le trouver. Comme le souligne R.
Roussillon (2011), la conception de l’objet trouvé/crée suppose « la

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



204 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

coïncidence d’un processus hallucinatoire, l’objet est « créé », et d’un
processus perceptif, l’objet est « trouvé », coïncidence à l’origine de
l’illusion matricielle du sentiment narcissique d’être à l’origine de sa
propre satisfaction. Toute la pensée de D.W. Winnicott est fondée sur
cette convergence de processus, sur cet amalgame d’hallucination et de
perception, à l’origine des processus de la création ».

Le potentiel créatif d’un sujet sera lié à la première relation du bébé à
son environnement, à la réponse de ses objets premiers (les parents).

« Tout semble se passer pour le bébé comme si, quand il pouvait trouver
dans la réponse de l’environnement matière à actualiser et à développer
l’un de ses potentiels, quand donc il pouvait « trouver » ce qu’il est
capable de créer, il avait l’illusion de l’avoir créé, et l’illusion de création
est le premier temps de celle-ci, c’est le premier temps du processus
d’appropriation subjective » (Roussillon, ibid.)

Dans la créativité, il s’agit donc de se créer soi-même. Si la créativité
est le lot commun des humains, plus ou moins développée selon le
contexte environnemental, en revanche la création authentique n’est
l’apanage que de quelques artistes.

N

Processus créateur dans la création : D. Anzieu

Le créateur sera capable de donner une portée universelle à son besoin
d’expression intimiste et son œuvre deviendra le miroir d’expériences
universelles, en dépassant le particularisme de l’individu : B. Chouvier
(1998) a développé ce paradoxe de l’intime et de l’universel selon lequel
la création est la transposition d’une part de soi et le dépassement de
la limitation à soi-même pour accéder à l’universel. Cette dynamique
créatrice est très bien décrite par F. Pessoa :

« J’écris plein de tristesse, dans ma chambre paisible, seul comme je l’ai
toujours été, seul comme je le serai toujours. Et je me demande si ma voix
– en apparence bien peu de chose – n’incarne pas des milliers de voix, la
faim de se dire de milliers de vies » (1982, p. 53).

Le champ de l’esthétique a montré qu’un authentique créateur invente
un code nouveau et provoque ainsi un choc esthétique. En revanche
le sujet simplement talentueux témoigne de la capacité d’utiliser avec
dextérité des codes déjà connus : par exemple, à l’époque des impres-
sionnistes, les peintres exposés dans les salons officiels se sont avérés
de simples continuateurs de talent de courants classiques en peinture,
oubliés aujourd’hui, alors que la peinture impressionniste, fondée sur
l’invention de nouveaux codes artistiques, d’abord méconnue, est passée
à la postérité.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 205

Le psychanalyste Didier Anzieu a décrit cinq phases du processus
créateur nécessaires à la composition d’une œuvre, à la fois à partir
de son auto-observation, de son expérience des patients en analyse
et de sa rencontre avec les grandes œuvres, qui portent en elles les
traces du processus qui leur a donné naissance. À l’appui de cette
théorisation développée dans Le Corps de l’œuvre (1981), on pourrait
avancer que le sujet créatif ne parvient à mettre en jeu qu’une ou quelques
étapes de ce processus de création, alors que l’artiste peut parcourir
successivement ces différentes phases du processus créateur. Selon D.
Anzieu, le décollage créateur s’effectue à partir d’une première phase
de saisissement créateur, sorte de crise intérieure en lien avec ce que les
écrivains désignent comme inspiration. Ce moment de régression ou de
dissociation se présente sous la forme d’un flot déferlant de sensations,
d’émotions, d’images. Elle peut être vécue comme une régression vers les
images et la pensée figurative ou comme une régression chronologique,
à la façon de Proust, qui laisse remonter de son enfance des sensations à
la source d’une remémoration affective. La deuxième phase du décollage
créateur consiste à ramener au jour des morceaux de cette nuit intérieure
du saisissement, autrement dit en une prise de conscience d’éléments
inconscients : comme l’écrit Rimbaud, « Je fixais des délires. C’est fixer
qui définit la tâche du poète ». La possibilité de l’accès à la troisième
phase signe une différence fondamentale entre créativité et création : si
les éléments inconscients ramenés à la conscience n’organisent pas un
ensemble, on en reste au jeu et à la créativité. Mais s’ils fonctionnent
comme des schèmes directeurs d’un ensemble de réseaux associatifs,
ils deviennent le noyau central organisateur de la création. La troisième
phase consiste donc à trouver un code organisateur et à lui faire prendre
corps, c’est-à-dire le mettre en œuvre dans un matériau, écriture, peinture,
danse etc. Le code ne peut se réaliser qu’en recevant du créateur un
corps, le corps de l’œuvre, que ce code va modeler, animer, doter d’une
forme. La quatrième phase est la composition proprement dite de l’œuvre,
avec une intervention active du conscient, par exemple le travail du
style en littérature, l’écriture musicale, picturale ou scénographique... La
cinquième et dernière phase revient à produire l’œuvre au dehors, soit
détacher définitivement l’œuvre de soi, l’exposer au public, affronter
les jugements ou les critiques. Le créateur peut alors avoir peur d’être
dépossédé ou que sa création ne s’avère mauvaise et détestable pour le
public.

En définitive, la créativité s’avère présente en chacun d’entre nous, elle
est liée à la qualité de notre rencontre avec l’environnement et elle peut se
développer durant la vie tout entière. En revanche la véritable création ne


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



206 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

concerne que quelques génies, capables de donner à leur propre pulsion
créative une dimension universelle, au-delà de l’intime, en intégrant
les cinq étapes selon D. Anzieu du processus créateur, en inventant un
nouveau code esthétique et en réussissant à inscrire leur création dans
le corps d’une œuvre. La créativité est la potentialité créative chez tout
un chacun, capable de réaliser diverses productions qui ne deviendront
pas toutefois des chefs-d’œuvre pour la postérité, alors que la création
authentique désigne des œuvres achevées, au retentissement universel.

Quelques aspects de cette dynamique créatrice évoquée par D. Anzieu
peuvent apparaître dans les groupes à médiation thérapeutiques, notam-
ment la sollicitation de sensations, d’émotions, d’images, mais en
aucun cas l’ensemble du processus, qui s’enracine dans la mise à jour
d’éléments inconscients. Du côté des médiations thérapeutiques, c’est
essentiellement le registre du préconscient qui est sollicité, souvent pour
accroître les possibilités de jeu avec les images et les mots : l’activité
du préconscient consiste précisément à lier les images, les affects et les
représentations de mot.

N

Différence entre création artistique
et « création schizophrénique » : A. Ehrenzweig

Ehrenzweig, un proche de M. Milner, dans L’Ordre caché de l’art a
décrit trois phases dans le processus créateur tant dans la littérature que
dans les arts plastiques et la musique : la phase schizoïde, qui est une pro-
jection inconsciente de matériaux intolérables (fantasmes) dans l’œuvre,
suivie de la phase maniaque de dédifférenciation, définie comme un
balayage visuel des éléments projetés tel que l’artiste les réunifie, nommé
scanning inconscient. Cette vision globale indifférenciée donne à l’artiste
un aperçu d’ensemble de son œuvre encore incréée. Enfin la troisième
phase dépressive permet la réintrojection dans le moi de surface de ce
qui est perçu comme un chaos (inconscient). On pourrait ajouter que
le scanning inconscient serait une forme de sublimation de la pulsion
de voir qui aboutit à la transformation du chaos du processus primaire
en un ordre caché, que l’artiste peut embrasser d’une seule vision
compréhensive, pour fondre les fragments en un matériel indifférencié.
Parmi les nombreux exemples donnés par A. Ehrenzweig, empruntés
notamment aux champs de la peinture et de la musique, les œuvres de
Jackson Pollock, qui donnent le sentiment d’être aspiré et enveloppé
dans le tableau, selon un sentiment océanique typique de la phase
océanique-maniaque : l’espace pictural de cet artiste donnerait à voir



Interaction entre art et clinique : créativité et création 207

le chaos du processus primaire, la vision inconsciente syncrétique et
indifférenciée, qu’il nomme scanning inconscient.

Ehrenzweig définit la créativité comme la possibilité de garder un
contact étroit avec le chaos du processus primaire :

« La créativité garde des relations étroites avec le chaos du processus
primaire — que nous ayons alors le sentiment d’un chaos ou bien
d’un ordre créateur élevé, cela dépend entièrement de la réaction nos
facultés rationnelles. Si elles sont capables de laisser le contrôle dériver
de la focalisation consciente au scanning inconscient, la disruption de
la conscience se fait à peine sentir. Le passage à vide momentané est
oublié au moment où l’esprit créateur remonte à la surface avec une
pénétration fraîchement acquise. Si au contraire les facultés de surface font
une réaction de rigidité défensive et s’obstinent à juger les contenus de la
différenciation à partir de leur propre foyer restreint, alors l’imagerie de la
visualisation profonde, qui s’éparpille davantage sur des bases plus larges,
nous laisse une impression de vague et de chaotique » (A. Ehrenzweig,
1967, p 69).

La création s’effectuera donc à partir de la reprise de cette expérience
par le processus secondaire. A. Ehrenzweig rapproche et différencie
souvent au cours de son ouvrage l’artiste authentiquement créateur du
psychotique qui tente de créer. Il associe ainsi souvent le travail créateur
à ce qu’il appelle « la création schizophrénique ».

« La psychose et la créativité sont peut-être les deux faces d’une même
médaille. Elles sont l’une et l’autre, en un sens, autodestructrices. Mais,
tandis que l’homme créateur peut aborder la décomposition temporaire
du moi dans le rythme de la créativité et réussir une autogénération,
le psychotique en reste à la première phase schizoïde de la créativité »
(p. 165).

Ce dernier ne réussit donc pas à dépasser la phase initiale de fragmen-
tation schizoïde, qui correspond à la projection de matériaux intolérables,
il échoue à transformer le chaos du processus primaire en un ordre
cache qu’on puisse embrasser d’une seule vision compréhensive, alors
que l’artiste peut réunifier les fragments projetés en un syncrétisme
inconscient et réintrojecter les matériaux dans l’ordre secondaire pour
faire œuvre. Le terme de « création schizophrénique », employé par A.
Ehrenzweig, semble toutefois discutable, dans la mesure où le vécu du
schizophrène relève moins d’un véritable processus créateur que de la
projection contrainte d’une souffrance inélaborable.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



208 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

CRÉATIVITÉ ET GROUPES THÉRAPEUTIQUES
À MÉDIATION (BERNARD CHOUVIER)

L’imaginaire tient une place prépondérante dans la vie psychique.
Il est le lieu interne où se rencontrent les processus primaires et les
processus secondaires. Développer la créativité du sujet en s’étayant
sur des médiations artistiques, en ouvrant la voie à la symbolisation,
permet d’apporter une aide efficace au traitement des pathologies limites
et psychotiques.

Un groupe thérapeutique usant de médiations artistiques n’est pas
un simple atelier. Il est essentiellement centré sur la compréhension
et l’analyse du champ transférentiel qui vectorise les relations des
participants entre eux et avec le thérapeute, autour d’une activité créatrice
remplissant des fonctions médiatrices. L’atelier se structure selon une
autre perspective, dans la mesure où il se focalise en premier lieu sur
l’expressivité de la démarche créatrice. Il vise avant tout à permettre à
chaque membre du groupe de livrer une part de lui grâce à l’intermédiaire
de la pratique d’un art. Si apparaissent des effets thérapeutiques, ce
ne peut être que de surcroît. La catharsis qu’induit l’expression est de
nature narcissique et sa durée demeure éphémère. Seule l’élaboration
thérapeutique offre la possibilité d’inscrire durablement les changements
opérés dans le fonctionnement psychique.

N

Cadre et dispositif pour le groupe à médiation

Créer un groupe thérapeutique à médiation ne se décrète pas a priori
mais demande une réflexion préalable et une analyse qui se prolonge
pendant toute la durée du groupe. Il ne peut s’agir du désir d’un seul
thérapeute, mais d’une décision partagée : les thérapeutes se mobilisent
personnellement à la fois dans le choix d’une médiation et dans leur
capacité d’anticipation d’un fonctionnement groupal autour de cette
médiation. L’attention qu’ils déploient à ce niveau, lors des entretiens
préliminaires avec les enfants et leurs familles ou les patients adultes,
est décisive pour la mise en œuvre des investissements nécessaires à
l’enclenchement du processus thérapeutique. Faire attention à ne rien
négliger dans la démarche implicative des parents comme des enfants,
mais aussi créer une enveloppe de confiance et de conviction susceptible
d’entraîner une adhésion suffisante au dispositif, c’est-à-dire prêter à
la situation une attention communicative, telle que la mère est capable
d’en témoigner à l’égard du bébé (Bion, 1970). Tel est le coût affectif de
l’alliance thérapeutique.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 209

Le médiateur n’est donc ni imposé, ni improvisé. Car s’il n’est pas
suffisamment investi par le couple thérapeutique, il ne peut réellement
remplir ses fonctions d’intermédiaire et de dépôt transférentiel pour
l’ensemble du groupe. Comme le demande Marion Milner, l’analyste
doit être « amoureux du médium choisi » (2000). Les enfants ou les
patients adultes ne peuvent prendre intérêt à de telles pratiques que s’ils
perçoivent, s’ils sentent intuitivement qu’elles ne sont pas des ersatz mais
des préoccupations authentiques des soignants. Il ne s’agit pas d’écrire
pour écrire, ni de peindre pour peindre, mais bien plutôt de mobiliser le
moi-plaisir pour ouvrir le libre jeu des flux pulsionnels et émotionnels.

Mais si la mise en place du dispositif demande une attention toute
particulière des co-thérapeutes, elle suppose également la participation
active de l’institution d’accueil. Le cadre institutionnel demande en effet
à être sollicité activement. La reconnaissance du groupe à naître est
assurée par la connaissance qui en est portée aux instances directrices
comme aux instances de partage. Ainsi, chacun au sein de l’institution
est amené à être informé du sens de la présence d’un enfant ou d’un
adulte dans un groupe donné. Les choses ont été dites et explicitées
aux différents niveaux, de telle façon que le méta-cadre institutionnel
soit en mesure d’assurer la fonction contenante qui est la sienne. Un tel
assentiment général se traduit concrètement par l’attribution de locaux
suffisamment adaptés et aménagés, par un respect partagé par tous du
cadre du groupe et par la mise en place d’un second temps consacré à
l’élaboration.

À cet égard, le lieu où se déroule le groupe n’est jamais un lieu neutre.
Il est souvent multifonctionnel à l’intérieur de l’institution et il faut
du temps pour qu’il devienne le lieu du « groupe-peinture », le lieu
du « groupe-modelage », ou le lieu du « groupe-conte » par exemple.
Comment créer un espace spécifique qui ne soit pas réductible à un
acte et qui persiste dans son identité de cadre, d’une séance à l’autre ?
Cela nécessite une énergie particulière de la part des thérapeutes et un
consensus institutionnel. L’institution, si elle est déniée dans sa fonction
même de méta-cadre, fait retour d’une manière ou d’une autre, sous
forme effractive, dans le cadre même du groupe.

Dans le cadre d’un lieu de soin pédopsychiatrique, il est décidé de mettre en
place un groupe thérapeutique peinture. Deux thérapeutes sont mobilisés et les
conditions de mise en place du groupe sont élaborées en équipe. Les enfants
sont choisis à partir d’indications formelles et précises des consultants. Un
seul détail manque : la salle ou doit se dérouler le groupe. Ce n’est qu’après
de multiples problèmes mettant en cause la direction et l’organisation des


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



210 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

locaux, que la salle choisie trouve un aménagement suffisant ou tout au moins
adapté à l’utilisation du médium « peinture » avec un public aux agissements
imprévisibles. Après maintes discussions et ajustements institutionnels des
rideaux plastiques sont installés dans la pièce et des vêtements protecteurs
adaptés sont prévus pour chaque participant afin que l’activité peinture
s’effectue dans de bonnes conditions et que le groupe puisse fonctionner
normalement.

Une fois le choix opéré qui tienne compte de l’investissement réel
aussi bien que du besoin constant de renouvellement pour éviter la
chronicisation, se pose ainsi la question de la mise en place du cadre.
La nécessité d’un ajustement entre la représentation préconçue, la repré-
sentation adaptée et la réalité de la mise en œuvre du dispositif vont de
pair avec la prise en compte des indications. Les pathologies concernées
par le groupe à médiation dépendent du contexte institutionnel et de sa
souplesse d’adaptation. Les pathologies limites de l’enfant, telles que
les a répertoriées R. Misès (1990), ainsi que les patients états-limites
adultes, sont peut-être les plus à mêmes de tirer profit de l’usage des
médiations. Mais les enfants autistes et psychotiques, de même que les
patients psychotiques adultes, peuvent aussi bénéficier de ces dispositifs
thérapeutiques, à condition néanmoins qu’ils s’inscrivent à l’intérieur
d’une prise en charge plus globale, comme l’hôpital de jour (Brun,
2002b).

Les patients retenus pour le groupe vont avoir besoin, pendant tout
un temps de régulation préliminaire, de s’approprier et le cadre et le
dispositif, ce qui exige de ces derniers une suffisamment grande plasticité.
Rien ne peut se passer comme prévu ou plutôt, tout demande à être
négociée afin qu’advienne une dynamique psychique de nature groupale
co-étayée sur la psyché des thérapeutes. Le médiateur n’apparaît dans
ce premier temps d’adaptation que comme un objet de négociation
intersubjective. Il ne peut fonctionner dans sa spécificité qu’une fois
mis en place les réglages successifs de l’appareil psychique groupal.

Ainsi, par exemple, les thérapeutes d’un groupe d’enfants limites choisissent
comme objets médiateurs des instruments de musique1 : au début de la
séance, les instruments sont installés au centre de l’espace ; mais, pendant le
temps d’accueil préalable à la mise en jeu, les enfants se montrent très vite

1. Groupe animé par Pascale Maddalena et Pierre Weber L’élaboration clinique du groupe
était assurée par Françoise Nadal. Ce type de groupe s’inscrit dans le cadre des activités
spécifiques d’un CMP.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 211

perturbés par cette présence tentatrice et transgressent la règle en prenant en
main les objets convoités... Une certaine agitation s’ensuit qui bloque le bon
déroulement du groupe. Les thérapeutes élaborent cette situation critique avec
leur superviseur et conviennent d’apporter quelques changements au dispositif.

Afin de marquer respectivement la différenciation des temps et des
espaces internes à la séance, décision est prise de recouvrir d’une
couverture les instruments de musique durant l’accueil des enfants. La
couverture constitue un enveloppement des objets qui les masque à la vue
des enfants. La levée du voile va opérer magiquement la présentification
des objets qui vont prendre, de ce fait même, une puissance évocatrice
accrue et susciter une nouvelle appétence symbolique. En effet, chaque
instrument est là pour évoquer autre chose que lui-même et favoriser
le travail de métaphorisation au cours des jeux interactifs entre les
enfants. L’enveloppe couvrante permet non seulement de respecter le
temps préparatoire, mais aussi de redonner à l’objet médiateur un attrait
renouvelé par le jeu du cacher/montrer. La couverture tient, contient et
maintient les objets hors du percept visuel, pendant le premier temps
du groupe. Recouvrir les instruments après le temps de jeu signifie
l’arrêt de la séance : les objets sont à nouveau recouverts et redeviennent
des instruments de musique. Les enfants eux-mêmes sortent du jeu :
« On peut redevenir des petits garçons » comme le faisait remarquer
un des enfants du groupe. Les enfants souhaitaient « bonne nuit » aux
instruments, sûrs de les retrouver la semaine suivante, intacts parce que
protégés, appartenant à ce groupe et à personne d’autre.

Le temps de reprise et de mise en mots, entre la fin du jeu et la fin
du groupe annonce la séparation. Apaiser les tensions en cachant les
instruments permet à ce temps de se dérouler de façon plus tranquille,
même s’il reste un moment difficile. Pour ces enfants, la limite entre le
réel et l’imaginaire reste encore floue. Les rituels d’entrée et sortie du
jeu, différents des rituels d’entrée et de sortie du groupe, prennent donc
toute leur importance.

En même temps qu’est mise au travail la fonction de contenance,
l’alternance de la présence et de l’absence favorise l’intégration des
contenants de pensée et le développement du processus de représentation.
Naturellement, la complexité du travail psychique entrepris suppose un
accompagnement thérapeutique individuel et/ou familial dans le cadre
de l’institution. On voit, grâce à cet exemple, combien une modification,
un ajustement interne est parfois nécessaire pour rendre au dispositif sa
pleine efficacité symbolique.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



212 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Enfin, la supervision est un temps indispensable pour assurer la
régulation du groupe. Les affects contre-transférentiels sont déposés
et analysés afin de permettre aux thérapeutes d’affronter et de surmonter
les difficultés que ne manquent pas de rencontrer le groupe, tant dans
son fonctionnement propre que du fait de circonstances inopportunes.
Grâce au travail de la supervision, les thérapeutes sont conduits à ne
pas céder à l’abattement, à tenir face à l’excitation et à la dispersion,
enfin à opérer un ré-illusionnement salutaire après les moments de crise.
Sans ce contre-balancier, le groupe risque de sombrer dans les ornières
de l’habitude et de faire l’objet d’un désinvestissement qui le conduit
à n’être plus qu’une enveloppe vide au sein de laquelle il ne se passe
plus que ce qui se passerait, de toute façon, en dehors de lui. Sur le
plan économique, la reprise élaborative avec un tiers ouvre à la relance
de l’énergie libidinale groupale et à l’entretien, voire à la restauration
des liens d’attachement. Sur le plan dynamique, les échanges et les
constructions inter-séances dégagent des perspectives nouvelles pour
affronter les crises et dépasser les situations conflictuelles.

Une supervision extérieure est souvent considérée comme un luxe
par certaines instances institutionnelles. Pour pallier ce manque, qui
n’est compréhensible que par un fourvoiement de la politique du soin,
il est possible d’instaurer, à l’intérieur de l’établissement, des modalités
spécifiques d’accompagnement des groupes à médiation. Il suffit alors
de faire appel à un autre thérapeute non impliqué dans le groupe et de
mettre en place un cadre de travail régulier ou informel si les conditions
intra-institutionnelles n’offrent pas d’autres opportunités. On comprend
donc qu’il importe, avant tout, de manifester un désir ferme et sans faille
de mettre en œuvre des groupes à médiation pour que des décisions
résolutoires aboutissent, quitte à accepter différentes adaptations et
aménagements.

N

Imaginaire, élan créateur et économie groupale

De même que les linguistes parlent d’embrayeur du discours, il est
permis de qualifier les objets médiateurs d’embrayeurs d’imaginaire.
Spontanément, l’enfant a recours aux objets et aux images pour mobiliser
ses ressources psychiques. Comme l’a montré D. W. Winnicott, le jeu et
plus spécifiquement le dessin ont un rôle central pour la maturation de
l’enfant, dans la mesure même où ils vectorisent la fantasmatisation et
favorisent la construction des objets internes. Les imagos parentales sont
intégrées comme figures prototypiques de l’intersubjectivité et premiers
organisateurs des relations groupales.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 213

Le problème survient lorsque ces médiateurs naturels sont en panne
ou font défaut. Le groupe à médiation a pour fonction première de
pallier ces manques. Quand le playing n’est pas en mesure de servir
de mode d’organisation interne du rapport aux jouets et aux objets
matériels basiques, il importe de proposer à l’enfant un modèle externe à
introjecter à partir d’un cadre transférentiel structurant. Pour ces enfants
qui ne savent pas jouer sans détruire ou qui n’ont pas véritablement
accès au jeu, les médiations du groupe thérapeutique viennent relancer
la dynamique de la symbolisation. Avec les patients adultes états-limites
ou psychotiques, il importe de la même manière, de réhabiliter l’activité
ludique, dans sa fonction de redéploiement de l’énergie psychique.
Réapprendre à jouer et à mettre du « jeu » dans les mécanismes mentaux,
pour redynamiser les automatismes et les stéréotypies, est une des tâches
premières des groupes à médiation avec ces patients. On peut dire ainsi
que l’objet médiateur est un facilitateur de la processualisation interne. À
ce niveau, deux registres sont déterminants pour la mise en place d’une
fantasmatisation structurante : l’élan créateur et l’économie groupale.

La créativité de l’enfant, selon les types de pathologies rencontrées,
demande soit à être canalisée, soit au contraire à être stimulée. L’em-
ballement créatif ou la stérilisation des flux de production interne sont
les dérives à combattre. Tantôt l’enfant déborde en tous sens ; il est
surstimulé par les excitations perceptives et la destructivité interne prend
le dessus, le poussant à anéantir l’objet trop excitant. Tantôt l’enfant est
en retrait du monde, il reste insensible à toute présence et les purs flux
sensoriels suffisent à remplir son espace psychique. Dans un cas comme
dans l’autre, le thérapeute a affaire avec la régulation de la créativité,
qu’elle soit excessive ou tout simplement manquante. Comment agir
sur les flux pulsionnels qui régissent le processus créatif ? Comment
freiner, restreindre ou à l’inverse redynamiser les mécanismes psychiques
à l’œuvre ?

Dans le cas où le groupe est suffisamment équilibré, une osmose
s’opère et l’harmonisation s’installe, au fur et à mesure des séances,
entre l’excès et le manque. Mais, dans la plupart des cas, l’aide active
des thérapeutes est requise. Soit l’un d’entre eux soutient et stimule
individuellement la recherche créative d’un enfant, pendant que l’autre
reste présent à l’ensemble du groupe, soit il est nécessaire d’isoler, un
temps, celui qui, trop intempestivement, fait montre d’un imaginaire
luxuriant. Cependant, quoi qu’il arrive, il importe que les thérapeutes
manifestent leur intérêt constant pour la médiation artistique choisie
qui demeure, par principe, le vecteur d’attachement, d’unité et de sens.
Ainsi, les débordements créatifs demandent à être précisément distingués


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



214 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

des débordements transgressifs. L’imaginaire de l’enfant a à être guidé,
canalisé, orienté vers le médium, mais jamais à être frappé d’interdit, car
c’est par l’objet créé qu’il accède à la symbolisation.

L’autre registre essentiel est celui du groupe. Dans la mesure où le
clinicien sait combien la dimension groupale est cruciale, il va pouvoir
déployer un dispositif thérapeutique qui mette en congruence la place
des médiations avec les différentes interactions qui surviennent au cours
de l’évolution d’un groupe. La synergie psychique s’opère ainsi autour
et à partir des objets médiateurs comme embrayeurs.

Quelles que soient les stratégies qu’elle déploie, s’opère avec la
création de type artistique un décollement de la réalité vers l’imaginaire.
Entrer dans le monde de l’art, c’est quitter le monde du quotidien pour
pénétrer dans l’ailleurs. Cet ailleurs est quelquefois de nature utopique,
lorsque l’on s’embarque pour une île inconnue qui réserve maintes et
maintes surprises. Mais souvent la réflexion rationnelle reprend le dessus
et le charme tombe. Quand la critique sociale et politique occupe tout
l’espace au détriment de l’étrange et de l’insolite, l’utopie perd de sa
puissance symbolique et devient assimilable à un traité ou à une étude
théorique.

L’ailleurs artistique est une transformation du réel par l’opération d’un
enchantement. Tout se passe comme si soudain, le monde extérieur était
suspendu et comme si une réalité autre se substituait à lui. Au point que la
néo-réalité peut devenir le vrai monde et que le quotidien n’apparaît plus
que comme une parenthèse qu’il faut subir par simple nécessité, dans
l’impatience de retourner dans l’espace d’enchantement que représente
la pratique artistique. S’il n’est pas utopie, cet espace n’est pas non plus
vision délirante, même s’il risque de le devenir par contagion. C’est la
pratique elle-même qui engendre son aura de plaisir ; dès qu’elle cesse,
la relation au monde rétablit l’épreuve de réalité et la césure avec l’objet
fait renaître la souffrance du manque. Plus cette souffrance est aiguë,
plus l’envie de retourner de l’autre côté devient pressante.

Le recours à la magie de l’art, tant qu’il est soumis au contrôle du
groupe, reste limité dans l’espace et le temps en évitant de se transformer
en échappatoire.

On peut parler d’une sorte de transe qui accompagne l’acte créateur.
Les membres du groupe sont comme coupés du monde pendant la
réalisation d’un dessin collectif, pendant le récit d’un conte ou pendant
une séance de marionnettes. Le groupe, comme le sujet individuel, se
constitue une bulle qui l’isole et le protège de la réalité extérieure et le
met en position favorable pour l’expression de sa créativité. Tous les



Interaction entre art et clinique : créativité et création 215

dispositifs mettant en jeu des médiations artistiques convergent sur ce
point et ouvrent ainsi la voie aux transformations psychiques souhaitées.

N

Dépasser le clivage de l’objet

Dans les groupes avec les enfants ou les adolescents limites, l’objet est
un objet partiel et clivé, dans le meilleur des cas, ou un objet attaqué et
détruit. La restauration de l’objet passe par le médiateur comme vecteur
potentiel de subjectivation. C’est l’intégration d’un objet restauré qui a
le pouvoir de subjectiver et cette intégration nécessite ces intermédiaires
que sont l’objet matériel qui s’interpose et le thérapeute qui en dispose.
L’objet médiateur devient le support indispensable à la mise en œuvre
d’un transfert qui prenne sens.

L’objet est à utiliser et à faire travailler dans le sens d’une remise
en perspective inter-instancielle. Les mécanismes psychiques mobilisés
peuvent se comprendre en termes de conjonction et de disjonction.
Mettre au travail cette complémentarité paradoxale ouvre la voie à
la symbolisation. Le modelage, la peinture ou le collage collectif qui
se créent sont à la fois des réalisations qui rendent présente l’unité
conquise de l’objet primaire et des témoignages vivants de la période
antérieure du clivage. Le moment clé de l’unification objectale est
travaillé symboliquement par la création groupale qui, peu à peu, prend
forme et sens dans une globalité réunifiée dans une même matière et dans
un même lieu. Mais, ce qui importe le plus à signifier à ce niveau, c’est
la persistance active, au sein même de la production du groupe, des états
antérieurs. La destructivité et l’attaque, l’idéalisation et la perfection
sont contenues à l’intérieur de ce qui est créé, comme des moments
constitutifs et comme des stigmates de ce qui est en train d’être dépassé.
Le processus psychique qui caractérise la position dépressive selon
Mélanie Klein est ici externalisé et mis au travail au sein du processus
groupal de création.

La résultante concrète de la démarche apparaît parfois rapidement,
parfois au bout de longues et difficiles séances marquées par une
destructivité massive et où les thérapeutes n’ont d’autre alternative
que de tenir : soutenir, contenir et maintenir aussi bien la psyché des
participants que le dispositif groupal lui-même. Ce moment correspond
à une co-présence du clivage et de l’unité objectale. L’objet est là à la
fois uni et clivé dans l’objet médiateur, produit et créé groupalement.

Aussi est-il possible de concevoir un objet capable de cumuler en son
sein ces fonctions psychiques antagonistes. L’action de créer dans le
groupe thérapeutique permet véritablement de donner le jour à quelque

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



216 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

chose qui n’a pas forcément de valeur esthétique, qui n’est pas forcément
valorisé par le groupe, qui n’est pas forcément conservé et qui peut même
être aussitôt mis à l’écart ou au rebut. Pourtant ce quelque chose, relégué,
oublié mais conservé dans le fond d’un placard, garde la trace et porte la
marque d’une étape décisive et préparatoire à l’évolution élaboratrice du
groupe.

Ce type de production groupale qui constitue un objet uniclivé (cf.
chap. 3) est une réalisation commune qui ouvre au dépassement du
clivage par sa concrétisation unificatrice. La double face, bonne et
mauvaise, d’une figurine modelée dans un atelier, la double perspective,
exaltante et dépressive, d’un collage effectué en groupe, les configura-
tions internes, positives et négatives, d’un dessin réalisé collectivement,
rendent compte du mouvement spécifique de la médiation qui s’opère, à
la fois dans le clivage et l’unification de l’objet. Malgré les oppositions
et les antagonismes, l’unification de l’objet est devenue un fait tangible,
réel, perceptible dans le résultat concret du travail de création, et qui
peut dès lors être introjecté par chacun des membres du groupe à leur
propre rythme, dans la mesure même où cet objet médiateur constitue
l’objet manifeste qui met en évidence une phase groupale décisive. Au
bout du compte, l’ambivalence se fait jour et donne un sens nouveau à
l’objet pris dans sa totalité. L’ambivalence va pouvoir prendre corps dans
le transfert groupal, à partir des productions qui apparaissent après le
moment charnière de l’objet uniclivé.

On trouve une exemplification de ce type de travail médiateur avec
l’utilisation ou la construction des monstres. Dans certains groupes
thérapeutiques, les patients peuvent mettre ces figures monstrueuses
au travail dans le cadre de jeux de rôle ou de jeux psychodramatiques.
Soit les monstres ont été construits, auparavant, collectivement, soit ils
ont fait l’objet d’une mise au point individuelle encadrée et supervisée
par les thérapeutes comme par exemple avec des marionnettes façonnées
en papier mâché et peintes par celui ou celle qui les a créées.

Le succès des « Pokémons » auprès des enfants, s’explique ainsi. Ce
sont des Pocket Monsters, des petits monstres de poche qui sont au
service de ceux qui les détiennent. Ils peuvent avoir d’immenses pouvoirs,
mais leur miniaturisation en assure la maîtrise et le contrôle.

De même, les Dragon Ball Z ont acquis une popularité autant chez
les enfants que chez les adolescents et les adultes, car ils permettent
de mettre en scène des mouvements hyper-agressifs, pourtant source de
fascination, et d’externaliser les pulsions destructrices contenues dans le
monstrueux.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 217

Le monstrueux joue sur la dialectique du cacher/montrer. Le monstre
exhibe l’in-montrable, le hideux, l’horrible, ce qui est contre nature.
Le monstre affiché, exhibé, étalé aux yeux de tous rassure contre le
monstrueux qui, lui, est enfoui au plus profond dans l’inconscient.

Le dragon est lui aussi un objet uniclivé. Il est construit de bric et
de broc. Il est un assemblage d’éléments hétéroclites qui, selon les
cultures, peuvent être nombreux et variables. Construire un dragon relève
d’une performance jubilatoire qu’exacerbe la créativité dans la mesure
même où chaque morceau du puzzle peut relever de registres absolument
contraires. Il peut cracher de l’eau ou du feu, voler ou s’enfouir dans
les entrailles de la terre, être recouvert d’écailles, de plumes ou de
poils, avoir des pattes, des ailes et une queue de poisson. Tout est
possible pourvu que les fonctions vitales continuent à s’exercer. Les
débordements imaginaires sont contrôlés et codifiés par la garantie de
l’unité symbolique de l’ensemble. Le dragon contient la peur au double
sens du mot : il la montre et en protège à la fois car il la signifie. La peur
est là sans être là. Elle n’est plus présente mais représentée. On est, de la
sorte, passé insensiblement du conglomérat que constitue le clivé/unifié
à l’alternance présence/absence qui caractérise le jeu du fort-da. Ainsi
a-t-on glissé du côté de l’objet transitionnel

En Chine notamment, le dragon a une place privilégiée, non seulement
dans les mythes mais aussi dans les rituels singuliers qui structurent
les échanges sociaux. Qu’il soit peint, dessiné ou sculpté, la figure
dragonienne est emblématisée. On l’imprime sur les cerfs-volants et
sur les objets de la vie quotidienne, on le construit en objet groupal, on
le symbolise dans le cérémonial socialement mis en scène. Composé de
neuf parties significativement assemblées, le dragon céleste représente
l’achèvement, la forme d’épanouissement du principe Yang. À ce titre,
il symbolise le degré le plus haut de la puissance car il possède en lui la
forme manifeste de la conjuration/annulation des forces mauvaises de
division et de destruction.

N

Investir l’objet : l’idole, la relique et l’icône

Dans la construction groupale de l’objet médiateur, il est à interroger
la dimension relationnelle proprement dite. En quoi et comment l’objet
matériel condense-t-il les modalités singulières du rapport à l’objet
pulsionnel ? En somme pourrait-on se demander : comment l’objet se
profile-t-il derrière l’objet ?

Trois possibilités se présentent pour comprendre ce qui est ici en jeu
avec l’objet médiateur et l’exemple du masque va nous servir de base.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



218 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

Dans les groupes fondés sur la création de masques, l’objet est d’autant
plus investi qu’il est l’objet du plus grand soin. Plus l’enfant, l’adolescent
ou l’adulte va se prêter au jeu, plus la réalisation finale prendra de prix, au
point parfois que certains masques deviennent porteurs d’une idéalisation
extrême. Le masque devient idole, à partir du moment où il n’existe plus
aucun écart entre lui et l’objet. L’ombre de l’objet est tombée sur l’objet.
Toute attaque contre le masque ainsi réalisé va devenir une attaque contre
soi. Il ne saurait plus y avoir de distance, ni de malléabilité. L’objet est
conçu comme parfait et intouchable. Quelque chose de figé s’installe,
qui va bien au-delà de la simple esthétisation. L’objet n’est pas beau, il
est statufié dans une co-présence éternelle avec soi.

On se rend compte que, dans une telle perspective, la création grou-
pale s’englue dans un impossible dépassement. L’idolisation bloque le
processus créateur et risque d’annuler les effets thérapeutiques du groupe.
La relation transférentielle s’épuise dans la contemplation statique d’une
matérialité indépassable. H. Prinzhorn postule l’existence d’une capacité
créatrice propre à tout sujet qu’il appelle la Gestaltung (1922-1984).
L’expression active de cette créativité en puissance est nécessaire à
l’épanouissement de soi. La Gestaltung s’est ici perdue au cœur d’une
matière qu’elle n’est plus capable d’animer, ni de dynamiser. Le masque
n’est plus qu’une coquille vide où s’empêtre le sens.

Une autre manière d’appréhender le masque est de le ramener à
une relation métonymique à l’objet. Le masque est en partie l’objet,
il en est comme la relique, ce morceau du corps du saint qui était
conservé précieusement et qui servait à consacrer un lieu. Le masque
porte la marque de l’objet et il est lié ombiliquement avec lui. Si ce type
de rapport se perpétue et s’enlise, il risque de basculer du côté de la
fétichisation. La relique n’est qu’en partie l’objet et ne peut le figurer
que partiellement. Le masque peut porter les stigmates de l’objectalité
mais il ne saurait y ouvrir totalement, car le sujet reste encore fixé au
caractère primaire de l’objet sans pouvoir amorcer son dépassement.

Le dépassement effectif ne survient qu’avec le rapport de métaphori-
sation propre à l’icône. L’icône symbolise l’objet, elle n’est plus direc-
tement et simplement l’objet. Elle en représente toutes les potentialités
qui peuvent s’incarner ailleurs. Pris selon ce nouveau rapport, le masque
ne se réduit pas à un seul sens, il acquiert une polysémie dynamique. Il
n’a plus de sens unique, il est multiforme et sert d’embrayeur à une com-
munication active avec l’autre. L’altérité n’est plus une menace contre
laquelle il convient de se protéger, mais elle est une ouverture créatrice,
un enjeu stimulant de la rencontre. Le masque devient ainsi capable de
transitionnaliser et de susciter son propre dépassement. Il n’est investi



Interaction entre art et clinique : créativité et création 219

que comme facilitateur relationnel et n’a plus lieu d’être, en dehors de
cette fonction. L’objet iconique est essentiellement un transmetteur, il
n’a pas d’autre valeur que celle d’intermédiaire permettant l’accès à
l’objet et de vecteur d’enrichissement de la relation qui s’instaure. En
tant que forme iconique, le masque peut constamment ouvrir des voies
nouvelles, dès que sa dimension créative est sollicitée. Masque d’amour
ou de guerre, masque de joie, de colère ou de tristesse, il est l’objet de
toutes les métamorphoses que les variations du modelé ou des marques
de peinture qui l’animent lui font subir. L’icône change, bouge, évolue de
façon originale, tout en demeurant la même chose, c’est-à-dire objet de
représentance qui symbolise la relation transférentielle sur le thérapeute.

Idole, relique ou icône, l’objet médiateur trouve des sens divers au
cours de l’évolution du groupe à médiation et, à chaque fois, il témoigne
de l’état actuel des relations à l’intérieur du groupe. Aussi importe-t-il
au plus haut point de repérer et d’analyser la manière dont chacun des
participants traite l’objet, quand le groupe n’est pas encore constitué
comme tel. Par la suite, c’est le fonctionnement groupal lui-même qui va
inférer directement la manière d’utiliser l’objet et de l’impliquer au sein
des relations transférentielles.

Les actes symboliques sont les étapes décisives qui permettent d’inté-
grer et de processualiser les données du sens jusqu’ici inaccessibles. Ce
ne sont pas des actes en eux-mêmes symboliques mais des actes qui sont
les esquisses, les balbutiements et les points de départ de la mise en œuvre
d’une symbolisation. Les patients dans le groupe thérapeutique mettent
en jeu les objets médiateurs, les mettent en scène et les vectorisent
de manière spécifique. Chacune de ces opérations médiatisées est à
considérer comme un passage par l’acte et non plus comme un passage
à l’acte (Roussillon, 2002).

N

L’émergence de la créativité

Une fois la médiation choisie et le groupe mis en place, se pose
la question de la mobilisation d’une part et de la régulation d’autre
part de la créativité. L’instauration du cadre et des règles du groupe a
pour contrepartie nécessaire, dès qu’on touche au domaine artistique,
l’émergence des fonctions créatrices.

Même lorsqu’on se base sur des médiations déjà-là comme les marion-
nettes ou le conte, les choix opérés, les jeux groupaux et les relances de
l’imaginaire relèvent de l’action innovante. Il n’est pas de moment dans
le groupe, pour peu qu’on y soit attentif, où la créativité ne soit sollicitée,
dans des échanges interactifs entre les thérapeutes et les patients. On est

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



220 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

en mesure de discerner cinq registres d’expression créative au sein du
fonctionnement groupal, registres auxquels le thérapeute se doit d’être
sensible s’il veut maintenir et développer le potentiel évolutif du groupe :
l’étonnement, l’originalité, la pensée décalée, l’épuisement du thème et
la jubilation.

N

L’étonnement

Il existe une tension dynamique entre le maintien des invariants
du cadre et l’attention particulière à ce qui sur-vient dans le groupe.
Soit le thérapeute considère ce point comme un élément négligeable et
insignifiant car non prévu dans le dispositif, soit, au contraire, il en fait
cas de manière insistante, car il y décèle le germe d’un aménagement
particulier, une idée nouvelle à cultiver et à faire fructifier. Pour mieux
saisir l’importance de cette attitude, une comparaison a son utilité.

Quand les préhistoriens se penchent sur les peintures pariétales des
grottes pour en proposer une interprétation, deux positions antagonistes
se présentent. Soit on effectue, à la manière d’André Leroi-Gourhan,
une lecture statistique des figures peintes pour réaliser une typologie
d’ensemble, soit on s’attache aux éléments atypiques, aux données
singulières qui constituent des faits énigmatiques, mais qui peuvent offrir
de nouvelles clés à la compréhension interne de la démarche picturale de
l’époque. Ainsi, dans les cavernes de Lascaux, une peinture singulière
attire l’œil du visiteur. Il s’agit d’un animal non reconnaissable que
les chercheurs ont surnommé « la licorne ». De nombreuses hypothèses
ont été avancées à son propos pour chercher à en comprendre le sens.
Georges Bataille a observé cette image insolite avec une sensibilité
toute poétique. Mais, si l’on s’en tient à un registre scientifique, on
y découvre un homme masqué, recouvert d’une peau d’animal et s’ouvre
alors une nouvelle compréhension du rôle des peintures d’animaux :
c’est l’interprétation chamanique que proposent Jean Clottes et David
Lewis-Williams (2001). Les grottes ont été ornées lors de cérémonies
religieuses au cours desquelles sont invoqués les esprits représentés par
les figures animales.

Découvrir la place de la licorne, c’est savoir être surpris par une
chose singulière, inattendue, apparemment non signifiante mais qui va
permettre de relancer un questionnement et de renouveler un intérêt.
Comme le préhistorien, le thérapeute a à se laisser sur-prendre par ce qui
advient pour lui, à accorder une place, sinon prépondérante, du moins
nécessaire à l’ouverture de nouvelles pistes signifiantes.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 221

Par exemple, dans un groupe conte utilisant Le Petit Poucet, l’un des enfants
autistes pose de manière récurrente la question du devenir de l’ogre. Au lieu
d’évacuer cette question en la référant uniquement à une reprise répétitive
de l’angoisse propre à cet enfant-là, les thérapeutes en ont fait l’occasion
d’une réflexion générale sur la fin du conte, ce qui a ouvert à une recherche
approfondie sur les diverses versions disponibles. N’est-il pas opportun, dans
l’usage thérapeutique d’un conte, d’élaborer une issue positive au traitement
du mauvais objet ? La toute-puissance de l’ogre demande à être transformée
en pouvoir actif au niveau symbolique en même temps que disparaît son
incarnation pulsionnelle destructrice. Si l’on n’est pas attentif à cette dimension
cruciale de la fin du conte, on passe à côté d’un mode résolutoire de l’angoisse
par la mise en jeu d’un niveau spécifique de symbolisation.

Et pour le thérapeute, la capacité à se laisser surprendre est en lien
direct avec son renoncement à tout maîtriser. Plus il accepte de lâcher
prise, plus il est ouvert à la surprise. Tout en maintenant strictement
le cadre, il devient sensible à une adéquation asymptotique entre les
objectifs de soin et les évolutions internes au sein du dispositif. Tout
ce qui déjoue l’attente dans le déroulement d’un processus est source
d’innovation, à condition d’y prêter une attention particulière. Sinon, les
éléments susceptibles de générer l’étonnement se résolvent en simples
incidents de parcours ou en données superfétatoires destinées à passer
à la trappe de l’oubli, au profit de la seule valorisation des éléments
susceptibles d’une théorisation classique. La créativité du clinicien est
au prix des entorses aux habitudes conceptuelles. Être sensible à ce
qui survient dans le groupe, c’est se laisser porter par ses intuitions, à
l’encontre de toute forme de prêt-à-penser. Le thérapeute est ainsi en
mesure de faciliter l’Émergence de la créativité chez les patients. Tout
ce qui va contre la répétition et les stéréotypes favorise une élaboration
possible et un dépassement des enlisements de nature psychotique.

N

L’originalité

Le clinicien est un original, du moins gagne-t-il à l’être quand il
s’investit dans les médiations artistiques. Sa sagacité n’a d’égale que sa
curiosité.

Le terme « original » doit être pris dans les deux sens qu’il a géné-
ralement. La version originale d’un film ou d’une chanson représente
la première version, l’authentique, par opposition aux copies qui, d’une
façon ou d’une autre, sont des déformations. En ce sens, la recherche de
l’originalité est précieuse dans le champ des médiations. Chaque groupe,

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



222 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

centré sur la peinture ou l’écriture par exemple, cherche à atteindre
l’authenticité propre à tout commencement. Mieux vaut se lancer dans
une expérience nouvelle, quitte à commettre quelques erreurs, plutôt que
de répéter quelque chose qui a réussi ailleurs mais qui n’appartient pas
en propre à ceux qui le mettent en place. Jamais les circonstances ne
sont les mêmes et il est préférable d’ajouter une touche personnelle et
de se risquer à ses intuitions. Les thèmes, les matériaux et les consignes
peuvent être différents, ainsi que la façon d’enchaîner les séquences à
l’intérieur d’une séance. Les thérapeutes ont à affirmer leur originalité
plutôt que de se plier et se conformer entièrement à un protocole déjà-là.

La seconde façon d’être original est de s’opposer au banal. Le
nouveau apparaît par rapport à un ancien ordonnancement des choses.
Entendons bien qu’il ne peut y avoir d’originalité que sur un fond
de banalité. Comme dans la passation de l’épreuve de Rorschach, les
réponses originales ne valent qu’en se détachant d’un pourcentage élevé
de réponses banales, tout en restant suffisamment en accord avec le
potentiel représentatif de la planche. Ainsi, le clinicien va agrémenter
son groupe d’écriture avec les références littéraires qui lui sont propres.
Il va s’inspirer notamment des jeux surréalistes ou autres pour solliciter
la créativité des enfants, des adolescents ou des adultes du groupe. Dès
lors communique-t-il non seulement son intérêt pour le médium choisi,
mais aussi son goût heuristique. Ne pas rester prisonnier de l’ordinaire,
tel est le sens du recours à l’originalité.

Être original revient à contrarier le cours des choses, à déranger la
configuration habituelle, pour introduire un écart et éviter la répétition
que ne manque pas d’amener la routine. L’originalité, c’est mettre du jeu
dans les rouages d’un fonctionnement psychique qui tend à reproduire
du même. Face aux tendances mortifères de la psychose, elle vient
bousculer les automatismes et les conduites stéréotypées, introduisant
du changement, sans toutefois bouleverser le cadre. Les invariants du
cadre demeurent la condition première de la potentialité intégrative des
transformations internes suscitées par le processus thérapeutique.

N

Pensée décalée

Quand la pensée se perd dans des déductions stériles, il importe de la
relancer d’une manière ou d’une autre. Un moyen sûr et fécond est de
proposer une logique autre. Il s’agit de substituer à la logique linéaire
une logique du décalé. On ne régresse pas des processus secondaires
aux processus primaires, on n’opère pas un saut de l’autre côté, du
côté du rêve, mais on lève le verrou de l’enchaînement raisonné des



Interaction entre art et clinique : créativité et création 223

propositions pour y introduire quelques modifications. Un tel saut du
côté de l’absurde déstabilise et ébranle les défenses trop rigides. Le socle
du réel n’est aucunement mis en péril, mais par contre, la démarche
cognitive découvre là de nouveaux étayages afin d’échapper aux ornières
des répétitions infructueuses. Ce n’est pas de l’association libre, même
si la liberté est mobilisée pleinement, mais plutôt du déraillage contrôlé.
La pensée saute délibérément d’une ligne déductive à une autre, avec la
volonté d’explorer de nouvelles pistes et de créer de nouveaux frayages.
Soit les résultats sont négatifs et l’on abandonne très vite la voie
inféconde qui conduit à une impasse, soit on découvre avec jubilation un
mode de raisonnement qui n’existait pas encore de cette manière et les
effets psychiques en sont d’une grande richesse.

Un premier exemple peut être donné avec l’opposition entre l’ab-
surdité d’une proposition et la vérité d’un raisonnement. Les deux
raisonnements suivants ont la même vérité logique : si le chasseur est
suffisamment adroit, il atteindra facilement le gibier qu’il vise ; si le
chasseur vole dans les airs alors les poules auront des dents.

Sur le plan logique de l’implication, la seconde phrase est aussi vraie
que la première. Mais elle permet d’introduire des jeux de langage,
susceptibles d’assouplir les modalités cognitives trop défensives.

Même les patients atteints de pathologies lourdes sont le plus souvent
capables de développer de telles capacités cognitives quand ils y sont
amenés, de façon contrôlée, à l’intérieur d’un cadre thérapeutique. Ou le
thérapeute a à stimuler la pensée décalée, ou au contraire, il cherche à la
canaliser et à l’encadrer dans l’élaboration de raisonnements reconnus
pour tels par le patient, qui apprend de la sorte à maîtriser le flux interne
de ses représentations jusqu’à l’expression d’un scénario fantasmatique
cohérent (Chouvier, 2000).

Un second exemple va mettre en évidence la fécondité clinique de la
pensée décalée.

Dans un groupe conte avec des enfants autistes et psychotiques, les thérapeutes
partent de l’histoire de Blanche-Neige. Dans la partie jouée qui suit la lecture
du conte, une petite fille de 10 ans rejette aussi bien le rôle du chasseur que
celui de la reine qui s’est transformée en sorcière. On a beau lui dire que le
chasseur a sauvé la vie de Blanche-Neige en tuant à sa place une biche et en
faisant croire à la reine que le cœur qu’il lui remettait était celui de la jeune
fille, elle reste insensible à cette explication et répète à l’envi : « J’aime pas le
chasseur, parce que lui aussi, c’est un menteur ! » Ce qui importe, avant toute
autre considération, pour cette petite fille, c’est la conformité à la réalité. Elle


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



224 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

reste prisonnière d’une logique binaire en tout ou rien et ne peut pas encore
passer à une logique plus complexe, comme celle du moindre mal.

C’est seulement au cours des différents jeux successifs qui se sont déroulés au
fil des séances que l’enfant en question est, peu à peu, parvenue à intégrer
« la logique du chasseur » : « Mentir, c’est pas bien, mais c’est moins grave
que tuer. » Le thérapeute jouant le rôle du chasseur verbalisait, de diverses
manières, pourquoi et comment il en était arrivé au subterfuge du cœur de
biche : « Si je ne ramène rien à la reine, elle va partir à la recherche de
Blanche-Neige et trouver un autre moyen pour la tuer. Comment je peux faire
pour la sauver ? »

Il est évident que, si l’enfant n’avait pas pointé son inquiétude quant
à son besoin de vérité et si les thérapeutes n’avaient pas prêté une
attention particulière à cette situation inattendue, ils en seraient restés
à une compréhension secondarisée du conte, en oubliant sa dimension
archaïque qui se manifeste également à bien d’autres niveaux. Selon les
types de pathologies rencontrées, ce ne sont pas les mêmes dimensions
symboliques qui sont mobilisées.

N

L’épuisement d’une idée

Quand on se contente d’effleurer un thème au cours d’un groupe à
médiation, on limite forcément son impact thérapeutique. Tant que tous
les aspects contenus n’ont pas été abordés et approfondis, il n’est pas
possible d’effectuer une évaluation adéquate de la portée symbolique
de ce thème. Même si certaines représentations sont plus riches que
d’autres, on ne saurait faire un choix sur cette simple affirmation. Une
représentation n’est pauvre qu’en fonction de l’absence de richesse qu’on
lui prête et non parce qu’elle l’est en soi.

Ainsi s’avère l’importance de la contrainte telle que le groupe OuLiPo
la pratique1. Émettre une idée est une chose, aller jusqu’au bout de sa
réalisation en est une autre. Se contraindre à exploiter un filon jusqu’à
son terme représente une idée maîtresse du travail avec les médiations
artistiques. Un thème donné à des ressources insoupçonnées et il n’est
possible de les connaître qu’en l’explorant sous tous ses aspects, qu’en
le triturant dans tous les sens, afin de s’assurer qu’il a donné tout ce qu’il
pouvait donner sur le plan créatif.

1. L’OuLiPo est un mouvement littéraire fondé par Raymond Queneau et quelques autres
pour servir d’Ouvroir à la Littérature Potentielle.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 225

Georges Perec écrit dans le roman La Disparition (1969) sans jamais
utiliser la lettre e. Au-delà de la performance que cela représente, au-delà
de la valeur littéraire du résultat, ce qui intéresse le clinicien à ce propos,
c’est la qualité de l’investissement psychique au cours d’un tel processus
de création. Concentration, persévérance, désir d’accomplissement et
volonté d’achèvement sont au rendez-vous. L’investissement total dans
une tâche et le déroulement complet des étapes successives pour parvenir
à un but déterminé sont autant d’éléments à valeur thérapeutique au sein
du champ transférentiel. Selon la même perspective, Perec se donne
comme consigne créatrice de décrire un lieu de manière exhaustive
dans Tentative d’épuisement d’un lieu parisien (1975). Comme Léon
Tolstoï avait tenté de décrire par le menu, moment après moment, tout
le déroulement d’une journée ordinaire, Perec s’installe dans un café de
la place Saint-Sulpice à Paris et tente de décrire, le plus objectivement
possible, l’ensemble de ce qu’il voit à travers la vitre, sans changer de
place à l’intérieur du café.

L’exercice est peut-être plus intéressant que le résultat : en tout cas,
une telle expérience est grosse de perspectives, elle ouvre au champ des
possibles de l’écriture et donne à tout un chacun l’envie de prendre la
place de l’écrivain : « Et si moi aussi j’essayais ? Si je me mettais à la
fenêtre et si je couchais sur le papier ce qui se passe dans ma rue ? » On
voit le parti qui peut être tiré de tels exercices dans un groupe à médiation
écriture, ou dans un groupe à narration orale avec des patients adolescents
ou adultes. L’idée d’épuisement est porteuse sur le plan métaphorique.
Elle insiste, entre autres, sur le fait de livrer toute son énergie pour
atteindre le but qu’on s’est fixé. À ce titre, la démarche contribue à la
réalisation d’une satisfaction de type sublimatoire. L’énergie pulsionnelle
se consume dans l’accomplissement réussi d’une finalité créatrice.

Centrons-nous sur l’exemple d’un groupe d’adolescents autistes dans une
unité spécialisée. Les soignantes décident, en accord avec l’équipe, de
prendre pour thème annuel la construction d’un pantin grandeur nature. Pour
enthousiasmante que soit l’idée, sa mise en pratique est complexe et difficile.
Pendant tout un temps, les deux soignantes peaufinent le projet avec l’aide
de leur superviseur. Se centrer sur la tâche concrète avec une plasticienne,
mais prévoir également en parallèle des séances de reprise centrées sur
la parole et l’écriture avec les adolescents. Le projet se réalise enfin, mais
nombre d’imprévus, tant au niveau du groupe que de l’institution, mettent
à mal les engagements de départ. Après une phase de désillusionnement
pendant laquelle il est question d’arrêter l’entreprise et de laisser tomber le
pantin au profit d’un autre projet thérapeutique à médiation plus aisé à mettre
en œuvre techniquement, l’équipe se remobilise au cours d’une réflexion

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



226 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

approfondie sur les buts visés. Ce n’est pas la qualité esthétique du pantin qui
est à mettre au premier plan, mais la réalisation suffisamment bonne d’un
objet de projection des représentations imaginaires du groupe. Une fois fait
le deuil du pantin idéal, en discussion avec la plasticienne, qui privilégiait
trop le côté technique au détriment de la créativité et de l’importance de la
parole émise à propos du pantin, le champ est libéré pour l’ouverture de
l’espace fantasmatique. Le pantin n’est plus investi pour lui-même comme
œuvre à exposer, mais simplement comme lieu de projection où se travaillent
et s’élaborent les échanges intersubjectifs entre les membres du groupe autour
des investissements narcissiques de chacun et avec les soignantes en tant que
figures identificatoires et choix d’objet. L’expérience a pu être menée à son
terme, dans la mesure où l’équipe s’était donnée, dès le départ, les moyens
à la fois techniques – avec le concours d’une spécialiste – et thérapeutiques
– avec l’aide de la supervision. Chaque adolescent s’est approprié le pantin
en lui donnant un visage dessiné par ses soins et un nom choisi par lui-même
ainsi qu’une histoire spécifique. Le tout étant représenté par un masque venant
à s’appliquer sur le pantin par l’adolescent lui-même. Au départ ce masque
avait une simple fonction d’idole, chacun des adolescents voulant s’approprier
le pantin en lui donnant un nom et une histoire qu’il voulait imposer à tout le
groupe. Dans un second temps les adolescents se sont servis de ce masque
en lui attribuant la fonction de relique et ce n’est que dans un troisième
temps qu’ils ont pu dépasser ce stade pour lui accorder la valeur symbolique
complète d’une icône ; c’est-à-dire leur permettant d’élaborer une part de leur
propre histoire personnelle. De cette manière le pantin était le support neutre
et malléable que chacun a pu s’approprier subjectivement en lui attribuant des
aventures en lien avec son propre vécu.

Au terme de l’expérience, la question du devenir du pantin se pose. Durant
toute une année, il a été l’objet de soin et d’intérêt. Chacun s’impatientait de
le voir enfin terminé, imaginant par avance son allure dernière, ses différentes
formes selon les personnages qu’il allait incarner. Mais une fois le groupe
achevé, comment penser le devenir de l’objet médiateur ? L’objet qui a rempli
sa fonction médiatrice n’a plus lieu d’être. Seuls perdurent les effets psychiques
dont il a été porteur, seul n’a de réalité que ce qu’il a permis d’introjecter pour
les membres du groupe. Le patin n’existe que lorsqu’il est animé par ceux
qui lui prêtent une fonction psychique. Il n’est nul besoin de l’exposer et de
lui attribuer le statut d’œuvre d’art : il peut finir son existence au fond d’un
placard de l’institution où quelques nostalgiques pourront un jour le retrouver.

L’autre exemple que nous allons analyser pourrait venir apporter la
contradiction à ce qui a été dit précédemment, mais en réalité, ce n’est
qu’en apparence.



Interaction entre art et clinique : créativité et création 227

Il s’agit de la création de totems par un groupe de patients psychotiques de
l’hôpital psychiatrique de Mons en Belgique. Le travail s’est effectué durant
toute une année autour d’un projet structuré mettant en synergie l’ensemble des
composantes institutionnelles. Il s’agissait d’abord pour l’équipe thérapeutique
de faire émerger, pour chaque patient, un désir de création personnelle à
partir d’une représentation symbolique commune, le totem. Une idée en
partage, avec une expression totalement personnalisée. L’accompagnement se
faisait, séance après séance, par le groupe des thérapeutes qui se réunissait
régulièrement avec le responsable de l’unité pour mener à bien une réflexion
analytique. Avec les matériaux et le matériel fourni par l’hôpital, un maître
d’œuvre opérant en la personne d’une sculptrice professionnelle. Des initiatives
personnelles, mais une volonté commune. Un suivi groupal, mais un processus
créateur qui se déroule au plus près du cheminement personnel du patient. Le
totem devient dès lors l’identifiant individuel reconnu sur la base d’un fond
groupal porteur de l’archaïque.

La démarche est lourde et coûteuse en énergie psychique et parsemée d’aléas
tout au long du parcours. Mais la persévérance des soignants et de la
sculptrice avec l’aide institutionnelle ont permis d’aller jusqu’à l’apothéose
finale : une installation-spectacle en vue d’une exposition publique permanente
des œuvres réalisées, à l’intérieur du grand parc de l’hôpital. Il fallait cette issue
magistrale comme gratification narcissique commune afin de récompenser les
efforts soutenus de chacun. Pourtant, nous retiendrons seulement ici la part
strictement thérapeutique de l’entreprise. La médiation totem a pu fonctionner
psychiquement pour les patients car elle s’est inscrite dans une démarche
continue, progressive et persistante, offrant ainsi une possible élaboration
individuelle en groupe, sublimatoire, le processus créateur étant mené jusqu’à
son achèvement, épuisant de la sorte le thème de départ retenu.

N

La jubilation

L’affect dominant dans l’expression créatrice est la joie. De la satis-
faction minimale procurée par la fréquentation d’un objet artistique à la
joie intense et expansive que représente la jubilation, toute la gamme de
l’élan émotionnel positif est susceptible d’être parcourue. La poussée
jubilatoire reste parfois purement intérieure ou, au contraire, se manifeste
de façon externe et bruyante, comme dans le fameux « Euréka ! » que
l’on prête à Archimède découvrant dans sa baignoire la loi de la poussée
des corps. Le plaisir indicible qui accompagne la découverte marquée de
surprise, après le découragement ou l’attente laborieuse, survient aussi
bien dans le domaine de l’inventivité technique et scientifique que dans
celui de l’art. Cette montée d’affects est d’autant plus forte qu’elle est
soudaine. Elle est directement liée à la quête de l’objet et s’apparente

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



228 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

ainsi au sentiment amoureux. Un déplacement de nature sublimatoire
s’est opéré sur une réalité abstraite ou sur un objet matériel qui vient
combler instantanément le manque.

Tel est le cas précisément de Hanold, le héros de Wilhelm Jensen dans
la Gradiva. Dans un contexte inattendu, il s’extasie devant la grâce d’un
bas-relief antique représentant une jeune fille qui marche. Cela devient
chez lui une obsession, lorsqu’il se focalise sur le pied sculpté dans le
marbre et qu’il s’interroge, en rationnalisant sur l’inclinaison supposée
non naturelle de ce pied placé à la verticale. Jensen sait remarquablement
décrire l’objet d’investissement et le ravissement qu’il procure au sujet.
Savoir mobiliser un tel type de plaisir est l’un des enjeux majeurs du
travail avec l’objet créé dans le groupe thérapeutique. Si ces mouvements
psychiques ne sont pas, peu ou prou, activés, le processus psychique de
la médiation ne saurait se réaliser.

À la suite de son analyse du roman de Jensen, Freud lui-même est
tombé amoureux de Gradiva. Lors d’un voyage à Rome, il écrit à son
épouse la grande joie qui est la sienne, lorsqu’il découvre le bas-relief
au Musée des Antiques du Vatican :

« Pense à ma joie, en rencontrant aujourd’hui au Vatican, après une si
longue solitude, le visage connu d’un être cher ; mais la reconnaissance
a été unilatérale, car il s’agissait de Gradiva, accrochée tout en haut d’un
mur » (24 septembre 1907).

Il prolonge son sentiment d’exaltation en installant dans son cabinet
le moulage en plâtre du bas-relief qu’il a fait réaliser. Ainsi peut-il se
ressourcer quotidiennement à la vue bénéfique de « celle qui marche » et
qui, par la puissance même de ses formes, aide symboliquement l’autre
dans sa marche psychique.

Freud éprouvait un plaisir identique, lorsqu’il découvrait une nouvelle
statuette antique chez l’un des antiquaires de Vienne. Il en faisait
rapidement l’acquisition et la « vénérait » quelque temps, avant de la
disposer à une place de choix au sein de sa collection.

Voir l’objet, le contempler, puis en jouir par sa possession et l’installer
dans son « intérieur », tous ces temps relève d’un processus sublimatoire
qui opère sur les pulsions partielles. Les dérives pathologiques de ce
processus conduisent à des excès et des dérèglements qui entraînent la
perte de contrôle du moi. L’une des patientes de Marion Milner (1956-
2008) illustre parfaitement un tel état. Le travail pictural qu’elle réalise
fébrilement au cours de la thérapie la fait régresser à une sensorialité
archaïque, avec un lâcher-prise à la fois psychique et corporel, qui la
conduit à au paroxysme du « hurlement de joie ».



Interaction entre art et clinique : créativité et création 229

De même, Stendhal, visitant le Musée des Offices à Florence, est
saisi d’une telle intensité émotionnelle qu’il en a le vertige et qu’il est
assailli de visions qui le troublent au point de ne plus être maître de
lui-même. La célèbre description qu’il donne de ses ressentis a conduit à
l’établissement du syndrome de Stendhal, à la suite de l’observation de
nombreuses situations similaires auprès de patients souffrant de bouffées
délirantes à l’hôpital de Florence (Magherini, 1989).

Quoi qu’il en soit de ces risques de débordement excessif, la mobilisa-
tion de l’affect de joie dans le maniement des médiations artistiques reste
un moment indispensable pour que des changements puissent advenir.
La joie du thérapeute faisant des recherches pour la mise en place
d’une nouvelle médiation rejoint celle de l’enfant, de l’adolescent ou de
l’adulte, découvrant sa capacité à créer des formes et à les développer
jusqu’à la réalisation d’une production finale susceptible d’attirer le
regard d’autrui et de plaire. Le résultat de ce travail de création étant
exposé ou non, ce qui compte essentiellement est le partage d’affects
auquel il a donné lieu groupalement, tout au cours de son exécution.

N

Le plaisir des mots

Une dimension essentielle au sein du groupe thérapeutique, quelle
que soit la médiation employée, concerne le maniement et l’usage
du langage tel qu’il se déploie à l’intérieur même de la séance. Il ne
s’agit pas de privilégier l’usage de la parole, comme certains ont pu le
faire, en sous-estimant la spécificité de l’objet médiateur. Mais, tout au
contraire, la valorisation des mots est à prendre directement en lien avec
l’usage matériel des objets de médiation. Ce plaisir des mots apparaît
directement lié au développement des échanges entre les participants
du groupe et au plaisir même qu’implique l’entrée en communication
avec l’autre. L’affect de plaisir repérable à ce niveau se situe donc
à la conjonction entre la découverte d’une matière créatrice nouvelle,
l’interactivité porteuse à l’intérieur du groupe et le maniement pure de
la langue. Le mot est pris dans sa matérialité orale primitive et chacun
semble le savourer à la manière d’une friandise. Le plaisir des mots est
concomitant d’un narcissisme oral partagé. Il s’agit là proprement d’une
véritable sensualité particulière du mot libidinalement investi.

Prenons l’exemple d’un groupe-repas avec des enfants limites en période
de latence. La seule voie de décharge pulsionnelle possible dans ce cadre
contraignant est la verbalisation. Les enfants ne peuvent ni se lever, ni passer
à l’acte, durant ce temps de convivialité mais ils peuvent se laisser aller avec

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



230 MÉTAPSYCHOLOGIE DE LA MÉDIATION THÉRAPEUTIQUE

les soignants à l’expression humoristique et au plaisir des mots, comme l’ont
montré C. Avelines et B. Chouvier (2012).

Il importe pour conclure, d’insister sur la place cruciale de la créativité,
aussi bien dans la mise en place d’un groupe thérapeutique que dans
le déroulement concret de ses séances. Aucune routine ne saurait être
admise car elle réduirait la médiation thérapeutique à une banalité sans
intérêt particulier. À chaque fois les thérapeutes ont à se renouveler,
à mobiliser leur engagement institutionnel et leur intérêt propre afin
de mettre en œuvre des affects positifs capables de se communiquer
empathiquement à l’intérieur du groupe. Pour leur part, les participants
seront en mesure d’investir le groupe thérapeutique qui leur est proposé,
d’autant plus qu’ils auront l’impression partagée, de faire partie, non d’un
groupe expérimental ou coutumier, mais d’une expérience thérapeutique
nouvelle et porteuse d’un sens à venir. Les enjeux cliniques du groupe
à médiation sont fonction de la mise en place d’un cadre dispositif
adapté, sans cesse en questionnement, mais aussi de la qualité des
investissements psychiques engagés et du déploiement d’une recherche
active et créatrice d’objets et de méthodes nouvelles.



PARTIE II

Champ thérapeutique

Anne Brun, Bernard Chouvier, René Roussillon

Chap. 9 Le conte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

Chap. 10 Le corps comme médiation médium malléable . . . . . 259

Chap. 11 L’écriture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293

Chap. 12 La médiation sensorielle olfactive . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

Chap. 13 Le modelage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 330

Chap. 14 La photographie de famille . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 343

Chap. 15 Le théâtre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 355

Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 370

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 384



Chapitre 9

Le conte

Bernard Chouvier

LE CONTE EST UN OBJET CULTUREL à multiples facettes et il
importe, en premier lieu de distinguer les différents types de conte

ainsi que les différentes fonctions médiatrices qu’il est susceptible de
remplir1.

Les contes fantastiques, de même que les contes noirs ou les contes
érotiques sont trop spécialisés et trop ciblés pour être retenus dans
la palette des contes à portée thérapeutiques. Du fait même de leurs
contenus très spécifiques, ils relèvent moins de la catégorie « conte » que
de celle de la littérature concernée. Il en va de même avec les contes
philosophiques. Pour fonctionner comme médiation dans le cadre du soin,
le récit considéré doit posséder strictement les caractéristiques propres
d’un conte. Ce sont ces caractéristiques mêmes que nous allons dégager
ici pour en mettre en évidence les capacités de symbolisation. Ce qui fait
d’une histoire un conte, c’est le pouvoir qui est le sien de mettre en scène,
par l’imaginaire, la plasticité interne du psychisme tout en présentant des
modèles structurés et adaptatifs d’intégration et de développement, pour
faire échec à la rigidité et à la désorganisation pathologique.

Le type de conte qui correspond le mieux à ces exigences est le conte
merveilleux. D’une part, il laisse une grande souplesse et une parfaite
liberté du fait même qu’il se situe hors des contraintes du réel et d’autre
part il offre des règles de construction suffisamment élaborées pour

1. Sur le conte, on peut aussi consulter BRUN A. (2012a), « La médiation thérapeutique
du conte dans la psychose infantile et dans l’autisme » in Contes et divans, dir. R. Kaës,
réédit 2012, p. 193-214.



Le conte 233

fournir des bases subjectives structurantes. Il suffit de puiser dans le
vaste répertoire de ce type de contes pour disposer d’un objet approprié
à la mise en place d’un groupe thérapeutique. Nous verrons cependant
que des aménagements spécifiques peuvent être apportés dans le contenu
même du conte.

La richesse interne du conte merveilleux est telle qu’elle fournit les
moyens de mettre en place des utilisations fonctionnelles différenciées
mais complémentaires. Le conte a en effet une portée pédagogique
évidente, dans la mesure où il sensibilise un maniement de la langue et
a sa valeur esthétique. Il ouvre à une amplitude lexicale remarquable et
favorise l’apprentissage des subtilités syntaxiques et sémantiques. Ainsi
la familiarisation individuelle ou groupale avec le conte contribue au
développement cognitif et à l’entraînement mémoriel.

Le conte comporte également une dimension éducative certaine, aussi
bien dans le cadre familial que dans le cadre social. La part surmoïque
dans le conte est manifeste, tant dans la manière dont sont distribuées
les règles de chacun que dans le dénouement. La fin de l’histoire est
en général heureuse et conforme à l’éthique. Les valeurs d’humanité
et de convivialité bafouées par les événements du récit, sont au final
réhabilitées et confortées par la restauration d’une vie émotionnelle
positive.

Au-delà de ces deux fonctionnalités, cognitive et éducative, le rôle et
la portée thérapeutique du conte vont retenir plus particulièrement notre
attention pour la mise en place d’un dispositif de groupe.

LE GROUPE THÉRAPEUTIQUE CONTE

N

Indication

Ce n’est pas un moindre intérêt de la médiation conte qu’elle puisse
concerner tous les âges et tous les types de pathologies. La construction
des dispositifs diffère quelque peu, en raison des différences de publics
et d’institutions, mais la concentration sur un conteur lisant une histoire
ou la contant sans autre support que la voix est la même.

Le groupe conte peut être mis en place dans un centre d’accueil
mère-bébé et il est remarquable de constater, dans un tel cadre, combien
l’attention du bébé est mobilisée au cours du contage. Même les plus
jeunes sont captivés visuellement et auditivement par le conteur. La
voix aussi bien que les mimiques et le regard sont des attracteurs

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



234 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

spécifiques qui mobilisent très tôt la vie psychique par l’intermédiaire de
la sensorialité.

A. Brun (2012a) a mis en évidence l’importance d’un tel dispositif
auprès des enfants autistes et psychotiques. Il peut être appliqué éga-
lement au sein d’institutions de soin prenant en charge les enfants à
pathologie limite ou souffrant de troubles du caractère et du comporte-
ment. Avec les adolescents difficiles et les patients psychotiques adultes
le conte est une médiation appropriée, à condition que le choix des contes
soit adapté aux conditions de l’âge et de la pathologie.

Enfin, dans le cadre des maisons de retraite et des centres de soins
gériatriques, le groupe conte a une efficience thérapeutique reconnue.
Dans ce cas comme ailleurs, l’important est que le dispositif soit
déployé et co-construit avec les participants, en appui sur le méta cadre
institutionnel.

Une fois que les thérapeutes ont établi un choix de contes suffisant, en
lien avec leurs propres intérêts et ceux du groupe à mettre en œuvre, il
importe de se centrer sur les deux étapes essentielles, celle du contage et
celle de la reprise élaborative des contenus fantasmatiques du conte.

N

Le choix du conte

Plus on a à faire à des pathologies régressives, plus le schéma des
contes choisis doit être classique et universel et plus il est nécessaire
d’en répéter le contage au fil des séances, afin que les différents contenus
représentatifs et affectifs soient entendus et intégrés.

Le propre investissement des thérapeutes est sollicité afin que le conte
puisse potentialiser les effets thérapeutiques. Le conteur transmet son
plaisir en même temps qu’il transmet l’histoire. Si son intérêt pour le
conte choisi est émoussé ; l’impact émotionnel du récit est d’autant
diminué.

L’une des façons pour préserver l’intérêt pour un conte est de se
l’approprier entièrement, d’abord en en assimilant tous les détails à force
de le lire et le relire, puis en le réécrivant pour le mettre « à sa main »
et « à sa voix » pour n’en conserver que les variantes qui paraissent
pertinentes dans le cadre du groupe thérapeutique mis en place. Ce travail
adaptatif préparatoire est d’autant plus nécessaire que la constitution de
groupe est soumise à des aléas qui risquent d’en altérer la cohérence.
Plus les thérapeutes ont la maîtrise des textes retenus, plus leur attention
peut se focaliser sur les participants et les interactions groupales.



Le conte 235

En ce qui concerne les effets de contage, ils doivent être modulés selon
la nature et l’état du public concerné. Soit le conteur accentue sa diction
et ses mimiques pour stimuler l’attention de chacun des participants, en
n’hésitant pas à les chercher du regard, soit au contraire, il adopte une
stricte neutralité afin d’éviter un accroissement de l’excitation groupale.
On comprend que de tels ajustements sont cruciaux si l’on veut optimiser
la régulation émotionnelle à l’intérieur du groupe.

Pendant que l’un des thérapeutes conte, l’autre assure la cohésion de
l’ensemble des participants disposés en arc de cercle, afin que l’écoute
soit maximale. Ce premier temps du groupe est fondé sur la réceptivité
affective et cognitive de chacun. Le plein développement de l’efficience
symbolique du conte en dépend.

N

La reprise élaborative

Le second temps du groupe est basé sur l’intervention intégrative
de chacun. Les participants deviennent actifs pour mettre en scène et
mettre en sens les différentes composantes symboliques du conte. La
verbalisation, le dessin ou le jeu dramatique peuvent être utilisés, selon
les circonstances. Soit les membres du groupe associent librement à
partir des signifiants proposés par le conte et sous le contrôle et avec
l’aide des thérapeutes. Soit une partie du conte est jouée ou dessinée.
Dans tous les cas, l’élaboration des contenus symboliques de l’histoire
est proposée au groupe pour que chacun ait la possibilité d’opérer, à
son niveau, l’appropriation subjective des contenus représentationnels
et fantasmatiques du conte. La complémentarité du temps du contage
et du temps de la reprise est assurée par la disponibilité des thérapeutes
qui ajustent la dynamique de la séance aux enjeux transféro-contre-
transférentiels repérés. Le processus thérapeutique se déploie au fil des
séances et dépend à la fois des contenus symboliques rencontrés et de
l’intangibilité du cadre. Pour que le dispositif du groupe conte parvienne
à une finalité thérapeutique certaine, les caractéristiques essentielles
qui définissent le conte comme un processus symbolique tant dans ses
contenus sémantiques que dans sa structure, demandent à être repérées
et rigoureusement intégrées dans les échanges avec les participants et le
groupe lui-même.

N

Le conte, une mémoire réparatrice

Le conteur, quelles que soient ses origines, quelle que soit sa méthode,
est celui qui nous fait passer de l’autre côté, celui qui est susceptible

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



236 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

de lever la barrière du réel pour nous faire goûter, un temps, les délices
d’un monde dégagé de toute pesanteur ; pesanteurs de la vie courante
comme pesanteurs des règles et des interdits. Rien mieux que le conte
n’est en mesure de réaliser, sur une courte durée, ce prodige. Pourquoi ce
mouvement de déssaisissement est-il si rapide et si fécond dans le conte,
qu’est-ce qui en constitue la matrice et de quelle manière se met-elle en
mouvement pour qu’opère la magie du conte ?

Le conte est à l’instar du rêve, sans pour autant nous déconnecter
absolument du monde. Le moi est à même de garder sa lucidité, tout
en acceptant, bon gré mal gré, de lâcher prise. Ainsi, l’univers du conte
est en prise avec les parts les plus cachées de la vie psychique, celles
qui souterrainement agissent sur nos pensées et sur nos actes. Le conte
a à voir directement et indirectement avec les désirs profonds qui nous
habitent, avec les craintes et les peurs les plus enfouies.

Aujourd’hui, plus que jamais peut-être, éprouvons-nous le besoin de
retisser les liens qui nous unissent avec les forces obscures de l’incons-
cient, et dont la lumière trop vive, trop crue du progrès a tendance à faire
oublier l’insistante présence.

C’est grâce à son apparentement avec le jeu que le conte a le pouvoir
de mobiliser les forces du rêve. En tant qu’il met en suspens les instances
du réel, le conte comme le jeu, nous fait communiquer sans dommage ni
appréhension avec le registre du paradoxe.

L’espace du conte est un espace paradoxal. Il est le lieu du non-
lieu, il est le pays du dépaysement. Mais le pays du conte n’a pas
les prétentions formatrices et critiques de l’utopie. Il ne représente pas
un nulle part théorique à visée réformatrice, mais bien au contraire,
un monde délibérément coupé du monde où le désir se délie quand
s’estompe l’angoisse. Le pays des merveilles existe dans le conte comme
le pays de la conjuration de la peur. Ainsi l’espace du conte n’est rien
d’autre que la projection construite de l’espace interne sur l’espace réel,
la réalité sans les lois de la réalité, le vaste monde revu et corrigé par
l’enchantement du monde onirique.

De même, le temps du conte se définit comme un temps hors du temps.
Le « il était une fois » nous délivre des lois de la temporalité. L’avant et
l’après deviennent réversibles, pourvu que les lois propres de la mentalité
magique soient mises en acte grâce à des moyens appropriés. Vieillesse et
jeunesse ont le pouvoir de s’inverser, de même que l’état de mort et l’état
de vie. La puissance du conte agit dans ce sens et elle est aussi capable
de raccourcir ou de rallonger la durée. Le temps des temps archaïques
ne connaît ni contrainte, ni limite. Il est la fantastique résurgence d’un
passé pour toujours révolu bien que toujours porteur du présent.



Le conte 237

Le troisième paradoxe du conte est celui de l’éternelle métamorphose
de l’autre et du même. Quand les agneaux et les oiseaux se mettent
à parler, les loups ne sont plus des loups et les douces grands-mères
peuvent très vite devenir des sorcières. La logique de l’identité disparaît
au profit d’une logique de la mutation. Mais qui va pouvoir maîtriser ce
monde en perpétuel mouvement ? Qui va en apaiser les inquiétudes et
comment ? Ce dernier registre paradoxal ouvre sur la déstabilisation et
l’incertitude et il va falloir mobiliser les contre-forces suffisantes pour
instaurer un nouvel équilibre identitaire, un équilibre enrichi de son
voyage dans l’imaginaire du conte.

N

Magie et fascination

Ce sont ces dimensions paradoxales qui vectorisent le pouvoir de
fascination des contes. Ils séduisent et attirent parce qu’ils ouvrent sur
un ailleurs. Mais ils ne nous font pas perdre pour autant le lien avec la
réalité. Elle est suspendue le temps du récit, mais elle n’est pas éludée. On
peut dire au contraire que cette suspension générée par le conte est une
condition requise pour pérenniser le principe de réalité qui serait sinon,
menacé d’éclatement. Pour le dire autrement, la folie du conte est un
rempart sûr contre une possible installation de la folie. On verra combien
la reconnaissance des vertus thérapeutiques du conte participe de son
intérêt actuel dans les champs sociaux de l’aide, de l’accompagnement
et du soin.

Tomber sous le charme d’un conte est tout sauf anodin. Le charme au
sens plein du terme, se constitue d’une action inconsciente sur l’esprit.
Tout se passe comme si le conte distillait – instillait, à travers les mots qui
le portent, quelque chose d’envoûtant, de nature à anesthésier notre sens
critique et notre capacité de jugement, afin de nous livrer, sans défenses,
aux êtres merveilleux qui le peuplent. Le conte fonctionne à la façon
d’un sortilège, à coups de formules magiques, de répétitions et de rituels.
Un fil nous guide dans ce parcours périlleux, au milieu des embûches
et des épreuves dont nous faisons l’incertaine expérience aux côtés du
héros, c’est la voix du conteur. Cette voix même qui transporte, émeut et
ravit l’auditoire.

Le ravissement conjugue deux niveaux de sens. En m’identifiant au
personnage central, je m’abandonne entièrement au pouvoir des êtres
protecteurs qui le guide et je me soumets aux aléas du chemin. Et
d’autre part, enlevé à moi-même, confiant en la bonne étoile que je suis,
j’éprouve un plaisir d’autant plus intense que ma passivité est grande et
ma réceptivité accrue.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



238 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Le corollaire d’un tel état de soumission heureuse est l’enchantement.
Encore un terme relatif à la pensée magique qui allègue de la circulation
psychique entre l’histoire contée et le vécu de celui qui l’écoute au
présent. Un récit qui vient d’un passé improbable mais que chacun
reçoit à travers la tension d’un présent émotionnel. Ainsi, pour que
le conte opère, il doit faire preuve de qualités incantatoires. Ce n’est
qu’à cette condition que la psyché se trouve capturée et mise en
dépendance. Il ne faudrait pas croire pour autant que le merveilleux
soit purement abracadabrantesque. Comme le rêve, il a une logique qui
lui est propre. L’incantation magique est régie par des règles. On ne fait
pas n’importe quoi, n’importe comment dans le conte. Il y a par exemple
une numérologie spécifique tout au long de l’histoire et son sens renvoie,
nous les verrons, aux processus les plus enfouis du psychisme.

N

La structure du conte

Pour faire un conte, il est nécessaire que le récit s’organise selon
un rythme et selon des éléments strictement déterminés. Depuis les
analyses de Vladimir Propp, nous connaissions les différentes étapes
que doit suivre une histoire pour qu’elle devienne réellement un conte et
ne reste pas une simple relation événementielle, réelle ou imaginaire.
Un déséquilibre initial est tout d’abord posé, qui met en marche la
dynamique du récit. Le conte est essentiellement une quête au cours
de laquelle un héros ou une héroïne va tenter, au prix de nombreuses
épreuves, de rétablir – de façon durable –, l’équilibre initial perdu à
la suite d’un événement à valeur traumatique, comme l’arrivée d’une
famine, la survenue d’une guerre ou la disparition d’un parent. Le
personnage principal s’arme de courage et décide d’aller affronter son
destin en parcourant « le vaste monde ». Il part sans plus se poser de
questions, sans que l’angoisse de l’inconnu le tienne au corps. Quelle
que soit sa peur, il sait, il sent que le milieu familier lui est devenu hostile
et qu’il ne pourra survivre qu’en acceptant de quitter son village, sa
famille, voire sa patrie. Ce peut être également une tâche périlleuse qui
lui est confiée et qu’il décide bravement d’accomplir pour ne pas perdre
l’amour ou la confiance familiale.

Une fois sur la route, des épreuves de diverse nature l’attendent, qu’il
devra surmonter grâce à son intelligence ou à sa ruse ou aux deux réunies.
Cependant pour vaincre les êtres maléfiques rencontrés, il a besoin de
trouver et de s’adjoindre l’appui de forces bénéfiques symbolisées par
des objets ou des personnages aux pouvoirs magiques comme les fées
ou les lutins.



Le conte 239

Le voyage initiatique accompli, la boucle étant bouclée, le héros
revient chez lui, porteur d’une solution réparatrice qui va instaurer
durablement le retour à l’équilibre perdu. Le gain narcissique en ce qui
le concerne est assuré puisqu’il apparaît désormais comme le sauveur,
ou tout au moins, comme celui qui a su mettre fin au cycle infernal des
tourments. Le deuil inaugural est enfin accompli et la perte, nullement
effacée, est dépassée sous une forme résolutoire et créative par des
apports nouveaux supérieurs à portée substitutive.

Ce schéma général se décline de multiples façons dans le conte mais il
est toujours présent et sa nécessité est avérée pour que le conte exerce son
pouvoir de symbolisation, sinon il ne resterait qu’une histoire plaisante
et distrayante.

Chaque conte a, de plus, une forme spécifique, compte tenu de sa
valeur fonctionnelle. Quelle est donc sa visée symbolique ?

Le conte héritier du mythe, acquiert grâce à sa puissance de symbo-
lisation une portée universelle. Ainsi ce type de conte se retrouve dans
de multiples lieux, mais chaque région, chaque pays en possède une
variante différente.

Tantôt l’intérêt se porte sur l’originalité et l’exotisme de ces contes
et chacun peut en apprécier la saveur en les liant à leur contexte
ethnoculturel, tantôt au contraire il est opportun de chercher à dégager le
substrat organisateur afin de pouvoir en saisir la signification psychique
profonde. Au-delà des fioritures et des aspects anecdotiques du conte
se cache la structure centrale qui en donne la clé et qui permet de
comprendre pourquoi ce conte-là a résisté à l’usure du temps et s’est
répandu partout dans le monde.

Il y a la trame commune à tout conte, il y a la construction spécifique
qui lui permet de répondre à un conflit psychique donné, mais il y a
aussi une troisième dimension particulière qui donne au conte sa nature
propre, c’est son style. Le conte a une écriture bien caractéristique qui le
différencie des autres types de récit. Il est elliptique et fait fit du temps et
de l’espace. Ainsi réduit-il en une phrase de longs voyages ou de longues
durées temporelles. Affanassiev a une formule typique pour exprimer
ce type de raccourci. Il s’arrange toujours pour glisser dans le cours de
l’histoire racontée, la formule suivante : « Dans le conte, la route est
rapide et facile, dans le monde la route est longue et difficile. »

En plus d’être un clin d’œil au lecteur ou à celui qui écoute, lui
rappelant, pour son plaisir, de profiter au maximum du conte car il n’est
qu’une parenthèse dans la dure réalité du monde, une telle formule sert
de ponctuation au récit et assure son ancrage dans l’imaginaire.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



240 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Le conte, d’autre part, foisonne de formulettes répétitives, de bouts
rimés qui sont là pour lui conférer une musique singulière et de rap-
procher de l’enfance. Il se crée comme un bercement dans l’histoire,
qui vient en adoucir les horreurs et les rendre entendables (et les
onomatopées).

Par exemple, dans « Le Conte du genévrier » des frères Grimm, on
entend la roue du moulin qui fait clic-clac et l’oiseau chante en répétant
à chaque fois pour pacifier les mots terribles de son chant : « Cui-cui !
Quel bel oiseau je suis ! »

Toutes ces petites régressions ont un rôle conjuratoire de l’angoisse et
engendrent un climat tout à fait particulier que l’on ne trouve que dans
le conte. Cette climatique favorable à la régression permet également
un ancrage affectif des contenus représentatifs véhiculés dans le conte.
C’est ce type d’ancrage qui en assure une résonance émotionnelle
particulièrement forte. Un récit apparemment badin et fade avec un
contenu dramatique apparemment anodin a ainsi un impact durable et
marquant qui ne peut s’expliquer autrement que par le biais de l’impact
subliminal de ces petites formulettes. La résonance intime du conte et
sa prégnance mémorielle sont étroitement liées aux diverses figures de
style qui l’animent et font vibrer la parole qui le porte.

Par opposition aux récits ouverts qui laissent toute latitude à l’auteur
de se livrer à des digressions ou de se laisser emporter par les effets
de style ou par des licences poétiques, le conte est un récit clos qui se
caractérise par sa fermeture. Autant son économie de moyens est radicale,
autant sa structure est contraignante et oblige conteur et public à se
soumettre à sa logique et à sa forme obligées. Pas de concessions, pas de
liberté quant à l’histoire, le déroulement de diverses étapes, des diverses
péripéties est soumis à une stricte nécessité interne. Si ces conditions ne
sont pas respectées, le conte perd sa magie interne et n’a plus aucune
efficience symbolique.

UNE ALCHIMIE AFFECTIVE

Pour entrer dans le conte, il est nécessaire de lâcher prise. Si l’on suit le
déroulement du récit comme on le ferait à propos d’un roman, en restant
pris dans les réseaux du réel et de la vraisemblance, on passe totalement
à côté et l’intérêt se limite à la seule découverte et au recensement. Entrer
dans le conte a ses exigences. Les délices qu’il procure sont à la mesure
de la déprise de soi qu’il impose.



Le conte 241

Le conte demande à être pris au sérieux pour laisser libre accès à la
puissance évocatrice qu’il contient. Car il y a, au cœur du conte, une
énergie essentielle qui nous parle de la vie et de la mort. Le plaisir
qu’engendre le conte est d’autant plus fort qu’il suscite l’effroi. Nous
touchons là, croyons-nous, à l’élément fondamental qui permet de saisir
la nature profonde du conte. Le délice du conte est à la hauteur de la
terreur qu’il éveille en chacun de nous. Peu importe l’âge de celui qui le
reçoit, peu importe l’endroit et le contexte. Le conte s’adresse à la part
la plus archaïque du psychisme, il fait vibrer ces zones inconscientes
peuplées des angoisses les plus massives et qui sont soigneusement
reléguées au plus profond de nous.

L’énigme est alors de savoir pourquoi la réactivation des anciennes
terreurs nous ravit. Par quels mécanismes de la psyché, joies et peurs
les plus intenses se trouvent mêlés ? La remontée de l’angoisse est,
dans le cauchemar, source d’un grand déplaisir. Alors pourquoi le conte
inverse-t-il les registres affectifs et crée-t-il du positif et de la satisfaction,
là où logiquement devraient apparaître du négatif et du rejet ?

C’est ici que l’art de la magie cède à la magie de l’art. Le conte, par
sa composition même, est en mesure de contenir les peurs qu’il fait
revenir au jour. Il en fournit un mode d’expression codé, il les nomme
et les présentifie à l’intérieur d’un cadre sécurisant pour parvenir ensuite
à leur donner un traitement. Le plaisir vient de surcroit signifier que
l’opération transformatrice du sens a bien eu lieu. Autrement dit, c’est
le plaisir que chacun est capable de prendre au conte qui est le signe
de l’efficience psychique de ce dernier. Plaisir consécutif à l’éprouvé
d’une angoisse et à la capacité régénératrice interne de la maîtriser. Le
conte offre l’insigne jouissance de l’intense et réel éprouvé d’une terreur
interne et de son dépassement simultané au sein d’une construction
sémantique compensatrice et résolutoire. L’analyse concrète des contes
montre comment le conte réalise une alchimie affective grâce à la mise
en figuration des éprouvés bruts. Les personnages du conte, les lieux
imaginaires évoqués, les éléments, les objets sont autant de modalités
transformatrices de données internes flottantes et inélaborées. Et c’est en
ce sens que le conte est en mesure de devenir une médiation thérapeutique
de premier ordre. Il importe de classer les contes en fonction des effets
psychiques qu’ils sont susceptibles d’engendrer afin d’en faire un usage
approprié dans le champ du soin.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



242 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

N

Violence et merveilleux

Pour être opérant, le conte demande à ne pas être édulcoré. Trop sou-
vent, on a affaire à des versions remaniées, enjolivées et surtout dont
ont été gommés tous les aspects jugés, par des censeurs impénitents,
porteurs d’une violence préjudiciable aux enfants censés être le public
dominant pour ne pas dire exclusif du conte. Cela témoigne d’une
certaine reconnaissance de la réalité psychique concernée, tout autant
qu’une méconnaissance des processus incriminés.

Il est vrai que le conte relève de l’enfance, mais il ne s’adresse pas pour
autant aux seuls enfants. Le conte parle de la part d’enfance contenue
en chacun et il vise de la sorte, tout public. Et l’enfance dont il est
ici question n’est pas une enfance reconstituée, exempte du négatif
et uniquement soumise au merveilleux. C’est d’ailleurs une fausse
lecture du merveilleux que de le réduire à la seule part éblouissante
de l’existence. Le merveilleux proprement dit contient autant de parts
d’ombre que de parts de lumière. La violence n’en est nullement exclue.
Comment se déprendre des effets destructeurs d’une telle violence
interne, si elle est effacée et déniée ?

Au contraire, sous sa forme authentique, le conte fait montre d’une
violence brute, souvent excessive et qui réfère de façon massive à des
terreurs natives que le conte a pour mission d’exorciser, par le biais de
sa structure interne, par le biais sécurisant d’une voix qui l’incarne de
façon complémentaire, par le biais d’un soutien groupal encadrant.

Plus le conte est brut dans sa présentation lexicale et syntaxique, moins
il a été retravaillé par un style forcément singularisant, plus il est à même
d’entrer en résonance émotionnelle avec la psyché.

Le conte réactive le lien à l’enfance et en même temps le réhabilite. Il
offre à l’adulte l’occasion de retrouver les chemins d’un jeune temps qu’il
croyait révolu et d’y éprouver un plaisir quelque peu nostalgique. Mais de
telles retrouvailles avec l’imaginaire infantile ne représenteraient qu’un
effet de surface agréable et présent, si n’étaient mobilisés les ressorts
puissants qui unissent l’image aux divers registres du fantasme. Pour le
dire autrement, le conte, malgré ses apparences anodines, actualise la
vie fantasmatique inconsciente au niveau du moi en lui en offrant une
figuration suffisamment ludique pour être tolérable par le sur-moi.

Nous insistons dès à présent sur le plaisir autonome qu’engendre
pour l’adulte la fréquentation des contes ; sans autres considérations
telles que le souci éducatif ou le faire plaisir aux enfants. On ne saurait
faire un sage du conte dans quelque champ que ce soit, si l’on n’est
pas en mesure d’avoir un investissement personnel face à ce type de



Le conte 243

récit, indépendamment de tout intérêt secondaire et de toute motivation
purement professionnelle.

Aimer le conte pour le conte suffit. Avoir le goût de la découverte,
être étonné par une nouvelle variante, explorer des secteurs méconnus,
autant d’attitudes incontournables qui témoignent d’une réelle passion
pour l’objet conte. Et l’on ne transmet bien que ce pour quoi l’on se
passionne. Il ne s’agit pas de pratiquer une analyse systématique de sa
relation propre avec les contes, mais bien plutôt de l’éprouver pleinement
dans une expérience qui réalise l’harmonie entre ses choix de conte et
ses vécus personnels de l’enfance, souvenirs de contage, évocation des
contes préférés en résonance directe ou indirecte avec des objets de
crainte, de peur ou de visions cauchemardesques. Ne perdons pas de vue
l’intime liaison du plaisir engendré par le conte et les émois négatifs
hérités de l’enfance.

Après avoir noté l’importance de la centration individuelle sur le conte,
il est temps d’aborder la seconde étape qui est celle, de la rencontre
partagée, soit au sein d’une relation duelle, soit en groupe. Que se
produit-il symboliquement lorsqu’un conte est raconté à un enfant ou à
un groupe d’enfants ?

Pour qu’il y ait authentiquement rencontre, il est nécessaire que
s’opère la communication, aussi bien sur un plan représentationnel
qu’émotionnel entre l’enfant présent dans l’adulte et l’enfant réel, par-
delà les angoisses spécifiques suscitées par le caractère étrangement
inquiétant pour l’imaginaire de l’enfant de la présence de l’adulte. Le
grand est fantasmé comme tout-puissant, capable de détruire ou d’élimi-
ner le gêneur, avant d’être appréhendé comme un possible compagnon
de jeu ou comme un probable protecteur. Ce sont ces vécus expérientiels
de base qui vont, peu à peu, prendre forme et figure dans le cadre même
du conte, et pouvoir ainsi, se travailler et se symboliser. Le partage
d’affects entre l’enfant et l’adulte se réalise grâce à la médiation du
conte. Médiation horizontale entre le grand omnipotent et le petit sans
défense, comme médiation verticale entre le sujet et ses propres terreurs,
qu’il soit l’enfant ou l’adulte présents ici et maintenant dans la relation.
Pour autant que l’activité médiatrice à l’œuvre soit complexe, elle ne
devient effective que si elle prend corps comme jeu.

La parole du conteur passe d’abord par la sensorialité, la mimo-
gestuelle et les postures corporelles pour être symbolisable. Et d’autre
part, le contexte de la rencontre demande à être de nature ludique, sur
un fond sécurisant. L’enfant s’apprivoise d’autant mieux avec les objets
inquiétants réveillés par l’histoire racontée qu’il apprivoise la présence
de l’adulte dans un cadre accueillant.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



244 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

La présentation du conte en groupe constitue un enrichissement sup-
plémentaire pour valoriser au mieux les qualités du conte. Toutefois, deux
conditions préalables doivent être remplies afin que soit potentialisée la
dimension groupale.

D’abord l’adulte ou les adultes qui sont en charge du groupe ont à
métamorphoser les effets excitateurs inhérents à tout groupe, en effet
porteurs et sécurisants. Posé comme figure maternante, l’animateur crée
la présence groupale comme une enveloppe contenante et transforme
la multiplicité en force unitaire protectrice. Tant que cette alchimie n’a
pas engendré le corps groupal, la présence des autres est source pour
chaque enfant de rivalité conflictuelle et de déstabilisation. L’harmonie
groupale qui confère au conte une puissance évocatrice et une capacité
symbolisante décuplée n’est atteinte et maintenue que par l’attention
soutenue des adultes.

L’attention est à prendre à ce niveau, au sens fort. Il s’agit d’une
tension de la psyché, constante, intense et durable tournée vers son
objet. Il ne faudrait pas commettre ici de méprise. L’objet dont il est
question, n’est pas le conte, mais les enfants individuellement identifiés
et personnalisés qui forment le groupe. Le conte est seulement le mode
d’investissement affectif choisi et retenu pour les captiver, c’est-à-dire
capturer leur propre attention. Le partage affectif est la résultante des
intérêts conjoints de l’adulte et de l’enfant aux objets du conte. Il est
difficile de décrire analytiquement les différents niveaux de ce travail
commun d’élaboration, car ils sont tellement imbriqués les uns dans les
autres qu’on en affaiblit le sens et la portée en cherchant à les isoler. Quoi
qu’il en soit, il suffit de repérer et de sentir intuitivement l’atmosphère
apaisée et extraordinairement forte qui préside au contage à l’intérieur
d’un groupe.

N

L’authenticité du conte

Le conte porte en lui-même une richesse collective tout à fait remar-
quable. Il est le dépôt successif, au cours des générations, de couches
de sens et de contenus émotionnels qui importent au plus haut point
pour la psyché. Les mots du conte vont directement au but, sans fard,
ni circonvolutions falsificatrices. Ainsi le message qu’il délivre est
directement recevable et perceptible pour chaque instance de la vie
psychique. L’imaginaire conscient y trouve son compte en écoutant
une histoire plaisante et provoquant la détente. Les instances idéales et
morales se satisfont des aspirations positives du héros et de la résolution
finale des conflits et de la quête engagée. Et, entre ces deux positions,



Le conte 245

peuvent prendre place, de manière acceptable et reconnue, les exigences
propres de l’inconscient, à savoir l’expression des angoisses et des peurs
archaïques, ainsi que la satisfaction indirecte et substitutive des désirs
bruts et difficilement reconnaissables.

Pour que cela fonctionne et que l’unification et la synthèse des
différents niveaux soient actives, le récit est obligatoirement privé de
fioritures et de détours superflus. Il doit rester tel que le laissent la
tradition orale et la mémoire collective. Ainsi dépouillé de tout atour
trompeur, le conte se livre tel qu’il est dans sa nudité et sa simplicité,
une chaîne associative verbale de nature anonyme que vient réchauffer
et actualiser une voix, la voix de celui ou celle qui lit ou qui conte, la
voix qui anime le conte et, pour un bref instant, dans un lien circonscrit
et propice, lui prête vie.

N

Un récit virtuel messager

Qu’est-ce qui constitue la teneur psychique spécifique du conte et
qui le différencie d’un autre récit ? Une seconde question s’impose,
immédiatement à la suite de celle-ci : quelle est la substance interne qui
l’anime et qui lui confère l’authenticité d’une parole symboliquement
pleine ? Pour répondre à cette double interrogation, il convient de
s’imprégner de l’idée essentielle selon laquelle le conte est un récit virtuel
hors subjectivité parce qu’il s’adresse à toute subjectivité. Il exige la voix
d’un conteur pour le faire vivre et le faire advenir comme parole porteuse
de sens, mais il ne se confond jamais avec cette voix qui l’actualise, il
en appelle d’autres encore et encore. Sans cette voix, il est parole morte,
mais sa nature est ailleurs, il est forme de langage pur qui demande,
pour un temps, à être incarnée mais qui existe en dehors même de la
subjectivité qui l’incarne hic et nunc.

La vie du conte tient à ce paradoxe d’être une histoire impersonnelle
qui nécessite la présence active d’une personne pour en déployer les
contenus psychiques et leur attribuer une portée symbolique. Le conte
met en scène des personnages virtuels créés par des auteurs improbables
et qui ne vit que d’être transmis par des voix successives, les voix de
ceux qui croient qu’il vaut la peine et le plaisir d’être raconté, c’est-à-
dire littéralement d’être conté à nouveau, afin qu’il ne soit pas victime
de l’oubli. À l’origine, le conte s’inscrit dans la tradition orale. Son
existence n’est que dans la mémoire de ceux qui l’ont entendu une fois,
de la bouche d’un conteur ou d’une conteuse peut être anonymes, et
qui voudraient entendre encore cet « il était une fois » où se mêlent
merveilleusement dans un présent fugace un passé indéfinissable et

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



246 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

lointain, avec les images et représentations inconscientes de celui qui
écoute.

Si un conte est trop marqué par la personnalité qui le met en œuvre,
il perd sa nature de conte pour n’être plus que la parole de quelqu’un
qui nous parle plus de lui que de l’objet même que représente le récit
rapporté.

N

Une portée transubjective

Pour se convaincre de l’importance d’une telle vérité paradoxale, il
n’est qu’à évoquer les essais de contes contemporains qui se réduisent
généralement à l’œuvre et au style de leur auteur. Personne, en fait, ne
peut dire qu’il a écrit un conte. Le récit qu’un écrivain a couché sur le
papier ne pourra accéder au titre de conte qu’au jour où la puissance
propre de ce récit aura fait oublier qu’il est né d’un imaginaire individuel.
Pour être subjectivable, le conte a besoin d’être d’abord désubjectivé.
Ce n’est qu’à cette condition expresse qu’il est en mesure de remplir sa
fonction de matrice psychique de sens à introjecter.

Le conte nécessite la patine du temps pour devenir ce qu’il est, un
ferment actif signifiant. Tous ses accessoires anecdotiques et occurren-
tiels ont disparu, ne demeurent que les données structurelles essentielles
susceptibles de venir nourrir l’imaginaire de chacun. Le conte porte
en lui un message codé qui le dépasse, il est le dépôt qui s’est peu à
peu stratifié de contenus inconscients dont l’agencement est signifiant.
Et cette capacité psychique de contenance ne saurait être atteinte que
grâce à l’épreuve du temps. C’est l’éloignement temporel qui assure la
pérennité des contes. Si le texte perdure au fil des ans et si la parole du
conteur qui le ravive ne l’a pas usé mais, au contraire, l’a magnifié, c’est
que ce texte porte, au-delà des mots qui le composent, un contenu qui
parle aussi bien au conscient qu’à l’inconscient.

Matrice de sens de nature virtuelle, le conte a le pouvoir de renaître,
avec toute sa force, pourvu qu’il soit habité par une psyché capable de lui
rendre ses couleurs et de mettre au présent, pour celui qui s’ouvre à ce
récit, des conflits et des angoisses enfouies au plus profond de lui, sans
pour autant les attiser. Au contraire, les hantises et anciennes terreurs
reviennent au jour dans un contexte distancié de nature intemporelle. De
plus, la plupart du temps, l’histoire contée offre une fin résolutoire :
les difficultés sont aplanies selon des modalités symboliques remar-
quablement efficaces. Il est hors de question de confondre une action
magique relevant d’un fantasme de toute-puissance avec un parcours
symbolique se composant d’étapes maturantes dont la succession n’est



Le conte 247

nullement aléatoire. Ce qui fait conte, c’est cette capacité qu’acquiert
un récit de dépasser le contexte circonstanciel d’une histoire pour
l’ériger en construction de langage susceptible d’étayer une élaboration
fantasmatique.

Ainsi, le conte manifeste toute sa puissance évocatrice interne, quand
et seulement quand celle ou celui qui le transcrit ou lui donne la parole
s’efface derrière lui. Le conte ne devient vraiment subjectivant que s’il
n’est pas porteur d’une subjectivité trop actualisée. Si l’auteur transpose
à son profit l’histoire, s’il l’embellit par un style trop flamboyant ou
trop personnalisé, le conte disparaît dans sa force et son authenticité
au profit d’un contenu trop autobiographique. Le langage propre du
conte est universel, il ne s’embarrasse pas de considérations narcissiques
trop appuyées, il a une portée transubjective qui lui offre une potentialité
introjectable, grâce à la valeur même de sa symbolicité.

N

Suspendre la réalité

La polysémie du conte est complexe. Puisqu’il est une histoire
détachée de toute référence à un auteur présumé, le conte est assimilable
par tous et le contenu qu’il véhicule ne peut pas être univoque. Il
s’adresse tout particulièrement aux parts subjectives susceptibles de
les accueillir, d’autant qu’elles sont préparées à l’être par un contexte
d’échoïsation aménagé. De la sorte, le conte présentifie des données
fantasmatiques suffisamment fluides pour que la lecture puisse en être
faite à différents niveaux du psychisme. Les contenus représentatifs qu’il
offre sont toujours liés à des forces affectives qui ne manquent pas de se
manifester en tant que telles.

C’est d’abord le plaisir qui est attaché à la lecture du conte ou
au contage proprement dit. Quelle en est la nature et comment la
comprendre ?

Ce plaisir n’est pas n’importe quel plaisir du récit ou de la relation,
c’est le plaisir du conte, un plaisir qui dépend de la sortie de la temporalité
elle-même. On accède, avec le conte, à une autre temporalité, à un temps
qui se situe précisément hors du temps. Voici là un nouveau paradoxe
déterminant puisqu’il conditionne l’accès au plaisir même de l’histoire.
C’est parce que le récit du conte échappe au temps qu’il est en mesure
d’ouvrir au plaisir de celui qui le lit ou l’écoute.

Il ne s’agit pas du retour à la toute-puissance magique des idées, ce
qui serait une fuite dans un indécis entre-deux pour échapper au réel,
comme avec le jeu compulsif par exemple. À la différence d’un tel
fonctionnement qui conduit à l’addiction, le conte ouvre, quant à lui, à

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



248 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

une régression tolérable par le moi, à un moment magique qui se sait tel,
c’est-à-dire à un moment qui suspend, pendant un temps, la prégnance
actuelle de la réalité. Le conte autorise celui qui y adhère à s’échapper
un temps au poids du réel. Magiquement la pesanteur s’efface et le jeu
peut décoller et s’envoler hors du réel pour le pays des songes. Insistons
sur le fait que cette magie-là n’est pas de l’ordre de la croyance, mais
qu’elle relève de la mise en suspens de la barrière dedans-dehors qui
définit l’espace potentiel caractéristique de la mise en place de l’activité
ludique : cela renvoie au second temps de la reprise élaborative du groupe
thérapeutique.

Pour ce faire, il est besoin d’une formule spéciale, d’un rituel langagier
capable de faire passer le je à travers l’épaisseur de sa propre subjectivité
pour n’être plus qu’une pure psyché détachée de la vie réelle, une pure
corporéité détachée de la vie matérielle, un être pur détaché de toute
entrave spatio-temporelle. Le conte a le pouvoir singulier d’entraîner
le sujet dans un temps hors du temps et dans un lieu hors de tout lieu.
Le conte a ceci de propre d’ouvrir un champ psychique achronique et
atopique.

« Il était un temps où le temps ne comptait pas, dans un pays où
tout pouvait avoir lieu puisqu’aucun lieu n’avait d’existence. » L’espace
du conte est soutenu par la suspension magique, il n’a rien à voir avec
l’uchronie ni avec l’utopie qui définissent des champs portés par l’idéal.
C’est l’idéalité qui vectorise l’espace utopique, un lieu où règnerait enfin
un ordre régi par les seules lois de la raison, un lieu transparent voué
totalement à la lumière des forces idéales.

Le conte, au contraire, est le lieu du retour à l’obscurité. Il se déroule
le plus souvent au cœur même de la forêt et il n’est traversé que par
d’étranges lumières dont on ne sait pas forcément à l’avance si elles sont
bénéfiques ou maléfiques.

N

Le plaisir des mots

Le plaisir du conte est de maîtriser l’angoisse réelle suscitée hic et
nunc par l’évocation verbale de situations terrifiantes autrefois vécues et
aujourd’hui projetées dans l’imaginaire. Le conte réactualise les vieilles
terreurs et le plaisir qu’il procure est fonction de sa capacité à les
contenir. La valeur symbolique qui lui est attachée dépend de son pouvoir
intrinsèque de faire naître ce double mouvement d’affects, l’un qui fait
savourer la situation présente et l’autre qui fait frémir à l’évocation des
terreurs enfouies. Avec le conte, on passe de la terreur sans nom (Bion,



Le conte 249

1965) à la terreur non seulement nommée, mais épurée de sa gangue
inconsciente par le traitement sublimatoire de la langue.

On découvre ainsi une nouvelle raison de dégager le récit du conte de
toute référenciation subjective. Si l’histoire et le texte qui la porte sont en
lien avec un je, il perd son pouvoir propre d’instance autonome capable
d’agir par sa seule virtualité. Toute formule magique vaut en soi, par la
puissance inscrite au cœur même du verbe. Dire les mots qu’il faut, dans
l’ordre qu’il faut, le nombre de fois qu’il faut ne dépend en rien de celui
qui les transmet ou qui les dit. La magie est portée par le seul mot, tout
le mot et rien que le mot. Elle agit au cours de l’histoire, comme une
reviviscence de la toute-puissance infantile, sans toutefois la mettre en
acte. Le conte s’origine dans le rêve, mais il se déploie dans la relation
au moi (Winnicott, 1971). D’abord et avant tout, le conte est un jeu de
langage, il ouvre d’emblée à l’appropriation symbolique, c’est-à-dire
à une mise en sens tempérée et progressive des divers niveaux de la
représentation et de l’affect.

L’incarnation de la formule magique par celui qui l’énonce n’a de
valeur que par l’incantation des mots mêmes. Et cette incarnation est en
mesure de s’opérer chez le sujet qui lit le conte lui-même et bénéficie
ainsi de sa valeur symbolique, même si cette dernière s’exprime au mieux
et est démultiplié par la force d’oralisation du contage.

Le conte est ainsi à l’origine même de tout plaisir d’histoire. Tout récit
fictionnel n’est, au fond, qu’une forme plus ou moins déplacée, plus ou
moins surjouée du conte. Le conte est la fiction originelle mobilisatrice
des premiers affects et génératrice des premières représentations imagi-
naires. À un degré autre, toute autofiction, toute vie virtuelle ou même
tout récit de soi participe de la logique du conte. En effet, ce qui importe,
à ce stade, c’est moins la plausibilité, la vérité ou la vraisemblance, que
la « mise en magie » dont relève une histoire, quelle que soit sa nature.

OBJET UNICLIVÉ ET PETITS OBJETS MAGIQUES

Le profit qu’offre le conte à l’imaginaire est fonction de son authen-
ticité. Plus le conte est décanté et dégagé de sa gangue subjective, plus
il est libéré de ses enjolivements décoratifs, plus il est donné dans sa
version brute, plus il est à même de répondre à son rôle psychique
premier d’apprivoisement des terreurs archaïques qui parsèment les
rêves. Le conte contribue à la sédation des angoisses primitives par
la réactualisation qu’il en fait et par le plaisir qu’il procure à leur
temporisation et à leur tempérisation.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



250 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

N

Identification et clivage

Sous sa forme apurée, le conte est composé à la manière du rêve (Kaës,
1984). Il figure une procédure d’accomplissement pulsionnel et, à ce titre,
il présente une scénarisation suffisamment élaborée pour offrir un mode
résolutoire des conflits internes et ouvrir à un processus de maturation
(Bettelheim, 1976).

Ce qui importe, à ce niveau de compréhension, est de déconstruire
les éléments constitutifs du scénario du conte pour en saisir la portée
symbolisante. En quoi et comment la structuration interne de l’histoire
répond-elle aux exigences d’une assimilation psychique ?

Un personnage central est désigné comme vecteur d’identification
et tout ce qui va lui arriver dans l’histoire sera vécu comme une série
d’épreuves internes à surmonter. La quête du héros ou de l’héroïne,
jusqu’à la réalisation finale figure un cheminement subjectif dont on
peut aisément repérer les étapes constitutives (Propp, 1928). Les objets
internes sont diffractés sur les différents personnages secondaires.

Au niveau objectal, on repère d’abord le clivage des figures paternelles
et maternelles. Le bon père et la bonne mère renvoient à des images
idéalisées, mais aussi le plus souvent désincarnées. Une divinité, un
roi, une reine occupent ces rôles, mais toujours à distance, loin des
préoccupations quotidiennes du héros. Elles se manifestent cependant,
aux moments cruciaux du récit, sous la forme d’entités bénéfiques et
secourables aux pouvoirs surnaturels. Il s’agit d’un génie tutélaire, d’une
fée, à chaque fois de parents totalement bons. De même les figures
maléfiques vont sans cesse menacer le héros et mettre sa vie en péril.
Qu’il s’agisse du Diable, de la sorcière ou de toute autre représentation
négative, le héros doit se sortir des embûches et des pièges qui lui sont
tendus alors.

Mais il existe également des objets uniclivés1 qui présentent à la fois
des facettes positives et négatives pour le héros (Chouvier, 2007). Le
monstre, le loup, l’ogre ou l’ogresse représentent ces types d’objets qui
condensent en eux des vertus contradictoires susceptibles de répondre
à des exigences pulsionnelles complémentaires. Ces représentations
demeurent encore ambiguës et non pas ambivalentes, statut auquel
n’accède que l’objet total (Klein, 1968).

Le conte merveilleux se cantonne à l’exploration des zones archaïques
de la psyché. À partir du moment où l’on entre dans le monde réel où

1. À propos de l’objet uniclivé, voir le chapitre 3.



Le conte 251

chacun n’est plus que lui-même, à partir du moment où la magie n’a
plus d’efficience et où elle laisse place à l’épreuve de réalité, l’univers
du conte s’efface au profit de la nouvelle, du récit ou du roman. C’est en
ce sens que le conte relève directement du registre onirique et qu’il a un
lien central avec le fonctionnement inconscient de la psyché.

N

Une ritualisation nécessaire

Une place particulière est à accorder aux petits objets du conte, aux
objets matériels. On sait l’importance qu’ils ont au sein d’une œuvre
et comment ils servent de ponctuation symbolique dans le déroulement
du processus créateur. Citons simplement l’exemple de l’agrafe verte
retrouvée sur le forum de Pompéi qui réfère allusivement à la rencontre
amoureuse et qui répond à la métonymie du pied de Gradiva dans le
roman de Wilhelm Jensen (Chouvier, 2006).

À la manière des cailloux du Petit Poucet, le conte est jalonné d’objets
qui, tous, de façon connexe ou directe, contribuent à la mise en scène
du récit. Notons en premier lieu, les attributs de la toute-puissance, ces
objets autour desquels croissent l’envie et la convoitise. Celui qui s’en
emparerait prendrait du même coup l’ascendant sur les autres et pourrait
réaliser dans le monde l’ensemble de ses désirs. C’est le cas des bottes
de sept lieues de l’ogre ou du mortier de la Babayaga. La possession
de l’objet suffit à défier la pesanteur pour assurer la totale maîtrise de
l’espace. Il en va de même avec les tapis volants dans les Mille et une
nuits ou avec les sandales d’écorce dans les contes estoniens. Mais ce
ne sont pas des objets qui sont capables de conférer la toute-puissance
absolue. Tenir l’espace est une chose, mais il y a loin de là à la maîtrise
complète de la réalité. Le conte ouvre des perspectives, il ne va pas
directement de l’idée à son exécution. Il faut malgré tout apprendre à
différer le but final, se fixer des étapes et gérer la frustration.

Un second niveau concerne le pouvoir de métamorphoser des êtres,
des choses et des gens. Le passage de l’idée à la chose nécessite soit
des opérations ritualisées, soit des formules dites ou murmurées, soit
l’usage d’objets de médiation. La baguette magique de la fée dans
Cendrillon transforme la citrouille en carrosse et les souris en laquais,
la lampe permet à Aladin de donner ses ordres au Génie, la poupée
effectue le travail éreintant de Vassilissa la très belle, pourvu qu’elle
soit correctement nourrie, le brin de roseau permet à Namcoutiti de
se transformer en souris, pourvu qu’il prenne la peine de l’entourer
autour de son doigt. La magie, pour spectaculaire qu’elle soit dans les
contes, n’en a pas moins des règles. On se rend compte ici combien les

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



252 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

ritualisations de l’obsessionnel pour conjurer l’angoisse sont reprises et
intégrées dans la stratégie du récit merveilleux. Pourtant, si ces rituels
sont présents, c’est en fin de compte, pour être dépassés.

Premièrement, il n’est pas possible d’obtenir un quelconque résultat
sans une démarche active, sans une opération qui mobilise le sujet
lui-même.

Deuxièmement, un rythme ternaire est nécessaire pour que la chose
souhaitée se réalise pleinement, pour que soit psychiquement intégrée la
modification espérée.

On le découvre avec le maniement des petits objets, l’usage de la
magie correspond à une acceptation du détour temporel de la mise en
scène dynamique de soi et de l’observance de règles strictes comme
conditions sine qua non de la réalisation du désir. Le conte instaure des
intermédiaires entre la figure héroïque et les autres personnages comme
entre lui et la réalité extérieure. Il sert de la sorte à la figuration des liens
de la pulsion avec ses finalités et ses objets.

N

La pantoufle de vair

Il est aussi d’autres objets qui fonctionnent dans le conte avec une
valeur directement métaphoro-métonymique. Prenons l’exemple de la
pantoufle de Cendrillon qui apparaît très vite comme une représentation
surchargée sémantiquement. Certains auteurs ont voulu rétablir une
version plus réaliste en parlant de la pantoufle de vair et non de verre1.
En fait, le problème n’a pas à se poser puisque la pantoufle fait partie
du costume de princesse offert par la fée. En revanche, elle devrait
recouvrer sa forme initiale d’objet banal, d’objet du quotidien une fois
l’enchantement terminé, c’est-à-dire après minuit. Le plus étonnant dans
l’histoire est qu’elle demeure pantoufle de verre une fois le délai passé.

En effet, selon les règles de la magie, elle devrait disparaître ainsi que
la robe et les autres atours qui parent la jeune fille. Mais il se produit un
événement imprévu qui échappe au contrôle de la magicienne : dans son
affolement, Cendrillon perd la pantoufle avant de retourner au logis où
chaque objet est censé réintégrer sa forme première. Or la pantoufle
n’était plus sur les lieux mêmes de la métamorphose, elle échappe
au phénomène. Et c’est précisément cette anomalie du merveilleux,
cette exception à la règle magique qui constitue le ressort du conte.

1. Le vair est une sorte de fourrure utilisée autrefois pour doubler la chaussure. Delarue
et Téneze insistent sur ce retour à un contexte historique du conte (1985).



Le conte 253

Quelles que soient les multiples variantes, la perte du soulier et ses
conséquences reste le thème dramatique central. Cette entorse à la magie
est, de fait, la preuve de son existence et de son efficience. La pantoufle
atteste du caractère princier de Cendrillon. Sous ses accoutrements de
souillon se cache la belle jeune fille. Entendons par là, la métamorphose
pubertaire qui fait de la salle petite gamine, une femme désirable : la
baguette magique de la marraine donne symboliquement le change et
la pantoufle devient la métaphore du sexe féminin. Mais ce qui frappe
initialement au cours du récit, est la persistance dans le monde réel de la
chaussure magique. Elle pourrait devenir fétiche si le Prince ne parvenait
à découvrir, à la suite de son enquête, sa propriétaire.

La construction du conte est ici similaire au récit fantastique au cours
duquel un objet significatif du rêve se retrouve au petit matin dans la
chambre du héros. À la différence toutefois que l’angoisse générée par
l’inquiétante étrangeté de la situation est conjurée par la conséquence
heureuse de l’irruption de l’objet merveilleux. Cendrillon est délivrée de
sa funeste condition grâce à ce subterfuge. La soumission de l’enfant à
son état est finalement récompensée et l’essayage de la chaussure vient
marquer l’entrée dans la vie sexuelle adulte. L’important est de trouver
chaussure à son pied.

N
Analyse d’un conte de Grimm : petit frère, petite sœur

Les relations fratriques sont un thème récurrent du conte. Qu’il
s’agisse de la famille classique ou de la famille recomposée généralement
après la mort de la mère, les conflits entre frères et sœurs sont déclinés
sous toutes les formes possibles et le conte propose, à chaque fois, un
mode de résolution acceptable. L’injustice faite à l’un ou à l’autre est
réparée par un sort heureux et, pour qu’il n’y ait pas de frustration
génératrice d’un nouveau conflit, un contre-don est toujours présent
à la fin de l’histoire, envers celui ou celle qui a persécuté le héros mais
dont il faut apaiser la jalousie par un symbole égalitaire.

Une configuration singulière peu étudiée va retenir notre attention
à présent : le couple frère-sœur. On sait combien ce type de relation
incestueuse était privilégié dans les dynasties pharaoniques. Il s’agissait
même en ce cas d’une union sacrée seule capable de préserver le
caractère divin de la lignée. Comment est traitée dans le conte une telle
relation problématique ?

Petit frère et petite sœur est un conte de Grimm mal connu, qui va nous
permettre d’analyser comment la mémoire orale a retenu un mode de
traitement original des difficultés psychiques incriminées dans ce monde

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



254 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

relationnel. Contrairement à Hansel et Gretel, les deux protagonistes
ne sont pas nommés en tant que tels, mais seulement désignés par leur
proche lien de parenté, signifiant expressément par-là que c’est cette
relation et seulement cette relation qui est abordée au cours de l’histoire.

Le conte débute avec la maltraitance de la marâtre. Petit Frère prend sa sœur
par la main et décide de l’emmener avec lui à travers « le vaste monde » pour
fuir l’horrible femme qui les bat et les laisse quasiment mourir de faim. Pas un
mot sur le père qui, semble-t-il, laisse faire les choses. On saura seulement
plus tard que la belle-mère a une fille laide et borgne, ce qui peut expliquer
sa hargne envers les deux beaux enfants du premier lit. Le seul salut pour les
enfants est la fuite. Ils préfèrent soumettre leur sort au hasard des rencontres,
plutôt que d’attendre au foyer familial et de se soumettre.

Ils quittent la route et le monde civilisé pour entrer dans l’univers mystérieux
de la forêt. Leur première nuit se passe dans un arbre creux qui leur sert
d’abri. Entrer dans la forêt équivaut à entrer dans le rêve. À présent, ils sont
soumis aux processus primaires et la logique inconsciente va guider la suite des
événements. On est entré dans la magie du conte et la quête des deux enfants
devient un parcours initiatique qui doit les conduire à la maturité. Quitter le
foyer familial signifie s’engager vers la sortie de l’enfance.

Dès lors, la marâtre n’est plus une simple femme mais une sorcière qui épie et
qui suit les enfants. Comme Petit Frère à très soif, elle ensorcelle les sources
de la forêt. Petite Sœur est moins impulsive et plus prudente que son frère, elle
prend le temps d’écouter le clapotis de l’eau qui la prévient du charme jeté
par la sorcière. Elle avertit trois fois son frère, mais celui-ci ne peut résister
plus longtemps et est changé en faon dès qu’il a bu. Cependant le pire est
évité grâce au rythme ternaire. Les deux premières fois, le frère aurait été
changé en tigre ou en loup. et il aurait dévoré sa sœur. Image orale du rapport
incestueux. Une fois dans la forêt, l’énergie pulsionnelle est libérée. Changé en
faon, Petit Frère n’a qu’une idée, aller courir dans les taillis et Petite Sœur est
contrainte de lui fabriquer une laisse, symbole du contrôle et de la maîtrise du
pulsionnel. La composition de cette laisse est particulièrement significative. Le
premier élément est un collier que fait Petite Sœur en quittant sa jarretière d’or
et en la passant au cou de son frère qui devient, en quelque sorte, le gardien
de sa virginité. Le second élément est constitué par une longe souple tressée
avec des joncs. Ainsi le fougueux animal est soumis à l’épreuve de réalité que
représente le bon sens de la sœur restée lucide.

La petite fille, tenant son faon au bout de sa longe, s’aventure plus profondé-
ment dans la forêt, jusqu’au moment où elle décide de s’installer dans une
maison vide découverte par hasard. La maison est signe de protection et la
fillette s’y installe en toute tranquillité. Le petit faon reste à l’intérieur où elle
lui amène tous les jours de l’herbe fraîche. La nuit, elle appuie sa tête sur son



Le conte 255

dos et il lui sert d’oreiller. Le frère et la sœur peuvent dormir douillettement
ensemble, puisqu’il n’y a plus de risque incestueux. Pourtant, Petit Frère ayant
perdu sa forme humaine, cette vie reste marquée par le manque, ce qui
sous-entend que tout aurait été satisfaisant si le couple avait été réuni.

Puis arrive l’épisode de la chasse. Le roi, sa troupe et ses chiens envahissent la
forêt. Par trois fois, le faon demande à sa sœur de le libérer pour participer à
la fête. On comprend qu’il soit joyeux de courir librement les bois, par contre,
il est surprenant qu’il soit heureux d’être le gibier : tout se passe comme si,
seul comptait pour lui le plaisir de la course et qu’il se moquait, comme d’une
guigne, du risque d’être pris et tué. On pourrait dire que c’est sa condition
d’être ensorcelé qui le prémunit contre la mort.

Le premier soir, il revient à la cabane sain et sauf. Mais le second jour de la
chasse, il est blessé à la patte et l’un des chasseurs le suit jusqu’à la maisonnette
où il le voit entrer.

Le troisième jour, la sœur est très inquiète et ne veut pas le laisser rejoindre
la chasse. Cependant, devant l’insistance de l’animal qui lui dit que, s’il ne
sort pas, il en mourra de chagrin, elle se résigne à son départ. Elle sait que
la troisième fois marque une étape et annonce un changement qu’elle craint
définitif. Le changement va effectivement survenir, d’autant plus merveilleux
que l’angoisse avait été extrême. N’oublions pas que la finalité du conte est de
proposer un traitement positif de l’anxiété liée au conflit interne sous-jacent.

Le faon fut poursuivi toute la journée par les chasseurs et, le soir venu, le roi
vint frapper à la porte de la maison, en se faisant passer pour le petit faon au
collier d’or. Petite Sœur ouvrit et fut frappée de terreur, en voyant entrer un ours
portant une couronne d’or. Les frères Grimm ne fournissent aucune explication
sur cette métamorphose subite du roi. Est-ce une image pour signifier la force
et la bravoure inhérentes au statut royal ? Oui, mais il s’agit surtout de mettre
en lumière la puissance virile du souverain, par opposition à la jeunesse du
petit frère. On assiste parallèlement à la métamorphose de Petite Sœur en
jeune femme prête pour les épousailles. En même temps qu’elle est surprise
par la présence imposante de l’ours en lieu et place du petit faon, le roi pour
sa part est surpris par la présence de cette magnifique fille au cœur de la forêt.

Le conte va très vite là où le chemin est long dans la réalité. Cette phrase
rituelle est bienvenue ici, car le roi emmène la jeune fille consentante à son
château et l’épouse. La seule clause qu’elle exige à cette union est que le petit
faon reste toujours auprès d’elle. L’histoire devrait s’arrêter ici, à condition
que Petit Frère recouvre son apparence humaine et grandisse à son tour. Mais
les Grimm en décident autrement, en nous proposant un rebondissement
inattendu. En réalité, ils condensent deux contes en un seul.

Le bonheur de la sœur et du frère est trop insolent pour pouvoir durer. Lorsque
la marâtre l’apprend, sa jalousie redouble et elle n’a de cesse que de plonger à
nouveau les enfants dans le malheur. Une joie trop manifeste attire forcément


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



256 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

des représailles négatives. La sorcière ne peut supporter la réaction envieuse
de sa vraie fille, laide et borgne qui lui reproche de ne pas l’avoir faite reine à
la place de l’autre.

Lorsque la reine eut accouché d’un fils, alors que le roi était à la chasse, la
vieille sorcière se transforma en servante et entraîna la reine dans la salle
de bains où elle l’enferma à double tour. Le feu qui chauffait la pièce était
si intense qu’il étouffa la reine. La fille de la sorcière prit son apparence et
s’allongea dans le lit. Mais, détail caractéristique du conte, la vieille marâtre
ne parvint pas à rendre à sa fille l’œil qu’elle avait perdu. Ce point est
d’une grande importance, il conditionne la suite de l’histoire. Si la magie
est toute-puissante, elle n’a pas, paradoxalement, le pouvoir de pallier les
premières carences. Un mauvais sort a fait la fille borgne, elle restera borgne,
malgré les manigances de sa sorcière de mère. Et c’est cette faille destinale,
irrévocable, qui va permettre de rétablir, in fine, l’ordre naturel des choses et
rendre justice à ceux qui ont subi un malheur immérité.

Le roi ne s’aperçut pas tout de suite de la supercherie. Pendant tout ce temps, le
fantôme de la reine morte vint, toutes les nuits, prendre soin du bébé et du petit
faon. Seule la nourrice fut le témoin muet de cette étrange scène. Et, le moment
venu, les trois étapes fatidiques apparurent, qui devaient nécessairement
apporter une nouvelle transformation dans l’histoire. Il est bien dit ici : « le
moment venu », ce qui signifie que les choses doivent d’abord se répéter à
l’identique afin que s’ouvre une opération psychique de transformation. Ce
temps de la répétition est le temps de l’ancrage intégratif, le temps dévolu à la
psyché pour qu’elle soit à même d’induire en elle un dépassement qualitatif
facteur de maturation.

Une première fois, le fantôme de la reine se met à parler : « Que fait mon
enfant, que fait mon faon ? »

Et elle ajoute : « Je reviendrai encore deux fois et je ne reviendrai plus jamais. »

Ces phrases tombent comme un couperet, elles prédisent une mort tragique,
aussi bien pour le bébé que pour le petit frère. Si la nourrice ne réagit pas,
tout est perdu. Cette dernière courut alors prévenir le roi qui se rendit, la
nuit suivante, dans la chambre pour constater le prodige. La reine revint
rituellement une seconde fois, répéta les mêmes paroles, prodigua ses soins
à l’enfant et à l’animal et prévint qu’elle ne reviendrait plus qu’une seule fois
avant de disparaître. La troisième et dernière nuit, le roi sortit de sa cachette et
se précipita dans les bras de celle qu’il reconnut comme la vraie reine. Alors
celle-ci recouvra miraculeusement la vie et raconta les méfaits de la sorcière
et de sa fille. Le roi les fit arrêter et condamner. La fille périt dans la forêt,
dévorée par les bêtes sauvages. Elle eut le sort que sa mère réservait aux
enfants initialement. Quant à la sorcière, elle fut brûlée vive et, lorsqu’elle ne
fut plus que cendres, le petit faon retrouva son apparence humaine. Voici la
formule conclusive donnée par les Grimm : « Et c’est ainsi que Petite Sœur et
Petit Frère vécurent heureux ensemble jusqu’à la fin de leurs jours. »



Le conte 257

Au bout du compte et au bout du conte, le couple fratrique est réunifié. On
ne parle plus du roi et du fils de la reine, mais uniquement de rapprochement
définitif du frère et de la sœur. Comment entendre une telle fin ?

Si tout au long du conte, les connotations incestueuses dominent, le
bonheur fratrique qui clôt le récit est d’une autre nature. Le couple uni
de Petit Frère et Petite Sœur perdure au-delà des ans comme une position
intemporellequi se fixe intangiblementet qui marque la solidarité orpheline.
La mère est morte, le père a totalement démissionné de sa fonction
protectrice. Le couple fratrique soudé représente la meilleure défense
contra-dépressive. En lieu et place du couple parental défaillant, vient
se substituer le lien indéfectible de la fratrie, seul susceptible de conjurer
l’angoisse d’abandon. Ainsi le conte n’a nul besoin de décrire le devenir
singulier du frère et de la sœur, puisque ce qui compte pour la vie psychique
inconsciente est uniquement la puissance sans faille du lien fratrique.

Le conte offre une potentialité de subjectivation parce qu’il est
justement pure structure sémantique non subjectivée. Le conteur n’est
qu’un raconteur qui reprend le message transmis par d’autres et que,
d’autres reprendront. Le conte est le dépôt de contenus psychiques bruts
dont l’agencement est en correspondance directe et indirecte avec une
scénarisation signifiante de nature fantasmatique. En ce sens, le conte
est un rejeton du rêve dont il conserve les modalités de construction.
Toutefois, il porte en lui les formes de l’adaptation au socius et à la réalité
extérieure. Ainsi, il ouvre une voie résolutoire au conflit psychique, dont
il est l’expression et l’émanation symbolique.

Le récit présente la structuration interne d’une série de représentations
centrales avec, à la périphérie, des données accessoires susceptibles
de variations spatio-temporelles multiples. Une telle structuration est
dynamique, c’est-à-dire qu’elle présente une construction évolutive dans
le temps du récit et se donne comme les moments constitutifs d’un
processus psychique symbolisant.

Sur le plan des applications thérapeutiques, le conte constitue, par
sa nature même, une médiation culturelle privilégiée pour les enfants
autistes et psychotiques (Lafforgue, 1995 ; Hochmann, 1997) à condition
de proposer un dispositif soigneusement pensé et adapté à chaque groupe
constitué. Le conte est également tout à fait indiqué pour les enfants à
pathologie limite (Misés, 1994). De plus, l’indication du groupe conte est
pertinente chez des patients adolescents et adultes présentant des troubles
de nature psychotique, si le cadre institutionnel est suffisamment porteur.
Le choix des contes, dans ce cas, demande à être particulièrement étudié
afin d’établir la meilleure adéquation entre les besoins du moi et les
propensions à l’imaginaire.



258 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Dans tous les cas, le conte, par l’intermédiaire d’une voix qui l’habite,
agit sur la vie psychique en offrant un support aux images internes. C’est
la magie propre des mots dont il est porteur qui ouvre à chacun le champ
de la symbolisation.



Chapitre 10

Le corps comme médiation
médium malléable

Médiation danse et équithérapie

René Roussillon avec C. Baraton, A. Lorin de Reure,
A. S. Le Poder et F. Thietry

SI L’ON SUIT LA PROPOSITION de Freud que nous avons déjà évo-
quée et selon laquelle les expériences qui tendent le plus à se répéter,

celles donc qui sont électivement le plus soumis à la contrainte de
répétition et qui donc contribuent largement aux formes cliniques de
la psychopathologie, sont les expériences les plus précoces, alors il nous
faut nécessairement nous intéresser aux langages non verbaux et à leur
vecteur privilégié : le corps. En effet tout porte à penser que, quand il
évoque les « expériences les plus précoces » Freud a en tête celles dont
il dit, dans Construction en analyse, « qu’elles précèdent l’apparition du
langage verbal ».

Cela ne signifie pas, comme certains ont pu le penser, qu’elles
échappent à l’univers du langage, mais qu’elles s’inscrivent dans des
formes de langage non verbaux, des langages dont le vecteur majeur est
le corps – mais le langage verbal est aussi « corps », par le biais de la
voix, de la prosodie, de son timbre, son grain, son intensité, etc. – et en
particulier le corps mimo-gesto-tonico-postural.

D.W. Winnicott a souligné voici maintenant plus de quarante ans le
rôle du visage de la mère – mais sans doute plus généralement de l’en-
semble des « réponses » corporelles de la mère – dans la communication

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



260 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

primitive qui s’établit avec le bébé en bas âge. Y a-t-il une fonction
médium malléable du visage maternel, une fonction médium malléable
de son corps ? Est-ce simplement par analogie qu’une telle question
peut être formulée, ou bien engage-t-elle un vrai problème théorique de
modélisation ?

Autrement dit, s’agissant cette fois de la pratique clinique des média-
tions, le corps du clinicien peut-il aussi être considéré dans sa fonction
de médiation médium malléable, à la fois dans le fond de la pratique
courante mais aussi dans certaines pratiques plus spécialisées comme par
exemple dans les médiations « théâtre » ou « danse » ? Et si l’on accepte
de faire un pas de plus du côté cette fois non plus seulement du corps
du clinicien lui-même, mais du corps du « vivant », peut-on explorer les
médiations animales – cheval, dauphin etc. – à l’aide du rapport du corps
de l’animal à la fonction médium malléable ?

L’EXPRESSIVITÉ CORPORELLE DU CLINICIEN
ET LA FONCTION MÉDIUM MALLÉABLE

Il est clair que dans la communication humaine courante, habituelle, le
corps et son expressivité mimo-gesto-tonico-posturale, jouent un rôle très
important. Il suffit de neutraliser, lors d’une conversation habituelle, toute
forme d’expressivité corporelle – voix neutre, arrêt de toute gestuelle
d’accompagnement de la parole, immobilisation et inexpressivité du
visage et de l’ensemble du corps, posture figée etc. – pour s’apercevoir
immédiatement du malaise qui s’installe dans la relation, pour s’en
convaincre.

Inversement, des travaux conduits sous la direction de J. Cosnier, et
dans lesquels on observe à travers une glace sans tain une séance de
psychothérapie en face à face, soulignent à quel point, sans entendre les
échanges verbaux et en ne se fiant qu’à l’observation des mimiques
gestuelles et postures, on peut « prédire » assez justement le climat
affectif de l’échange et se faire une assez bonne idée de sa nature. La
communication humaine est tissée de messages issus de l’ensemble de
l’expressivité corporelle, et ne peut en aucun cas être coupée de cette
polymorphie expressive sous peine d’être amputée de l’une ou l’autre de
ces dimensions essentielles.

L’une des particularités de l’expressivité humaine, et en particulier
l’expressivité non verbale, est qu’elle est largement « involontaire », elle
accompagne « en silence » ou de manière discrète nos échanges verbaux,
elle les « double » d’une communication corporelle, d’un « langage



Le corps comme médiation médium malléable 261

corporel » qui les leste du poids des affects engagés pour leur conférer
une « vérité » du dire. La discorde entre ce qu’expriment le langage
verbal et ce qu’exprime, ou n’exprime pas, le « langage du corps » est
d’ailleurs l’un des indicateurs pertinents de la psychopathologie. Cette
discorde, ce « dés-accordage » entre les facettes de la communication,
donne alors une impression de « faux », l’impression d’une expressivité
« jouée » plus qu’éprouvée véritablement.

L’écriture

La question de l’expressivité « jouée » est au centre que la question
du « jeu théâtral » auquel A. Brun consacre un chapitre dans ce manuel.
Sans empiéter sur son travail, et en restant dans la ligne de réflexion qui
est la mienne, je voudrais m’arrêter un moment sur les questions posées
par la théâtralisation de l’expression et de la communication, dans la
mesure où, au-delà de la médiation « théâtre » à proprement parler, elle
est au cœur de la question du corps et de la fonction médium malléable.

Nous devons à Diderot (1773-1777) le fameux « paradoxe du comé-
dien » dont le point nodal est que si le comédien veut pouvoir jouer toutes
les émotions et épouser tous les rôles auxquels son métier le confronte,
alors il ne doit éprouver aucun affect pour son compte propre. Pour jouer
tous les affects il faut les mettre en scène, et pour bien les mettre en
scène, de façon délibérée, volontaire, il ne faut pas les éprouver. Tel est
l’argument de Diderot.

Ces formulations font largement pressentir le lien avec la question
du médium malléable qui peut prendre toutes les formes car il n’en a
aucune propre, ou encore, ce qui vaut principalement dans les échanges
économiques par exemple, ce qui « représente la valeur » — le papier-
monnaie actuellement – n’en a pas « en propre » — ce n’est que du
papier.

C’est une étrange particularité du processus de symbolisation, qui
n’est bien sûr qu’un horizon théorique, les comédiens peuvent jouer
leurs rôles aussi en vertu de ce qu’ils éprouvent dans leur identification
au personnage, et cette identification ne saurait être sans lien aucun avec
leur histoire et ce qu’ils en ont fait. Il faut aussi que l’interprétation
soit incarnée et donc aussi sentie, et il est nécessaire sans doute de
sérieusement nuancer le paradoxe du comédien. Mais on sent bien quand
même les limites d’un comédien dont les traits personnels seraient
tellement prégnants qu’ils se retrouveraient dans tous les rôles de leur
répertoire, au point de tout le temps « tirer » leur interprétation dans
le sens de ces particularités personnelles. Jouer un rôle c’est certes
« l’interpréter », mais bien l’interpréter c’est aussi se conformer à ce
qu’il profile voire à ce qu’il configure du personnage.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



262 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Mais toujours est-il que jouer la comédie, qu’interpréter un rôle,
suppose quand même une certaine malléabilité de l’humeur et de
l’expressivité. Jouer, d’une manière plus générale, c’est interpréter une
forme de la fonction médium malléable, c’est se montrer malléable à un
processus, « faire comme si » nous étions le personnage ou comme si
nous vivions ce qu’il vit, comme si nous étions identifiés à lui.

Nous sommes donc confrontés à la question des liens entre la fonction
médium malléable et l’identification.

Cette question a été éclairée ces dernières années par les recherches
effectuées en neurosciences et en particulier par la découverte de l’exis-
tence de « neurones miroirs » au sein du cerveau. Ces neurones ont un
« comportement » particulier dans la mesure où ils fonctionnent de la
même manière selon que l’on pense ou accomplit une action, ou même
qu’on l’observe effectuée par un autre.

D’autres travaux ont souligné depuis que ce qui avait d’abord été
seulement mis en évidence à propos des neurones miroirs, concernait en
fait une plus large partie du fonctionnement du cerveau, qu’il existe un
« système du même » (Georgieff, 2007) au sein de celui-ci. Mais plus
encore, L. Ouss a prolongé ce qui avait été d’abord souligné seulement à
propos des actions, en indiquant qu’il en allait de même concernant ces
formes d’actions intériorisées, d’actes internes, que sont les affects et les
émotions.

Tout porte donc à penser qu’une partie de notre cerveau, et une partie
de notre appareil psychique, a pour fonction d’accueillir les actions et
affects de l’autre et de se « modeler » en fonction de ce qu’elle recueille
ainsi, donc comme si nous avions une partie médium malléable dans
notre cerveau et notre appareil psychique.

Ceci étant entre le fonctionnement cérébral et le fonctionnement
psychique, du moins au niveau de la conscience que nous en avons,
il y a un écart. Ce n’est pas parce que quelque chose est présent en
nous et agissante dans notre psyché, que nous sommes en mesure de
la sentir ou d’en avoir une claire conscience. Il existe non seulement
des pensées inconscientes, c’est un truisme de le rappeler au sein de
la pensée clinique, mais aussi des affects inconscients, ce qui n’est pas
autant intégré dans la pensée clinique courante. Ceci signifie que l’une
des questions rencontrées, aussi bien dans la vie relationnelle, « sociale »,
que dans la pratique clinique, est de savoir si ce qui se déroule au niveau
du système du même, du système « médium malléable » de nous-même,
est éprouvé consciemment, composé dans la vie représentative, ou, du
moins laisse des indices de sa présence.



Le corps comme médiation médium malléable 263

Il y a encore un second niveau de la question qui est celui, à partir
du moment où nous éprouvons « en double » ce que l’autre éprouve,
de savoir ce que nous allons faire de cette donnée. Va-t-elle être
régulée par l’existence d’un « système du différent », par une opération
qui va intégrer le fait que même si nous pouvons ressentir en partie
ce que ressent l’autre, nous ne sommes néanmoins pas lui ? Nous
réagissons aussi en tant qu’être différent à ce que l’autre nous « fait »
ressentir, ou à ce que nous ressentons par identification « en double ».
Puis qu’allons-nous faire du résultat de cette combinatoire d’effets ?
Allons-nous donner le primat à l’identification empathique ? Et décider
de nous laisser en témoigner au sein de notre expressivité, et si nous le
décidons, en témoigner de quelle manière, avec quel mode d’expression,
quelle intensité etc. Ou, à l’inverse, allons-nous décider d’inhiber notre
réponse expressive et ne pas adresser à l’autre de message concernant le
fond de notre réaction intime.

Ces questions se posent dans la vie, mais aussi dans la pratique
clinique où elles n’ont bien évidemment pas le même sens ni le même
impact.

LA MÉDIATION DU CORPS « MÉDIUM MALLÉABLE »
DANS LA SYMBOLISATION

Dans la pratique clinique, la médiation « par » le corps du clinicien
a été peu abordée, et quand elle est évoquée c’est surtout comme un
aspect du contre-transfert qui se manifeste par des éprouvés corporels
que le clinicien essaye d’utiliser pour parfaire sa compréhension de
certains aspects inconscients de la situation ou de la communication
transférentielle.

Dans le cadre de notre réflexion cet aspect n’est pas absent mais ce
n’est pas celui sur lequel nous voulons mettre l’accent principalement.

La question du corps comme médiation se pose sous la forme de celle
de l’utilisation délibérée du corps et de ses modes d’expressivité (ges-
tuelles, théâtralisation, mouvement, posture dans la pratique clinique). Ce
qui fonde cette utilisation, dont la question est quand même relativement
nouvelle, est l’évolution de l’analyse des conditions premières de la
symbolisation. A. Brun et moi-même avons déjà, à diverses reprises,
évoqué quelques éléments de celle-ci dans des chapitres précédents,
mais une ressaisie d’ensemble n’est peut-être pas inutile pour asseoir le
modèle qui fonde nos propositions pratiques.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



264 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Nous devons la proposition fondatrice de ce modèle à D.W.Winnicott
(1971) et à ce qu’il suggère de la fonction « miroir » du visage de la
mère. La fonction « miroir » du visage de la mère définit la manière
dont l’infans voit se refléter sur le visage de sa mère une image de ses
états internes et en particulier de ses états émotionnels. Cette image
concerne parfois aussi bien une forme de figure en « double » mise en
scène par la mère, dans la mimique ou le ton de sa voix ou encore un
geste, dans laquelle elle « échoïse » les états du bébé en reproduisant une
forme figurée de ceux-ci sur son visage ou son corps, qu’une réponse
« cadrant » l’expression du bébé et lui donnant un sens à partir de sa
réaction personnelle – comme par exemple un dégoût de la mère si le
bébé porte de la terre à la bouche.

J’ai proposé l’hypothèse que c’est dans ce jeu de réponse par le visage
— mais au-delà du visage il me semble que c’est tout le mode de présence
corporelle de la mère ou des care giver premiers, qui participe à la
réponse de celle-ci et est impliquée – que se constituent les premières
formes d’un « langage du corps ». Mon hypothèse est en particulier que
l’échoïsation des premières formes de l’affect (sensations, représentants
psychiques de la pulsion, premières formes de processus psychiques
de protosymbolisation : signifiants formels, pictogrammes etc.), par les
objets investis permettait de « décoller » de leur « gangue corporelle
première » les premiers éprouvés du bébé, et contribuait à organiser ainsi
des « objets communs », transitionnels, amorce du « mettre ensemble »
(sumbolon) des formes de la symbolisation présidant à l’utilisation
d’un langage. Si une sensation, un affect, un mouvement peuvent
être « échoïsés » et « partagés », ils peuvent commencer à « devenir
langage ».

Cette hypothèse a un corolaire psychopathologique : quand ce « par-
tage premier » échoue, les mouvements psychiques du nourrisson (et du
jeune enfant) tendent à perdre leur valeur de langage et à prendre des
formes « dégénératives » : ils perdent leur « générativité symbolisante ».
Une partie des symptômes à mode d’expression corporelle – actes,
stéréotypies, symptômes psychosomatiques, agitations motrices, etc. –
résulte de ces échecs dans le « devenir langage », des « propositions »
premières du nourrisson.

Si l’on suit cet ensemble d’hypothèses, le travail clinique apparaît
alors comme une tentative de relance du jeu d’échoïsation qui a été his-
toriquement en échec et qui participe aux formes actuelles d’expressions
psychopathologiques. Il s’agit alors pour le clinicien et les médiations
qu’il utilise, de trouver une modalité pour échoïser et relancer les traces
des mouvements premiers qui n’ont pas reçu les accordages nécessaires.



Le corps comme médiation médium malléable 265

Il s’agit, comme l’indique fortement Green, de « fournir maintenant la
réponse qui n’a pas été donnée historiquement par l’objet ».

Cette hypothèse est implicite à l’ensemble des pratiques cliniques à
médiation, mais elle est cruciale et engage directement les « réponses
corporelles » du clinicien dans les médiations qui s’étayent sur le corps.

Ceci étant, l’utilisation du corps du clinicien comme médium mal-
léable n’est pas simple et pose une série de questions. Tout d’abord il y
a l’impact direct sur le clinicien lui-même de ce mode d’utilisation, son
aptitude à « jouer » de son expressivité corporelle, sa formation à ce type
d’utilisation qui déborde largement le cadre des formations actuelles. Il
faut en effet que la manière dont le clinicien utilise son mode de présence
corporelle obéisse à une double contrainte qui peut être vécue comme
un paradoxe voire une « double impasse » au sens du double bind des
systémiciens.

Il doit en effet être et rester « spontané » dans son expressivité, faute
de quoi il risque de produire une impression de facticité, mais il doit aussi
être « médium malléable » et s’ajuster au plus près aux besoins supposés
du sujet : donc être à la fois très spontané et très contrôlé. Ceci n’est
bien sûr pas impossible, on pense à un mouvement interne « spontané »
qu’on inhibe ou dont on tolère voire accentue l’expression, mais il est
vraisemblable que cela requiert une certaine expérience, un certain travail
d’élaboration qui prend du temps pour être adéquat.

Et puis il y a un certain nombre d’aspects de l’utilisation du corps du
clinicien, qui peuvent être potentiellement requis par les besoins du sujet
et qui posent de nombreux problèmes au contre-transfert du clinicien.
Par exemple certaines formes de touché du corps, ou certains types de
contacts directs lorsqu’il s’agit de sujets sortis de la première enfance –
et même parfois chez les petits enfants eux-mêmes –, qui peuvent être
« érotisés » et trop chargé d’une charge libidinale, qui leur confère une
ambiguïté de sens, pour que le clinicien puisse en tolérer l’expression
sans que la question de leur valeur incestueuse ou incestuelle ne se pose.

C’est là que la fonction de « médium malléable » du corps du clinicien
doit être elle-même médiatisée, soit par des « techniques » ou exercices
– comme en danse, soit par l’introduction d’une médiation animale qui
déplace sur le corps de l’animal les aspects trop problématiques du
rapport au corps du clinicien lui-même. Ce qu’il nous faut examiner
maintenant.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



266 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

LA MÉDIATION PAR LA DANSE ET LES EXERCICES
DE DANSE

Il y a sans doute de nombreuses variantes possibles des dispositifs
cliniques intégrant la médiation danse dans leur organisation et je ne peux
tous les évoquer ici. Dans le cadre des travaux du CRPPC nous avons
pu commencer à en travailler trois formes avec des sujets présentant
des problématiques cliniques différentes bien que toutes trois en lien
avec des formes de la souffrance narcissique-identitaire. La première
forme concerne des enfants présentant une symptomatologie autistique
et psychotique, la deuxième des enfants violents et agressifs en période
de latence, la troisième des adolescents en difficulté identitaire. Comme
je n’ai pas d’expérience directe de l’utilisation de ces médiations je pense
que le mieux est que je donne la parole toutes les fois que possible aux
praticiens qui les utilisent et conduisent des recherches sur ces dispositifs
sous ma direction.

N

Médiation « danse » avec des enfants psychotiques
(A-S. Le Poder)

Le premier des trois dispositifs a été construit à partir d’un atelier
« danse » au sein d’une institution, et d’abord avec une vocation qui
n’avait pas a priori de caractère directement thérapeutique, mais au fur
et à mesure que celui-ci s’installait ses fonctions psychothérapeutiques
se sont peu à peu clarifiées.

Voici la présentation de son déroulement.
L’atelier se déroulait toujours de la même façon. Il débutait sur une

musique calme d’environ une minute et les enfants devaient adopter une
posture agréable et ne plus bouger tout au long de la musique. L’atelier
se terminait exactement de la même manière. Cette musique douce leur
permettait de savoir quand commençait l’atelier et quand il se terminait.

Ensuite venait le temps de l’échauffement à l’aide d’exercices que la
clinicienne effectue avec les enfants dans un ordre bien précis du haut
en bas du corps. Pendant ce premier temps d’atelier, l’imitation et la
répétition apparaissent alors comme un mécanisme d’apprivoisement du
contact et donc de réassurance. Les enfants imitent et reproduisent en
miroir les gestes de la clinicienne jusqu’à s’harmoniser et se synchroniser
par rapport à la musique.

Après ces exercices qui leur demandent beaucoup de concentration,
était introduite une musique plus rythmée sur laquelle ils peuvent avoir un



Le corps comme médiation médium malléable 267

temps de mouvements libres et éventuellement quelques jeux d’équilibre.
Ils devaient par exemple tenir le plus longtemps possible sur un pied
ou suivre la ligne du linoléum à la manière d’un funambule. Une
fois l’échauffement terminé vient un temps de relaxation. Les enfants
doivent se mettre à genoux au sol et faire « le dos rond comme un
chat », la clinicienne passe ensuite vers chaque enfant pour décontracter
d’éventuelles tensions des muscles du dos à l’aide d’une petite coccinelle
de massage en bois. Après cela, ils doivent se relever tout doucement
en déroulant leur dos, vertèbre par vertèbre, où la tête se redresse en
dernier, pour leur permettre de mieux prendre conscience de l’axe de
leur colonne vertébrale.

La dernière demi-heure de l’atelier était consacrée à la préparation
du spectacle de fin d’année. Notons que pendant ce dernier temps
chorégraphique la clinicienne n’intervient que pour les aider au mieux
dans leur travail de création. Il ne s’agit pas, en effet, de leur apprendre
la danse dans le sens d’impliquer autorité et corrections techniques, mais
de les aider à s’exprimer, et ressentir une satisfaction narcissique par le
biais d’une approche plus esthétique et plus ambitieuse.

Voici donc le déroulement type d’un atelier danse, mais même si ce
schéma reste en général le même, la clinicienne n’arrive pas néanmoins
avec une idée préconçue quant au contenu de la séance, elle préfère saisir
les tentatives d’improvisation ou les hésitations des patients et répondre
« corporellement », à partir des données non-verbales qui émanent de
leur expression, par des relances et des reprises traitées par empathie.

Un exemple clinique, celui d’un enfant qui sera nommé Louis, peut
permettre de saisir mieux la dynamique du fonctionnement de la média-
tion danse dans ce dispositif.

La clinicienne a rencontré Louis bien avant de mettre en place l’atelier danse.
C’est un enfant au contact difficile encore plus coupé de la réalité que les
autres. Il n’était pas possible de saisir son regard fuyant et il n’entrait en
relation avec personne au sein des différents groupes qu’il intégrait. Il était
incapable de participer plus de quinze minutes aux ateliers. Il ne tenait pas
en place et pouvait passer d’une activité à l’autre, d’une minute à l’autre. Il
donnait l’impression de ne jamais s’intéresser aux activités proposées et il
devait faire face à des attitudes traditionnelles de rejet de la part de l’équipe
éducative et des autres enfants. En revanche lorsque l’atelier danse a débuté il
a semblé (comme tous les autres enfants) très heureux, enthousiasmé par cette
nouvelle expérience.

Diagnostiqué comme psychotique, Louis a d’énormes problèmes de concentra-
tion depuis son plus jeune âge. Les troubles attentionnels sont au premier plan

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



268 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

et son niveau scolaire est très bas pour son âge. C’est un petit garçon assez
costaud et très « casse-cou » qui porte des lunettes à double foyer à cause de
sa très mauvaise vue. Louis présente une déambulation particulière. C’est un
garçon de 10 ans, mou, un peu épais qui ne semble pas pouvoir se porter.
Il est toujours très négligé et ses vêtements comme ses lunettes sont toujours
pleins de traces et de travers.

Lors des ateliers, du moins au début de ceux-ci, Louis adoptait une posture
encore plus rigide que les autres. Il était très raide et ses membres comme
inflexibles paraissaient pouvoir tomber à tout moment (un peu à la manière
d’un pantin désarticulé). Les exercices qui marquaient le début et la fin de
l’atelier lui étaient très difficiles. Il fallait sans cesse essayer de le canaliser
sinon il partait dans tous les sens. En effet, il passait son temps à changer de
position alors que la consigne était de prendre une posture agréable et de ne
plus bouger.

Ce n’est que durant les trois derniers ateliers qu’il a réussi à tenir une minute
entière sans bouger. En fait il n’y avait qu’en position allongée, le dos au sol
et les bras écartés en croix qu’il pouvait rester immobile. Le premier mois il
ne parvenait pas à rester attentif pendant toute la durée de l’atelier qui était
beaucoup trop long pour lui. Il décrochait rapidement, prenait une chaise pour
s’installer à côté de la clinicienne et s’affalait dessus comme s’il ne pouvait pas
porter son tronc vertical sur le siège. Puis, au fil des séances, des jours, il a
réussi à se concentrer malgré quelques pertes d’attention de temps en temps.
Étonnamment, dès le premier atelier Louis a ressenti le besoin de se déchausser.
Dès qu’il arrivait dans la salle il enlevait ses chaussures et ses chaussettes. Il
semblait avoir besoin de sentir son odeur corporelle (il transpirait beaucoup)
et de ressentir le contact du sol dur et froid sous ses pieds.

Ce contact particulier a immédiatement fait associer à l’expression « s’ancrer
dans le sol » qu’utilisent les danseurs quand ils veulent décrire le fait de se
tenir debout bien droit, les épaules relâchées, dans une posture à la fois
détendue et tonique. Le paradoxe d’une position à la fois analeptique et
relâchée correspondait exactement à l’attitude fréquente de Louis pendant les
échauffements lorsqu’il s’effondrait mollement en heurtant violemment le sol.
Une fois parterre, il en profitait généralement pour montrer, en remontant son
pantalon, ses nombreuses ecchymoses sur les genoux et parler des croûtes
qu’il avait grattées et qui saignaient.

En s’effondrant corporellement et en matérialisant un vécu de chute, il donnait
l’impression de chercher désespérément le contact contre une surface solide.
Comme si cela lui permettait, dans un retournement passif/actif, de lutter
contre un vécu passif de mort psychique en ayant une première emprise
sur son expérience agonistique. Par ailleurs, les associations de l’enfant à
propos de ses mouvements de chutes au sol renvoyaient incontestablement
à un moi-peau troué ou écorché. Par conséquent, ce qui spécifiait alors ce



Le corps comme médiation médium malléable 269

travail avec la médiation par la danse c’était la possibilité d’une scénarisation
corporelle.

Au début, l’agitation motrice de Louis n’exprimait pas du plaisir mais plutôt
une violente excitation débordante et désorganisante que la clinicienne tentait
de transformer en permanence.

Quand il se jetait par terre par exemple, elle modifiait son excitation gestuelle
et ses chutes au sol en une sorte de chorégraphie groupale en improvisant des
exercices au sol.

Dans les premiers temps, il exécutait tous les exercices le dos collé contre le
mur (appui-dos) et il était impossible de le déloger. Il cherchait une limite.
C’était comme si, sans cette cloison, il pouvait s’effondrer à tout moment.
Il s’accrochait à tous les meubles et aux murs, un peu comme un bébé qui
commence à se tenir debout et qui a besoin d’appuis auxiliaires. Son corps
paraissait comme démembré et seul le fait de plaquer sa colonne vertébrale
contre le mur semblait diminuer ses angoisses.

Son comportement témoignait de son état de fragmentation interne et son
attitude mettait en lumière un moi qui s’effritait, se pulvérisait, et qui partait en
morceaux.

Que signifiait ce manque de tonus, d’origine manifestement non organique ?

Au fur et à mesure des séances il s’est « décollé » du mur. Pour effectuer une
transition la clinicienne a commencé à mettre la main à plat contre son dos
pour qu’il se sente un peu soutenu et progressivement, par la suite, il n’avait
plus besoin d’aucun soutien de la colonne vertébrale. Il semble que ce besoin
d’exécuter les mouvements le dos collé contre le mur pourrait être en lien avec
un objet indisponible et insaisissable, un objet lisse et glissant. Ce qui est assez
paradoxal c’est que son corps qui donnait l’impression de pouvoir tomber
à tout moment était en même temps très rigide. Les ondulations lui étaient
impossibles et il avait très peu de flexibilité au niveau de ses articulations. Il
était incapable pendant les deux premiers mois d’isoler les différentes parties
de son corps les unes des autres. Par exemple, il n’arrivait pas à faire des
cercles de tête sans faire bouger le reste de son corps. C’était la même chose
avec le bassin, les bras ou les chevilles. Louis ne déroulait pas les pieds quand
il marchait et en particulier le pied gauche qui semblait glisser sur le sol à
chacun de ses pas, ce qui donnait une raideur très saccadée à sa démarche.

Il avait tendance soit à se figer dans l’hypertonie soit au contraire à bouger sans
arrêt, ce qui semblait être les deux seules manières pour lui de se tenir dans
un espace non construit. Ainsi, on peut comprendre sa manière de marcher
en glissant à la façon d’un patineur sur la glace, comme une sorte de tentative
hallucinatoire permanente de ne pas avoir besoin du sol pour prendre appui.
Dans le but de lui apprendre à isoler les différentes parties de son corps la
clinicienne a eu l’idée d’essayer de lui faire faire des cercles en lui tenant la
tête pendant que l’éducatrice lui maintenait le reste du corps. Il ne comprenait

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



270 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

pas. Il n’y avait pas de miroir dans la salle et Louis n’avait pas conscience
des mouvements qu’il effectuait. Il semblait inconscient de la position et des
mouvements du corps et de ses parties. Il ne pouvait pas voir son erreur.

La clinicienne s’est donc placée en face de lui « en double » et a joué le rôle
d’un miroir humain pour lui montrer la manière dont il exécutait l’exercice et
comment elle voulait qu’il fasse.

Il a alors tout de suite compris son erreur et a réussi à isoler ses différents
membres les uns des autres. Certains exercices sollicitaient plus les muscles et
pouvaient être un peu douloureux. Leurs perceptions intracorporelles étaient
pauvres ou erronées. En effet, lorsqu’ils racontaient leurs sensations, ils
décrivaient un corps effracté, morcelé et non contenant ; un corps vide mais qui
se (ré)-animait en bougeant. Pendant les étirements, Louis disait par exemple :
« Ça va exploser », ou encore : « Ça tire, ça arrache » mais rajoutait à chaque
fois : « Ça fait mal mais ça fait du bien parce qu’on sent » ou encore : « Il y a
des trucs à l’intérieur qu’on sent autrement on s’en rend pas compte. »

Avec le temps les enfants ont réussi à se tenir plus droit et à tirer le meilleur parti
possible de leur musculature, devenue à la fois plus solide et plus souple. La fin
de l’échauffement était moins difficile pour Louis. Il sautait, faisait semblant de
donner des coups de pieds, des coups de poings comme les autres enfants et
il n’a jamais eu besoin de soutien contre le dos pour cet exercice. En revanche
les gestes qu’il faisait étaient ralentis, comme engourdis ou englués alors que
la musique était très rythmée avec un tempo assez rapide.

Souvent, pendant ce dernier temps d’échauffement, les WC jusqu’alors inutili-
sés devenaient un élément important. Effectivement, les enfants se mettaient à
investir cette pièce en général à ce moment-là de l’atelier pour se désaltérer,
uriner ou se mouiller le visage. C’était comme s’ils avaient besoin, à la fin de
l’échauffement, de vider le mauvais et de se remplir avec du bon.

La préparation du spectacle en fin d’atelier était toujours un moment où les
enfants étaient très investis. La musique leur plaisait et les premières fois,
lorsque la clinicienne mettait le disque ils essayaient de chanter, mais se
contentaient de répéter la fin des mots, ce qui donnait une impression d’écho
assez désagréable.

Lors des premières séances, ils ont tous eu énormément de mal à inventer des
mouvements pour monter une chorégraphie mais à la fin du mois de juin ils
avaient tous des gestes à proposer. Les enfants devenaient tour à tour leaders
de la séance. Toute la fin de la danse qu’ils ont présentée à la kermesse a
donc été entièrement inventée et mise en scène par Louis et Jade. Malgré cette
évolution importante, ils ont eu de grosses difficultés à suivre le rythme binaire
pourtant simple de la musique ou les paroles de la chanson pour effectuer
leurs mouvements ensemble. Ils étaient incapables de suivre un rythme et leurs
gestes parfois très lents et ralentis semblaient de temps en temps s’accélérer
brutalement sans raison.



Le corps comme médiation médium malléable 271

Néanmoins, il semble que la chanson qu’ils avaient choisie leur a procuré
un fond rythmique, une mélodie et une histoire qui a accéléré l’induction de
leurs mouvements en leur permettant de s’amplifier et de se déployer dans
l’espace. Leurs impulsions n’étaient malgré cela jamais vraiment libres, faciles
et confortables. En fait, ils exprimaient en mouvements et en rythmes ce qu’ils
ne pouvaient exprimer en mots ou en comportements sociaux conventionnels.
La chorégraphie s’est inventée et organisée sans difficulté majeure. Louis
avait décidé de jouer le rôle d’Aladin et Jade s’était attribué celui de Jasmine.
Lorsqu’ils dansaient, on assistait à un véritable dédoublement entre leur moi-
idéal (le personnage-héros) et leur moi conscient. Dédoublement certes, mais
sur fond de continuité entre les deux. Louis, par exemple, d’ordinaire réservé,
maladroit et mal dans sa peau semblait se métamorphoser en véritable prince
malicieux, agile et élégant.

Pendant ce travail de création, il lui était utile, pour ne pas dire indispensable,
que la clinicienne soit présente pour faire écho à ce qu’il avait saisi. Elle
confirmait l’intérêt, la valeur et l’originalité de ses mouvements ce qui était une
manière de continuer de faire évoluer le soutien en lui donnant maintenant
une forme verbale.

Dans les premiers ateliers il se plaignait de « ne pas avoir d’idée pour faire
quelque chose ». Il semblait avoir un manque du geste pour s’exprimer comme
on dit avoir un manque du/des mot(s) pour dire sa pensée. Mais au fur et à
mesure que les semaines passaient il réussissait de plus en plus à proposer
des mouvements. Ses premiers gestes étaient plutôt pointus, étroits et sans
but mais ont rapidement évolué vers plus d’ondulations et de sens : pour
certains passages de la chanson il exécutait des mouvements brusques et
rapides et pour d’autres il se calmait en dansant lentement et délicatement.
Lors des derniers ateliers son corps paraissait plus libre, moins limité et moins
incontrôlé.

La notion de « moi-corps-mouvement »

Pour tenter de rendre compte de ce qu’elle a observé et compris
au sein de l’atelier A-S. Le Poder a proposé de forger le concept de
moi-corps-mouvement.

Le moi-corps-mouvement s’écrit avec deux traits d’union ; il forme un
mot composé de trois mots. Il est une juxtaposition/liaison de parties qui
appartiennent à des univers à la fois distincts, différents, et proches. Il est
étayé sur la pensée de D. Anzieu et de G. Haag. Rappelons la définition
que donne Didier Anzieu (1985) du moi-peau :

« Une figuration dont le moi de l’enfant se sert au cours des phases
précoces de développement pour se représenter lui-même comme moi
contenant les contenus psychiques, à partir de son expérience de la surface
du corps. »
D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



272 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Le moi-peau et les enveloppes décrites par cet auteur ont fourni des
modes de compréhension indispensables pour le travail clinique de la
médiation « danse », mais il semble que quelque chose de nouveau a
aussi émergé. En effet, les sensations internes du corps n’ont pas été
prises en compte par D. Anzieu qui fonde son travail sur l’expérience des
sensations de la surface du corps (de la peau) ; il me semble donc tout à
fait pertinent d’intégrer les sensations kinesthésiques et intéroceptives à
ses recherches, d’ouvrir le concept à la sensori-motricité.

Un moi sans corps et un corps sans moi n’existe pas ; le moi intègre le
corps et réciproquement le corps intègre le moi. La formulation proposée
s’inspire aussi de la notion proposée par G. Haag (2004), « le moi
corporel ».

Selon G. Haag, les principaux éléments du traumatisme de la naissance
sont : la perte de la peau (principalement au niveau de la sensation
de pression contre la peau du dos), la lumière trop éblouissante et la
soumission aux flux gravitaires donnant sensation de chute sans fin. Le
moi-corps-mouvement se construirait grâce à différents éléments tels
que la continuité de la voix maternelle, les enveloppements, le portage
(plus particulièrement la tenue du dos et de la nuque), l’attraction par
l’odeur et le regard. D’après G. Haag qui s’est particulièrement intéressée
à la genèse de la contenance primitive, la jonction d’un axe vertical
(articulant les côtés du corps autant que les murs) et d’un axe horizontal
(articulant les membres inférieurs autant que la jonction des murs au
sol) permettrait l’investissement des formes parallélépipédiques. Pour
théoriser le moi-corps-mouvement on peut donc s’appuyer sur ce que G.
Haag appelle la « géométrie primitive » qui correspond à l’introjection
de contenance (au sens où en parlent W. Bion, 1967 et E. Bick, 1968).

Par « moi-corps-mouvement », A-S-Le Poder désigne l’intégration
d’une sorte de squelette interne qui se formerait en corrélation avec le
« moi-peau », et qui permettrait à l’enfant de se représenter lui-même
à partir de son expérience de la surface du corps, mais aussi à partir
des sensations kinesthésiques du corps et de ses modalités sensorielles
inconscientes. La métaphore du moi-corps-mouvement maintient donc
le lien entre la psyché, le corps et les actions. D’où l’hypothèse que
ce serait grâce à une image du corps portée par (et croisée à) notre
schéma corporel que le moi-corps-mouvement se construit. En effet, si
le schéma corporel est une réalité de fait (il est en principe le même
pour tous les individus), l’image du corps, en revanche, est propre à
chacun ; elle est liée au sujet et à son histoire et représente la synthèse
vivante des expériences émotionnelles. L’image du corps est à chaque
instant de la vie la représentation inconsciente où se source le désir,



Le corps comme médiation médium malléable 273

mais c’est le schéma corporel qui sera son interprète (passif ou actif).
Puisque l’image du corps ne correspond pas à des données anatomiques
naturelles mais qu’elle se construit en appui sur notre schéma corporel, le
moi-corps-mouvement apparaît comme une image inconsciente du corps
qui se construirait et se remanierait tout au long du développement de
l’enfant en appui sur sa réalité physique et organique.

Ce serait donc la mise en relation du schéma corporel et de l’image du
corps qui permettrait de se constituer un moi-corps-mouvement clair et
quasi définitif. Dans ce sens, le moi-corps-mouvement serait de l’image
du corps faite corps.

Revenons maintenant aux théorisations du moi-peau ; Didier Anzieu
évoque la peau du malade comme jouant un rôle de « miroir de l’âme »,
mais le corps en action ne peut-il pas lui aussi avoir ce rôle ? Ainsi, en
demandant à quelqu’un « comment vous portez-vous ? », ne sommes-
nous pas en quête des lapsus du corps et des postures qui font symptôme ?
Dans cette perspective, le principal agent de développement du moi
naissant ne serait-il pas le corps en mouvement ? Pendant les ateliers
danse, le corps de la clinicienne a servi de miroir aux enfants. Ils avaient
besoin d’un moi-corps-mouvement comme modèle identificatoire, qu’ils
ont utilisé au sens où H. Kohut (1971) l’entend avec le terme de « soi-
objet » qui correspond à :

« La réalité clinique d’une personne (de quelqu’un, d’un individu) qui uti-
lise un certain aspect d’une autre personne comme une partie fonctionnelle
de soi pour procurer une structure qui protège contre les possibilités de
fragmentation provoquées par les stimulations et les affects. »

Kohut a repéré que le besoin de « soi-objet » apparaissait parfois en
thérapie dans certaines réactions transférentielles.

De la révision du schéma corporel à la constitution
d’un moi-corps-mouvement

Selon G. Pankow, la psychose, à la différence de la névrose, est
caractérisée par une dissociation de l’image du corps où l’unité de ce
dernier est détruite. Dans le registre de la psychose apparaît en effet une
difficulté (voire une impossibilité) à établir un lien entre les différentes
parties du corps et sa totalité. Effectivement, Louis ne ressentait pas son
corps comme un tout composé de parties appartenant à un ensemble. Il
n’arrivait pas à acquérir d’automatismes, tous les gestes qu’il effectuait
nécessitaient un contrôle de sa part et il avait du mal à les organiser
dans l’espace. L’intérêt de la danse en tant que médiation corporelle
est qu’elle lui a permis d’établir un premier niveau de lien avec des

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



274 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

sensations dans le corps et dans le perceptum sensoriel d’une excitation
traumatique jusque-là « inliable » par un système de représentations
pensées. Dans cette perspective, le processus thérapeutique consiste à
reconstruire une image du corps unie en travaillant à partir de fragments
de l’expérience du corps, pour les intégrer comme parties à la totalité
de l’image du corps. Pour pouvoir penser la question de l’appropriation
des sensations corporelles, les travaux de R. Spitz représentent un apport
intéressant. Il souligne en effet qu’un enfant hypertonique sera en mesure
de décharger une grande quantité de tension si on le berce pendant un
temps relativement long. Il ajoute que « [...] la technologie prive les
enfants du contact cutané et des stimuli musculaires contrairement aux
peuples « primitifs » qui portent les nourrissons sur le dos ou la hanche
tout au long de la journée ».

La médiation par le corps réactive tous ces contacts cutanés (grâce
aux exercices au sol, ceux qui s’effectuent deux par deux...) et ces
stimuli musculaires (grâce aux mouvements qui sollicitent les muscles,
les étirements...) qui ont peut-être fait défaut pendant la petite enfance.
La danse a fourni à Louis le moyen d’une décharge de tension importante
par les mouvements et les contacts corporels et cutanés éprouvés lors
des ateliers. J. McDougall précise qu’« un corps souffrant est un corps
vivant ». Effectivement, certaines postures ou certains exercices pendant
l’atelier peuvent être douloureux ; mais il y a un investissement positif de
la souffrance corporelle par Louis, comme pour trouver la confirmation
que son corps avait des limites. Tous ces arguments expliquent la
manière dont Louis a pu se constituer une enveloppe protectrice, un
moi-peau, mais il me semble nécessaire de préciser la manière dont
il a pu intégrer une sorte de squelette interne afin de se constituer un
moi-corps-mouvement. Comme le souligne D. Anzieu, « l’appui externe
sur le corps maternel conduit le bébé à acquérir l’appui interne sur sa
colonne vertébrale, comme arrête solide permettant de se redresser » ;
or Louis avait tout le temps le dos voûté, courbé et il avait besoin
lors des premiers ateliers de coller son dos contre le mur pour faire
les exercices. Comme une mère qui place sa main contre la colonne
vertébrale de son bébé pour le tenir, ma main est venue remplacer le mur.
D’autres mouvements (comme celui où les enfants devaient dérouler
le dos vertèbre par vertèbre) ont permis à Louis de « visualiser » son
squelette interne (ici la colonne vertébrale) et donc de se « rassembler ».
Louis avait aussi souvent des pertes d’équilibre lors des premiers ateliers
mais l’objet support (d’abord le mur, la main de la clinicienne et enfin sa
colonne vertébrale) lui a permis de retrouver son centre de gravité.



Le corps comme médiation médium malléable 275

N

« La danse-contact-improvisation » (F. Thiétry)

La danse-contact-improvisation est une pratique créée par Steeve
Paxton en 1972 aux États-Unis consistant, dans la rencontre entre deux
ou plusieurs danseurs en improvisation, à faire évoluer un point de
contact par un travail d’appui, de poids/contrepoids, alternant les rôles de
porteur/porté. Il y a donc une communication qui se crée sur l’ajustement
corporel constant et qui mobilise aussi la question du holding décrite par
D.W.Winnicott (1949).

Proposer une médiation utilisant le contact avec des enfants violents
peut paraître paradoxal, voire contre-indiqué. Cependant il apparaît que
le jeu du contact des corps en mouvement pourrait conduire les enfants à
transformer leur modalité de relation aux autres et à leur propre corps.

F. Thiétry part de l’hypothèse que la violence présente chez ces jeunes
est une violence qui serait en lien avec des difficultés de contact, avec
des difficultés remontant au corps à corps premier qui, à un moment
donné, aurait rencontré des écueils et n’aurait pas pu se construire de
façon suffisamment tranquille pour offrir une sécurité de base solide.

Ainsi proposer une médiation qui remette en jeu des modalités de
relation précoces, c’est donner aux enfants la possibilité d’essayer de
les élaborer. Pour ces jeunes, il y a une véritable angoisse à l’égard
du contact. La violence témoignerait d’une difficulté à organiser un
langage corporel permettant de rentrer réellement en contact avec l’autre.
D’ailleurs les travaux sur les interactions précoces montrent que le corps
est aussi et fondamentalement support et premier outil de l’expression de
soi. Quand le langage verbal introspectif s’avère difficile, comme c’est le
cas avec les enfants et ados violents, il est alors nécessaire de faire appel
au support d’un langage non verbal.

Cette médiation du contact peut se penser comme un squiggle corporel,
une sorte de squiggle-danse : un espace entre-deux de rencontre possible
pour aller vers une possible différenciation.

La danse-contact-improvisation aide au traitement de la pathologie
du lien grâce à des modalités spécifiques de mise en relation. Celle-ci
s’effectue dans un partage « en double » avec un jeu d’ajustement et
d’accordage visant à intégrer un équilibre au niveau de ce que F. Thiétry
appelle l’« inter-corps ».

Cet « inter-corps » se joue beaucoup dans des mouvements de por-
ter/être porté. C’est ainsi à travers la construction d’une structure, d’un
support solide sécurisant, que l’enfant pourra évoluer vers un contact en
interrelation. Pour que le porter (et le portage) soit possible, il doit se
faire en appui sur les lignes de force de la structure du sujet. C’est ainsi

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



276 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

grâce au transfert (et ici physiquement au transfert du poids) qu’un sujet
peut en porter un autre, que le corps de l’autre va permettre au porteur à
sentir sa force, sa structure, sa solidité.

Une vignette clinique permettra de mieux saisir ce qui peut se passer
concrètement dans une séance.

Ainsi Hugo, un enfant qui se fait toujours taper par les autres va pouvoir trouver
d’autres rapports avec les autres enfants grâce au support de la médiation.
Par exemple, avec Ludovic qui cherche à l’écraser en se jetant sur lui et roulant
du bas vers le haut du corps d’Hugo. La clinicienne s’est saisie de la situation
avec l’éducatrice pour faire le parallèle avec la consigne du jour qui était de
« faire des massages ». Nous avons proposé aux enfants que le « jeu » dégradé,
auquel ils se livraient pouvait devenir un massage et que pour cela Hugo devait
souffler fort au moment où Ludovic arrivait vers sa cage thoracique.

Au fur et à mesure qu’Hugo commença à mettre des sons « pouaa » « ouhh »
« arrg », lui permettant de relâcher son corps, d’accompagner le mouvement
là où il risquait d’avoir mal, l’interaction prit un caractère ludique et devint
le « massage du rouleau compresseur ». Ils en rirent tous les deux en prenant
visiblement du plaisir, puis ils purent même échanger les rôles.

Cet exemple montre comment la sécurité et un apaisement peuvent se
trouver dans l’exploration à la fois ludique et métaphorique du rapport
à son corps utilisé comme médium malléable et à l’autre. L’irruption
violente de Ludovic perd son statut d’attaque effractante, elle devient un
message, un jeu relationnel avec Hugo.

C’est un jeu de transformation analogue à celui d’une mère qui
prendrait la main de son bébé qui lui tape le visage, en lui disant « non
pas comme ça » et le transforme en caresse « là, comme ça ». L’image
du rouleau compresseur vient mettre un décalage en réintroduisant du jeu
avec les affects débordants et des sensations corporelles réactivés autour
du geste violent, donnant un espace de reprise possible, au lieu qu’elles
soient revécues dans le débordement angoissé du passé. Hugo avait en
effet tendance à toujours se retrouver dans la position d’une victime car
il avait été élevé dans un climat familial d’une grande violence.

Proposer un autre investissement de la motricité permet à l’enfant
d’aller vers une reconstruction de son « moi-corps-mouvement » (A. Le
Poder) par la traversée de trois axes/étapes :

� éveiller le corps sensible ;



Le corps comme médiation médium malléable 277

� découvrir les schèmes de mouvements, et notamment le corps comme
support en construisant des repères afin de pouvoir prendre des risques
dans un espace de sécurité ;

� et enfin la mise en jeu des mouvements dans un processus créatif.

En plus du travail sur l’exploration des sensations précoces (premier
axe), l’exploration et la construction de la solidité du support à laquelle la
DCI invite répondraient à un besoin de sécurité d’autant plus important
pour des enfants carencés ayant souvent des vécus d’avoir été lâché par
leur environnement.

Selon R. Roussillon, « le besoin de sécurité s’incarne dans l’éprouvé
d’une stabilité du “sol” sur lequel on s’appuie, des bras qui portent et
contiennent. [...] En ce sens, l’inverse de la sécurité sera alors représenté
par la menace de chute, sans doute la plus exemplaire de l’insécurité
corporelle ».

La sécurité et l’apaisement apportés dans la construction du support
sont développés à la fois par l’importance du travail sur l’appui du dos
– qui est le pilier fondamental de la structure du corps, la base même
pour la construction de la confiance – mais aussi par la valorisation, et
la réassurance narcissique apportée dans le fait de se sentir solide dans
le support que la DCI invite à construire pour porter l’autre, valorisation
tellement important et recherchée par ces enfants.

En associant les trois axes relevés (sensation, support et création) avec
les trois caractéristiques du maternage de Winnicott (object-presenting,
holding et handling) nous pouvons retrouver un certain nombre de
paramètres fondamentaux de la construction primitive du lien premier
dans la danse-contact-improvisation.

La première étape est d’éveiller le corps sensible, « l’ouverture au
monde des sensations » dirait Stern. En danse et particulièrement en
danse-contact-improvisation, on parle de rendre le corps disponible et
ainsi réceptif et réactif aux stimulations. L’attention est alors ramenée
aux sensations de son propre corps, au rapport au corps de l’autre et à
l’environnement — avec une attention particulière à la qualité du toucher
et des sensations du recevoir. On peut distinguer le corps sensoriel relatif
aux sens, au corps biologique ; du corps sensitif qui lui est relatif à la
sensibilité, à l’aptitude à réagir à des excitations externes ou internes et
qui se construirait en appui sur le corps sensoriel. Ce sont là toutes les
caractéristiques du maternage qui sont sollicitées pour rendre le bébé
curieux de ce qui l’entoure.

La deuxième étape consiste à découvrir les schèmes de mouvements
en construisant des repères afin de pouvoir prendre des risques dans un

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



278 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

espace sécurisé. C’est l’étape qui met en jeu l’acrobatique, le sportif.
Le sujet va jouer avec l’équilibre, il sera sollicité dans sa capacité à
faire confiance et à prendre des risques en construisant la position à
la fois physique et psychique du porter. C’est dans la répétition du
geste que le sujet prend confiance et construit des repères sensoriels
et proprioceptifs à la fois par rapport à son propre corps et au corps de
l’autre. Le mouvement pourra ainsi devenir prévisible et répondre au
besoin de sécurité de l’enfant.

Enfin la troisième étape concerne un aspect plus créatif qui touche
à l’esthétique et au plaisir du mouvement. L’enfant peut alors mettre
en jeu les différents mouvements découverts dans un processus plus
créatif par l’exploration du mouvement dansé et du jeu avec l’autre, avec
l’environnement. Cet axe qui travaille l’improvisation, la spontanéité du
mouvement, dans un jeu, une composition, un aller-retour entre ce qui
est perçu, ce qui se passe à la fois à l’intérieur et à la fois à l’extérieur.
C’est tout le travail de l’associativité motrice qui se trouve alors mobilisé
et rendu possible.

N

Une médiation par le hip-hop (C. Baraton)

À partir d’observations de terrain, C. Baraton a conduit pendant deux
ans, avec une collègue animatrice un projet de prévention des conduites
à risques liées à l’adolescence en utilisant une médiation artistique et
culturelle dans un lycée professionnel de la région lyonnaise.

Les adolescents qui ne sont plus tout à fait des enfants et pas encore
des adultes ont des besoins spécifiques. Cette période que traversent les
jeunes est une étape charnière où domine une crise mettant en jeu un
remaniement identitaire important. Il s’agit de se construire et d’exister
en créant sa place dans la famille, le système scolaire et la société. C’est
pourquoi, la recherche subjective s’accompagne d’enjeux intersubjectifs
importants où la réponse de l’autre occupe une place prépondérante.
Dans la quête de soi, l’adolescent peut être conduit à prendre certains
risques où il s’éprouve et où il éprouve l’autre.

Les aspects négatifs de ce processus pendant la période adolescente
sont trop souvent mis en avant et qu’il est utile de rappeler que ces jeunes
ont un potentiel créateur et dynamique intéressant.

C’est sur cette hypothèse qu’un projet « artistique » a été mis en place
au lycée, dans lequel il s’agit de promouvoir les talents et les capacités
d’expression des jeunes autour d’un thème précis afin de canaliser leur
travail : « La violence, le respect, c’est quoi ? »



Le corps comme médiation médium malléable 279

Des ateliers artistiques (théâtre, chant (rap), danse (hip-hop) et journal)
sont mis en place dès le début de l’année afin de créer une comédie
musicale donnée en spectacle à la fin de l’année. Des débats avec des
professionnels de tous horizons, des expositions sont également organisés
tout au long de l’année.

Les objectifs du projet sont doubles :

� améliorer la santé des adolescents (psychique, scolaire, sociale) par
la mise en place d’une dynamique artistique et culturelle au sein du
lycée ;

� maintenir l’ensemble des adolescents dans l’établissement pour éviter
une rupture, un décrochage avec le système scolaire et la société, voire
une montée des comportements à risque et de la violence.

Des objectifs plus spécifiques pour les élèves participant aux ateliers
artistiques et au projet de création de spectacle de fin d’année sont
d’ordre : scolaires (en réduisant le taux d’absentéisme et le décrochage
scolaire), sociaux (en améliorant le sentiment d’appartenance sociale)
et psychiques (en aidant à la construction identitaire des jeunes par
l’utilisation d’une médiation artistique).

Les objectifs spécifiques ont des effets non seulement sur les jeunes
s’inscrivant dans le projet de création d’un spectacle de fin d’année mais
aussi sur l’ensemble des élèves du lycée grâce à différents moyens de
communication et la mise ne place de lieux d’échange et de réflexion
(affiches, spectacle de fin d’année, débats au sein des classes).

Dès le début de l’année, les élèves désireux de participer aux ateliers
artistiques sont recrutés pour former de petits groupes de huit. Chaque
atelier est animé une fois par semaine par un artiste référent (sla-
mer, comédien, musicien, danseur, journaliste). Les deux responsables
assistent aux autres séances réparties dans la semaine.

Les groupes travaillent ensemble deux mois avant le spectacle pour
créer une harmonie d’ensemble.

Comment l’utilisation d’une médiation « danse » non dans un cadre
thérapeutique ou au sein d’une institution de soin mais dans un établisse-
ment scolaire peut avoir des effets thérapeutiques ?

La création d’une chorégraphie possède en elle-même une valeur cli-
nique car elle est le résultat de plusieurs phases de travail qui participent
de sa mise au monde et de sa construction. Ainsi, la transformation
d’une matière brute en objet construit est un acte qui peut être qualifié
en lui-même de symbolique.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



280 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Les différentes étapes de création mettent en évidence une
co-construction entre les responsables et les élèves où chacun est
susceptible de contribuer à produire un morceau de la chorégraphie, un
mouvement, un geste, une intention, une musique, un rythme et cela, sur
la base de la recherche d’harmonie d’ensemble et d’un but commun à
tous. Au cours des ateliers hip-hop, les élèves éprouvent un sentiment
de liberté à inventer et à agir faisant expérimenter une expérience de
l’informe et de l’indéterminé.

Bien souvent, la destructivité primaire mis à l’œuvre par les adoles-
cents dans les cliniques de l’extrême s’explique en partie par l’échec
des premières formes de la transitionnalité et de l’illusion primaire. À la
place se trouve un éprouvé d’intrusion, de chaos et d’angoisses terrifiants,
de désinvestissement ou d’objet insaisissable.

L’hypothèse de travail explore comment l’utilisation du corps dans
la danse hip-hop permet d’actualiser le redéploiement des traces de
l’expérience traumatique première conservé en l’état et qui tendent à
revenir sous la forme d’une hallucination pouvant être évacuée par l’acte
et la motricité.

L’utilisation de la musculature et des tensions corporelles (le corps
se démantèle, explose, se met en équilibre sur la tête, sur un bras, une
main) permettrait de se ressaisir d’un affect de terreur envahissant source
d’hallucination.

Cet état de tension fait penser à l’état d’angoisse du nourrisson qui se
crispe et se cramponne, s’il n’a pas de réponse suffisamment bonne de
l’environnement cela devient une agonie primitive.

Plus précisément, le hip-hop pourrait ainsi contribuer à faire advenir
à la figuration des expériences qui n’ont pu être symbolisées, des
expériences d’ordre sensori-affectivo-moteur. L’inscription dans le corps,
la projection sur le corps d’une angoisse terrifiante donne lieu à une
transformation par le sujet de cet éprouvé. Le corps devient un objet
« malléable » à mi-chemin entre le dedans et le dehors, le moi-non
moi autorisant une mise en forme de l’informe. L’état de tension crée,
le recours aux éléments d’ordre sensori-affectivo-moteur soulignent la
volonté pour le sujet de faire corps, de prendre corps. L’utilisation du
corps vient ainsi soutenir une recherche existentielle du sujet et recrée
une illusion primaire jusque-là défaillante où le sujet se sent enfin exister
et libre.

Dans ce processus, la présence de l’autre est nécessaire en tant qu’elle
montre un investissement et un intérêt. L’autre est en mesure aussi
d’accueillir ce langage du corps et de soutenir les besoins du moi sans
interpréter le contenu qui est déposé durant les ateliers.



Le corps comme médiation médium malléable 281

La consigne de départ au montage d’une chorégraphie hip-
hop consiste à proposer de construire une représentation donnée
en fin d’année devant un public formé d’élèves, de parents et de l’équipe
pédagogique et éducative.

Aussi, la gestation d’une création en direction d’un public interne
avant de faire l’objet d’une véritable démonstration, est essentielle.

Le spectacle de danse constitue une adresse à l’autre avec un message
implicite dont le sens demande à être décrypté, il vise à rendre compte
d’une idée ou d’une émotion. L’œuvre artistique se construit donc à partir
du transfert où elle est réalisée pour quelqu’un.

La sensorialité est à l’œuvre à travers cette démarche d’expression
corporelle pour le sujet qui danse et pour celui qui reçoit et assiste au
spectacle qui a été mis en forme.

Le public réagit et se manifeste, il crie, il applaudit devant les
apparitions et disparitions des danseurs sur la scène. Le public reflète au
sujet son propre auto-investissement naissant.

B. Chouvier montre comment le fait de se produire en public est
conditionné par le dépassement des configurations externes de la honte à
être et de la culpabilité primaire.

« Les réalités insondables de l’intime sont en mesure de devenir des
réalités publiques ou tout du moins communicables. »

L’ouverture au public est ce qui donne à l’objet corps, le développe-
ment complet de ses capacités médiatrices. Le corps devient autre chose
que lui-même, il devient transitionnel en vue d’une assomption d’une
situation traumatique.

Face aux limites du système scolaire, la mise en place d’un dispositif
artisan peut enclencher un travail de symbolisation pour des adolescents
qui se sentent perdus face à leur avenir encore incertain.

La mise en place d’un atelier danse introduit une réflexion et une
création des lycéens autour de leur place, de leur identité, de leur
humanité dans le groupe d’élèves, le lycée, la famille et la société et
à des effets sur l’ensemble des élèves du lycée. La création artistique
réduit la violence et les comportements agis. Il permet un raccrochage
des élèves à la structure scolaire. Elle permet en outre une ouverture vers
d’autres moyens d’expression.

L’utilisation du corps comme objet malléable participe de cette
construction identitaire des jeunes en recréant une expérience d’illusion
primaire. Tout de suite après l’expérience de l’illusion viendra, pour le
sujet, l’expérience de la désillusion.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



282 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Il faut accorder alors dans ce travail clinique un vif intérêt à la
réflexivité et à la présence de l’autre qui doit être suffisamment étayant
et contenant pour que le sujet puisse amorcer un processus créateur en
tant que personne impliquée qui devient sujet.

N

Médiations avec l’animal

Les médiations utilisant les animaux semblent être menacées d’être
prises dans une alternative qui place bien souvent le problème en impasse
ou en tout cas en gêne la théorisation. Ou bien les auteurs insistent sur les
qualités intrinsèques de l’animal comme « thérapeute » (anti-stress, etc.),
ou bien, à l’inverse, on souligne que l’animal sans le clinicien n’est rien
et n’a pas de vertu thérapeutique particulière. Dans le premier cas, on
se borne souvent alors à énumérer les effets bénéfiques de l’animal sur
telle ou telle difficulté. Dans le second cas, l’animal n’est considéré que
comme l’embrayeur du thérapeute, comme le facilitateur du lien du fait
de son attractivité particulière mais sans que celle-ci soit questionnée
plus avant.

Dans les deux cas la clinique de la médiation avec l’animal manque
du fond métapsychologique qui permettrait d’en saisir la spécificité du
point de vue d’une théorie de la médiation. C’est dans une troisième
direction que les recherches lyonnaises se sont développées, celle d’exa-
miner comment s’établit la communication entre l’enfant et l’animal, et
dans quelle mesure l’établissement de cette forme de « communication
primitive », peut, quand elle s’inscrit au sein d’une pratique clinique,
permettre de relancer des premières formes d’activité de symbolisation.

Et donc dans la logique des propositions de ce manuel et pour
tenter d’inscrire la médiation avec l’animal (certains animaux) dans
une « logique » des pratiques à médiation il me semble opportun de
commencer à interroger la « valeur médium malléable » de l’animal. Ou
plutôt, car les animaux sont différents les uns des autres, d’ouvrir la
question de la manière dont l’animal utilisé « incarne » tout ou partie des
propriétés du médium malléable. On ouvrira sur la question de la relance
des communications avec l’animal.

Mais avant d’examiner un travail avec la médiation poney conduit
dans cette orientation il n’est peut-être pas inutile de présenter quelques
rappels des arguments et travaux qui essayent de cerner la fonction de
l’animal dans la vie de l’enfant – et peut-être au-delà de l’enfant.

L’animal ou en tout cas certains animaux (chiens, chats, chevaux,
loups, dinosaures...) occupent en effet dans la vie de l’enfant une place
particulière qui reste énigmatique à bien des égards, on pressent qu’il



Le corps comme médiation médium malléable 283

trouve paradoxalement dans l’animal une forme de même, une forme
de double, bien que le corps de l’animal soit notoirement différent du
sien, du moins par la forme. De nombreux travaux ont souligné les
vertus apaisantes des animaux domestiques ou familiers mais il y a aussi
une utilisation du vocabulaire animal dans les échanges tendres entre
humains. Il n’est pas rare, en effet, d’entendre les adultes affubler les
enfants de surnom d’animaux tels « mon chaton », « mon lapin », etc.,
mais il n’est pas rare non plus que d’autres noms d’animaux soient
utilisés comme « langage de la tendresse » dans la vie amoureuse des
adultes.

Cependant, à côté des formes tendres, l’animal contribue aussi à
l’initiation sexuelle des enfants. Ils découvrent souvent les formes
concrètes de la sexualité « mammifère » dans l’observation des animaux,
les chiens, chats, taureaux... « copulent » en public et montrent ainsi
aux enfants certaines postures de la sexualité, sans que cela prenne le
caractère pornographique que prendrait la même « exhibition » chez les
humains. Ce qui est vrai de la sexualité l’est aussi de la mort, un animal
écrasé sur une route, percuté par la voiture paternelle, chassé et dévoré,
donnent à l’enfant des représentations possibles de la mort et du devenir
du corps dans celle-ci.

La relation avec l’animal est à la fois relativement « socialisée », il y
a des choses que l’on ne peut pas faire à l’animal ou avec l’animal, et en
même temps elle comporte des composants qui sont la traduction relati-
vement directe et non civilisée des mouvements pulsionnels. On pourrait
avancer que l’animal, à la fois « moi » et « non moi », « transitionnalise »
la vie pulsionnelle, qu’il propose des expériences intermédiaires qui
contribuent aux premières formes de l’introjection pulsionnelle, ou
servent à l’enfant à représenter celle-ci – il sera « docile et soumis »
comme un chien, « indépendant et rebelle » comme un chat, « méchant
comme un loup », etc.

C’est un aspect que Freud avait bien perçu, dans Totem et tabou, il
avance que « la relation de l’enfant à l’animal ressemble beaucoup à celle
du primitif à l’animal. L’enfant ne présente pas encore la moindre trace
de l’orgueil qui, par la suite, pousse l’Homme civilisé adulte à séparer
sa propre nature de tout le règne animal par une ligne de démarcation
tranchée. Sans hésiter, il accorde à l’animal d’être pleinement un égal,
reconnaissant sans inhibition ses besoins ; il se sent sans doute davantage
parent de l’animal que de l’objet, qui est vraisemblablement énigmatique
pour lui ».

Freud voit dans ce parallèle l’un des composants du totémisme, car
l’animal a aussi été à l’origine de la représentation des divinités anciennes

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



284 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

et ceci sans doute pas seulement en tant que représentation déplacée du
père, mais peut-être aussi en vertu de ses caractéristiques propres et
de son rapport à la vie pulsionnelle et instinctuelle des humains. Dans
les arts martiaux orientaux l’animal sert, par exemple, de modèle pour
apprendre et mettre en œuvre certaines formes de la force, certaines
stratégies guerrières d’attaques ou d’évitement.

L’idée d’utiliser des animaux dans les médiations thérapeutiques ne
provient pas seulement des premières données que nous venons de relever
et de la « fonction transitionnelle » qu’il occupe dans l’introjection
pulsionnelle ou l’appropriation de certains aspects du monde infantile
ou de la sexualité, elle provient aussi d’un constat ancestral que des
expérimentations plus actuelles ont pu vérifier. Les animaux dits « de
compagnie » trompent le sentiment de solitude de certains adultes
solitaires, c’est de constat d’évidence, mais on aurait tort de restreindre
leur fonction immédiatement thérapeutique à cette seule fonction d’être
une présence.

L’animal, et en particulier les animaux domestiques, n’a pas de
saute d’humeur quand il n’est pas « névrosé » par son maître, il est
constant, prévisible, fidèle autant de propriétés qui participent à des
aspects que nous avons relevés dans notre analyse de la fonction médium
malléable. Mais il a aussi sa consistance propre, sa manière de ne pas
être malléable, sa résistance aux désirs de l’humain, autant de spécificités
dans lesquelles sa nature propre se fait reconnaître et se manifeste. Là
encore il transitionnalise les rapports sociaux en offrant un mode de
présence intermédiaire entre le médium malléable et le non-malléable de
la rencontre avec l’altérité.

Et surtout, comme Darwin l’avait déjà fortement souligné, il semble
doté d’une capacité de « communication émotionnelle », voire d’une
forme d’empathie de la vie affective des humains. On peut « se confier »
à lui et il entretient l’illusion d’un partage affectif de ce qui lui est ainsi
communiqué. Peut-être d’ailleurs cela va-t-il au-delà de l’illusion, et, les
mammifères disposant d’un cerveau « affectif » apparenté à celui des
hommes, est-il sensible à une certaine forme de communication affective.
C’était en tout cas, et toutes proportions gardées bien sûr, ce qu’avançait
Darwin.

Un certain nombre de travaux ont cherché à vérifier l’efficacité de
la présence de certains animaux sur l’état affectif des humains, des
enfants, mais pas seulement, ils ont cherché aussi à explorer la fonction
qu’ils pourraient avoir dans la thérapie de certains patients. J’emprunte
des données suivantes à l’article de Servais Véronique : « La relation



Le corps comme médiation médium malléable 285

homme-animal » : « La relation à l’animal peut-elle devenir significative,
donc thérapeutique, dans le traitement des maladies psychiques ? »

Cette auteure apporte un certain nombre de données issues du champ
expérimental dont je prélève ici trois arguments à titre indicatif, pour
plus d’informations je renvoie à son article et au numéro de revue dont il
est issu :

� « Les interactions avec une mère animale adoptive peuvent apporter à
un enfant une dimension de communication et d’interaction suffisante
pour supporter la vie affective dont il a besoin pour se développer et
être en bonne santé. »

� « Aaron Katcher et ses collaborateurs ont montré que la présence
d’un animal de compagnie (en l’occurrence un chien) a pour effet de
diminuer les indicateurs physiologiques du stress chez des enfants à
qui on demande de lire un texte à haute voix. »

� « Fox avait observé, dès 1981, que la présence d’un chien à la maison
était l’indice le plus fiable d’une survie à un an, après sa sortie
d’hôpital, d’un patient souffrant de problèmes coronariens. »

� « Les Corson ont été, dans ce domaine, des précurseurs, auteurs
notamment d’une étude pilote menée en hôpital psychiatrique, dont
les résultats ont été publiés en 1975. Dans cette étude, les auteurs mon-
traient l’impact considérable qu’avait eu l’introduction d’animaux de
compagnie (des chiens) sur cinq patients, diagnostiqués schizophrènes,
et chez lesquels aucun des traitements tentés n’avait été efficace. Tous
les patients quittèrent leur position de repli et leur comportement social
s’améliora considérablement.
Dans le même ordre d’idées, Levinson avait, dès 1961, observé des
résultats très similaires lorsqu’il avait laissé son chien jouer avec un
enfant très en retrait, replié sur lui-même, qu’on lui amenait en urgence
en consultation. »

Comme on peut le constater à la lecture de ces diverses données,
l’animal semble avoir, en lui-même et par lui-même une action apaisante,
sans doute pas sans liens avec ce que nous proposions dans notre analyse
personnelle, et ceci en fonction de ses particularités « relationnelles ».

C’est en tout cas l’une des hypothèses que nous avons décidé d’explo-
rer dans une médiation thérapeutique auprès d’enfants réputés autistes,
utilisant la médiation de poneys.

Nous allons maintenant présenter le travail d’A. Lorin de Reure, la
clinicienne qui conduit cette recherche.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



286 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

N

L’exemple du poney (A. Lorin de Reure)

De façon large cette réflexion présente une contribution à l’étude
des interactions entre l’animal et l’enfant autiste à travers la thérapie
avec le poney, avec deux approches théoriques différentes : clinique et
éthologique. Cette étude rentre dans la question très générale suivante :
comment les personnes communiquent-elles et qu’est-ce qu’elles com-
muniquent, mais en s’attaquant à une difficulté de taille : comment les
autistes communiquent-ils et qu’est-ce qu’ils communiquent ?

Pour cela l’observation – vidéo à l’appui, d’interactions libres entre
enfants autistes et poneys, dans un cadre thérapeutique – semble pouvoir
apporter des pistes intéressantes. L’éclairage de l’éthologie équine et
humaine semble un complément indispensable à l’observation clinique.
Ainsi l’objectif principal de la réflexion en cours n’est pas de prouver
l’efficacité de la thérapie avec le poney mais de recueillir des données
de recherche cliniques et éthologiques sur les échanges corporels et
psychiques infraverbaux en jeu dans des interactions entre l’enfant autiste
et l’animal, afin d’analyser les processus psychiques et psychodyna-
miques qui s’y déploient, et d’ouvrir une réflexion sur les codes de
communication spécifiques des autistes.

Cela présuppose de penser l’autisme non pas en termes de déficit,
ni même seulement en termes de défense, mais comme animé par un
fonctionnement particulier et spécifique à décoder. Des études récentes
(New et al., 2009) s’intéressant au déficit social dans l’autisme et en
particulier ce qu’ils ont appelé la « priorisation » envers les agents
animés, concluent que l’information à caractère social est priorisée, dans
l’autisme, mais pourrait ne pas être utilisée de la même manière que
chez un individu au développement typique. Certains auteurs avancent
l’hypothèse que ce pattern spécifique de réponse aux stimuli sociaux
pourrait résulter du fait que ces derniers n’agissent pas comme un
renforcement positif naturel pour les enfants avec un autisme (Dawson
et al., 2004). D’autres chercheurs proposent plutôt que les stimuli
sociaux (les expressions faciales, le discours, les gestes) sont complexes,
variables et non prévisibles, ce qui contribuerait aux difficultés que
rencontrent les enfants avec un autisme dans leur traitement (Ferrara et
Hill, 1980 ; Verbaten et al. 1991). Le comportement des enfants atteints
d’autisme en réponse à des stimuli sociaux pourrait s’expliquer davantage
en termes d’évitement des stimuli complexes et non prévisibles, plutôt
que de résulter d’une aversion pour les stimuli sociaux en eux-mêmes.

Nous supposons donc une pensée théorique qui prête une intention-
nalité aux autistes comme à tous les êtres humains, même si celle-ci



Le corps comme médiation médium malléable 287

est souvent énigmatique et reste à décoder. Cela a pour conséquence de
chercher à aller dans leur langage spécifique et non chercher à les faire
entrer d’emblée dans le nôtre. Cela suppose de se décentrer de notre
propre langage comme nous pouvons le faire pour comprendre les mes-
sages infra-verbaux du bébé, le langage énigmatique des Boschimans,
les modes de communication de l’abeille, du loup, du cheval, du dauphin.

Quand on ignore tout du comportement équin, on est vite tenté de
dire que ce cheval a eu une réaction stupide ce matin en sortant du box.
Alors que lorsque l’on a quelques connaissances biologiques sur l’acuité
et l’accommodation visuelle du cheval, on sait que s’il voit mieux que
l’homme dans l’obscurité, son adaptation aux variations d’éclairage est
plus lente. Ainsi peut s’expliquer sa réaction en sortant d’un box sombre
ou lors d’une promenade en forêt avec des effets de clair-obscur.

De la même façon, plutôt que de dire que l’enfant autiste refuse
d’entrer en communication avec l’autre, il paraît plus pertinent de se
demander comment il s’y prend pour entrer dans l’espace de l’autre.

Ainsi une petite fille autiste de 6 ans, semblait avoir un dialogue assez proche
de celui du poney (flairant, goûtant, faisant des invites naso-nasal). Lors de sa
première approche du poney, c’est en le sollicitant par le coude plutôt que la
main — comme l’ont fait en revanche systématiquement tous les enfants du
groupe témoin — qu’elle a établi un contact avec lui. Un autre enfant observé
avec un dauphin l’avait caressé avec le pied bien avant, lui aussi, de pouvoir
déployer la main. Quel sens peut avoir cette entrée en contact par le coude ?
S’agit-il juste d’une crainte de se faire mordre les doigts ?

Pour G. Haag l’autiste montre le lien par l’articulation. Le coude
c’est aussi le dur. Y a-t-il une sorte de correspondance avec le sabot
dur du poney ? Les primates utilisent leurs coudes, le chimpanzé, par
exemple, peut parfois utiliser son coude pour casser des noix. Cette
clinique conduit à des réflexions sur les codes de communication qui
restent à creuser, notamment en regardant inlassablement les vidéos.

Comment l’animal s’y prend-il pour « aller chercher » l’enfant autiste
et que nous apprend-il de son mode particulier de fonctionnement ?
De quelle nature serait la communication entre eux, par quels canaux
sensoriels passerait-elle, comment la sensorialité s’organiserait-elle en
message, comment l’affect y trouve-t-il sa place ? Et comment le
thérapeute peut-il se saisir de ce que l’animal a pu mobiliser chez l’enfant
autiste pour l’utiliser dans une dimension relationnelle et thérapeutique
avec ce dernier ? Autrement dit comment « utiliser » la coopération avec

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



288 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

l’animal pour amorcer ou restaurer ce processus inter et intrasubjec-
tif sans renforcer les manœuvres de protections autistiques ?

Mais avant d’examiner ces questions décrivons rapidement le dispo-
sitif utilisé, dans la mesure où il présente des particularités par rapport
à certains autres dispositifs qui utilisent la médiation du poney. Une
séance hebdomadaire, filmée (en plan large et en gros plan à l’aide de
deux caméras), de 20 minutes, où le trio enfant autiste-poney-thérapeute
se retrouve dans un petit enclos contenant sans autre consigne que
de laisser advenir (ou non) les interactions entre l’enfant et le poney.
Pas de découpage de la séance comme dans l’équithérapie classique
avec pansage, monte, jeux équestres, etc. Le portage n’est pas imposé,
il se réalise à cru et à la demande de l’enfant. Le poney ne porte
pas de licol (sauf quand l’enfant est sur son dos) et est équipé d’un
cardiofréquencemètre qui permet de mesurer les battements de son cœur
afin de nous donner éventuellement, en complément des vidéos, des
éléments significatifs du vécu émotionnel du poney.

Nous pouvons maintenant en revenir aux questions posées plus haut.

Un premier élément de réponse sera de partir du mouvement spontané
de l’enfant. L’idée est d’offrir un étayage à ce qu’un mouvement de
l’enfant autiste puisse être accompagné jusqu’au bout de son accom-
plissement. En se fondant sur la pensée de Winnicott, nous pouvons en
attendre un effet intégratif.

Le principe serait le suivant : « Je ne sais pas où l’enfant doit aller et
ne cherche donc pas à l’y mener. Je vais étayer l’enfant, l’accompagner
à l’aide du poney à aller jusqu’au bout de son mouvement, c’est-à-dire à
l’aider à symboliser à sa manière ce qu’il vit. »

C’est ce que fait une mère suffisamment bonne lorsqu’elle donne aux
états et mouvements du nourrisson une signification et participe à l’éta-
blissement du vrai-self. (Dans le faux-self en revanche, le bébé a souffert
d’une mère incapable de répondre à la manifestation d’omnipotence de
son enfant. Elle a substitué au geste spontané du bébé le sien, auquel ce
dernier a été contraint de se soumettre. C’est parfois un mouvement que
l’on retrouve également chez certains soignants.)

En découle la spécificité du dispositif clinique qui suppose de laisser
le mouvement du poney aller jusqu’à son accomplissement : pas de licol
qui est déjà une forme de dominance, pas (trop) d’interventions de la
part du clinicien (dont on voit très nettement à la vidéo combien sans en
avoir conscience, il peut très vite faire avorter une interaction spontanée),
pas d’interactions avec d’autres poneys qui parasiteraient les échanges
entre lui et l’enfant. En laissant libres le plus possible les mouvements



Le corps comme médiation médium malléable 289

du poney et de l’enfant, on a une chance de comprendre plus aisément le
comportement de l’un envers l’autre durant la séance.

Un autre élément de réponse est à chercher du côté de la question de
l’affect. Dans l’hypothèse d’une communication primitive entre enfant
autiste et animal, il est pertinent d’interroger la vectorisation de l’affect
à travers la notion d’affect messager. C’est une question difficile mais
passionnante. Le fait de travailler avec deux approches théoriques va
demander à affiner cette question. Le domaine affectif est-il le même en
éthologie et en psychologie ? En éthologie : l’archaïque renvoie au repti-
lien, pas au domaine de l’affect. En revanche, en psychologie : l’affect
fait partie de l’archaïque qui réfère à la sensori-affectivo-motricité et à
l’émotion qui est une organisation sophistiquée du champ de l’affect.

Dans l’autisme, nous sommes confrontés à une forme d’affect plus
sensoriel que dans le développement habituel. Le poney tend à se situer
au sein d’un dialogue affectif constant.

Dans la clinique, on peut observer un dialogue tonico-moteur quand
la petite fille autiste marche aux côtés du poney.

S’observe alors une espèce d’hypersensibilité, d’hypervigilance envers
leur environnement qui semble être commune à l’enfant autiste et au
poney (conduisant ainsi parfois les enfants autistes à se couper de
l’autre, et les chevaux à avoir des réactions que nous, humains, jugeons
hâtivement comme une peur excessive). Plusieurs termes peuvent tenter
de cerner ce processus : résonance affective, empathie corporelle (qui
serait l’empathie que l’on pourrait reconnaître aux autistes plutôt que
d’affirmer qu’ils en sont dépourvus), échoïsation corporelle, échoïsation
affectivo-sensori-motrice. Le terme de sensibilité cénesthésique semble
bien convenir et conduire à formuler l’hypothèse suivante :

« L’enfant autiste, du fait de certains traits spécifiques de sa pathologie,
serait plus réceptif que nous au mode de communication du poney, qui
s’établirait à travers une sensibilité cénesthésique, en partie partagée, et
qui pourrait expliquer cette connivence souvent observée entre eux. »

La sensibilité cénesthésique est la sensibilité au contact physique, à
la chaleur, aux vibrations, aux frôlements, glissements, pressions, aux
tensions musculaires, aux positions des muscles et articulations, aux
émotions se traduisant par des sensations proprioceptives, variation du
rythme cardiaque, sons, odeurs, détection de phéromones. Meltzer a pu
décrire ce processus en termes de « perméabilité primitive aux émotions
des autres » pour désigner le mode d’éprouvé des états mentaux de
l’autre, non par identification mais par continuité, par adhésivité.

Un autre élément caractéristique de cette médiation est la spécificité
des modalités interactives, c’est-à-dire les différents canaux par lesquels

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



290 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

l’interaction s’effectue (voix, regard, toucher, etc.). Si l’approche corpo-
relle et l’implication corporelle du clinicien avec les enfants autistes sont
maintenant bien reconnues, jamais le toucher, l’exploration corporelle et
la possibilité d’être porté ne pourraient se jouer avec le clinicien comme
cela est possible avec le poney. La question des premiers contenants
rythmiques (G. Haag), la fonction de maintenance du holding décrit
par Winnicott en 1971, et de contenance du moi-peau (Anzieu, 1985)
peuvent dès lors trouver toute leur pertinence dans le dispositif.

Le canal interactif privilégié du cheval est l’olfaction et la modalité
d’entrée en contact entre le poney et l’enfant autiste se fait par le rituel
naso-nasal ou pont olfactif. Même si rien de systématique n’a été observé,
on retrouve dans les observations cliniques une telle modalité d’amorce
du contact comme par exemple entre la petite fille autiste évoquée plus
haut, et ceci aussi bien avec le poney qu’avec l’adulte.

La possibilité d’accordages corporels, rythmiques et sensori-affectifs
(Stern, 1983) est également un élément caractéristique de cette médiation
dans l’accès aux premières formes de symbolisation. On peut avancer
l’hypothèse que le poney peut ainsi offrir à l’enfant autiste un miroir
corporel qui peut favoriser le rétablissement de la fonction « en double »
de la relation primaire telle que nous l’avons déjà plusieurs fois évoquée.
La question des accordages peut aussi être croisée avec son équivalent
en éthologie désigné par la notion d’isopraxie ou homologie gestuelle,
qui correspondent aux ajustements posturaux et émotionnels entre cheval
et cavalier. Il s’agit d’une forme de communication réciproque. Selon
Barrey un cavalier confirmé travaille essentiellement sur le mode de
l’isopraxie directe, le cavalier débutant ou le patient en thérapie profitent
plutôt de l’effet d’isopraxie réciproque.

Il faut aussi ouvrir la question de l’impact de la forme dans la
communication primitive entre l’enfant et l’animal. On peut considérer
qu’il y a un accrochage affectif entre humain et quadrupède car ils
partagent un socle commun. Pour le moment, la clinicienne cherche à
explorer la genèse de la forme ou plus exactement comment s’organise le
mouvement, la gestualité. Dans la gestualité il y a une auto-organisation
tourbillonnaire à la base des mouvements.

V. Fleury, biophysicien de Rennes (2006), a proposé une hypothèse
dans laquelle il considère le développement de l’embryon comme
l’évolution d’un paquet de cellules qu’on peut assimiler à un gel. Il
a mis en évidence que les cellules se comportaient selon les lois de
l’hydrodynamique (mais lente du fait de la viscosité) en produisant des
tourbillons. Ces tourbillons répondent à des pressions et au processus de



Le corps comme médiation médium malléable 291

croissance ajoutés aux mouvements d’enroulements, aussi observés, ils
détermineraient l’organisation du geste.

Il serait important d’observer si on en trouve des traces à quel
endroit les tourbillons se réactivent le plus et dans quelle circonstance.
Lorsque l’on s’intéresse à la question des mouvements tourbillonnaires,
circulaires de nombre d’enfants autistes, schématisée par Haag G. par
une marguerite, on s’aperçoit en éthologie que tous les bébés animaux le
font autour de leur mère.

J.-C. Barrey à partir des films sur le poulain et sa mère, décrit entre
eux un processus d’attraction/répulsion qui circularise le mouvement, ou
de la combinaison d’une attraction vers le centre et une attraction par
l’environnement qui rend compte du mouvement circulaire. Le cercle
s’agrandit progressivement si le retour au centre est sécurisant. Une
observation en accéléré des données vidéos permettrait de voir comment
s’organisent le mouvement, les déplacements entre l’enfant autiste, le
poney, le thérapeute.

Un autre point à travailler est la curiosité potentielle et la capacité
de jeu de l’animal qui représente un atout et une spécificité de cette
médiation vivante. Bien que cela ne puisse pas être prouvé, il semble,
lors observations en Israël, que cette capacité de jeu est surtout très
présente chez les dauphins juvéniles, davantage que les adultes. Ces
dauphins vivent en milieu semi-naturel et sont en contacts quotidiens
avec l’homme. Ils établissent des liens privilégiés avec leurs soigneurs.
Pour autant ils ne sont pas domestiqués. Il est important de distinguer un
animal domesticable d’un animal apprivoisable. Le cheval n’est devenu
domestique que parce qu’il était domesticable. Ainsi le seul cheval
sauvage existant (le cheval de Prjewalski) ne l’est pas. Il faut qu’il y
ait eu une transformation épigénétique, un dérèglement de son horloge
biologique, de son ontogénèse et qu’il conserve actifs des caractéristiques
juvéniles que l’on nomme néoténie. En effet, les juvéniles n’ont pas
encore fermé leurs programmes d’apprentissages. Certains chevaux
domestiques relâchés dans la nature vivent à l’état sauvage mais ne
sont pas pour autant des chevaux sauvages. Ils gardent à vie leurs
programmes d’apprentissage ouverts. Le loup est apprivoisable dans la
période juvénile mais il n’est pas domesticable, contrairement au chien.

J.-C. Barrey, enfin, a proposé l’hypothèse que les enfants seraient
considérés par le cheval comme des poulains. En lien avec signes
juvéniles caractéristiques des mammifères (hauteur des yeux, nez court,
tête proportionnellement plus grosse que le corps) et le « signal » olfactif
(sueur juvénile caractéristique). Selon lui pratiquement tous les animaux
reconnaissent ce signal même inter-espèce qui a pour conséquence chez

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



292 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

les femelles, un comportement de maternage et chez les mâles une
inhibition de l’agressivité. C’est une hypothèse qui mériterait d’être
travaillée.



Chapitre 11

L’écriture

Anne Brun

L’ÉCRITURE THÉRAPEUTIQUE en groupe, qui réactive et permet
de métaphoriser des vécus corporels et des tensions jusque-là

infigurables, constitue en une modalité originale de traitement de la
problématique du corps et de l’acte, centrale dans les pathologies
narcissiques-identitaires. Le travail d’écriture, au sein d’un dispositif
groupal, réactive en effet des vécus sensori-perceptivo-moteurs non
symbolisés et les appelle en quelque sorte à la figuration, à l’appui de la
fantasmatique groupale inconsciente, selon des particularités spécifiques
à chaque pathologie. Ce chapitre s’articulera autour de l’exemple des
groupes thérapeutiques d’écriture pour patients psychotiques adultes et
pour adolescents, mais on trouvera aussi dans ce manuel (chapitre 5)
des exemples d’ateliers d’écriture pour alcooliques et pour des détenus,
souvent criminels.

Au sein d’un atelier thérapeutique pour patients psychotiques, l’écri-
ture apparaîtra principalement, dans la corporéité même du texte, comme
une tentative de figuration d’éprouvés originaires agonistiques et de
réunification d’une image du corps disloquée. Dans la problématique
alcoolique, le travail d’écriture groupale s’organisera particulièrement
autour de la figuration de vécus corporels primitifs non symbolisés,
ainsi que des altérations des contenants psychiques, et il engagera une
dynamique de restauration des enveloppes psychiques individuelles
et groupales. Dans la problématique adolescente, l’activité groupale
d’écriture se présentera comme un mode de traitement du pulsionnel
pubertaire, comme une tentative de liaison entre corps prégénital et corps
érogène de la puberté et, pour les adolescents suicidaires, comme une
modalité d’élaboration de ce passage par l’acte. Pour un adolescent, la

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



294 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

fonction principale de l’écriture, dans un cadre thérapeutique, consiste à
reconstruire l’alliance, menacée par le bouleversement pubertaire, entre
le sujet et son corps. Enfin, pour des détenus, les enjeux thérapeutiques
d’un groupe d’écriture en prison peuvent s’envisager à partir d’une
double perspective, la spécificité des pathologies de l’agir, et la prise
en compte des défenses mises en place par des sujets confrontés à une
situation extrême, la vie en prison. L’écriture thérapeutique en groupe
vise alors, notamment par le recours à la fiction, à activer la figuration de
pensées ou d’états affectifs peu accessibles au sujet, qui renvoient souvent
à une partie de la vie psychique clivée, à la source des mises en acte de
tensions insupportables et infigurables. L’enjeu du travail thérapeutique
visera une élaboration de l’agir, par une résistance à la destructivité,
par une mise en sens des passages par l’acte au sein du groupe et par
l’activation d’une capacité d’empathie avec l’autre, dans la dynamique
transférentielle du groupe. Avant de nous pencher plus particulièrement
sur deux types de groupes d’écriture, nous décrirons d’abord la spécificité
du cadre-dispositif et des modalités de symbolisation qui s’y déploient.

LE CADRE-DISPOSITIF

Même si quelques aménagements du cadre, que je préciserai ulté-
rieurement, s’imposent en fonction de la problématique des patients, de
façon générale, le travail thérapeutique se présente de la façon suivante :
l’atelier d’écriture, d’une durée de deux heures, a lieu chaque semaine et
se compose de trois temps distincts ; d’abord un temps d’échanges entre
les participants, au cours duquel s’élabore la consigne d’écriture du jour,
variable selon la dynamique groupale, et mise en forme éventuellement
par les thérapeutes, ensuite un second temps d’écriture, individuelle
le plus souvent, mais parfois aussi collective, et enfin un troisième
temps de lecture orale, d’associations et d’échanges autour de chaque
texte. Un couple thérapeutique assure l’animation du groupe, avec la
présence éventuelle d’un observateur silencieux (souvent un stagiaire
psychologue) qui prend en notes les échanges verbaux au sein de l’atelier.
Pour focaliser de façon différenciée la dynamique transférentielle des
patients sur chacun des thérapeutes, il est préférable que l’un écrive avec
les patients, tandis que l’autre s’abstienne de rentrer sur la scène de
l’écriture, ce qui permet d’instaurer un écart thérapeutique indispensable
au processus élaboratif. Le thérapeute écrivant produit un texte conçu
comme un miroir du groupe, qui propose aux participants un reflet de la
fantasmatique groupale inconsciente : les patients saisissent assez vite
que ce texte du thérapeute évoque les phénomènes en jeu dans le groupe,



L’écriture 295

et ils peuvent jouer à le décrypter, en l’associant à l’histoire de l’atelier et
des individus qui en font partie. Pendant le temps d’écriture de l’atelier,
le clinicien non scripteur peut relire les textes de la pochette collective,
matérialisant ainsi sa fonction de rêverie au sein du groupe.

Les enclencheurs d’écriture varient au fil des séances, selon la dyna-
mique groupale ; la consigne d’écriture se met en forme au moment
des premiers échanges au sein de l’atelier, en lien avec la fantasmatique
groupale inconsciente à l’œuvre. Au moment de la reprise du travail
effectuée par les thérapeutes après chaque séance, l’analyse a posteriori
des thèmes d’écriture choisis révèle en effet le rôle central joué par la
fantasmatique groupale inconsciente, tant dans les consignes proposées
par les patients que dans celles éventuellement suggérées par les thé-
rapeutes, en écho avec leur vécu contre-transférentiel. J’ai notamment
expérimenté, au sein des cadres-dispositifs que j’ai initiés, une consigne
d’écriture inspirée par les voyages imaginaires d’Henri Michaux, qui a
consacré un ouvrage, Ailleurs (1948) à l’invention de pays étranges1.

L’écriture est le plus souvent individuelle, mais parfois aussi groupale,
selon la dynamique en jeu au sein de l’atelier. Les participants peuvent
aussi proposer des thèmes d’écriture sur des papiers ensuite tirés au sort,
et le texte rédigé s’adresse alors plus particulièrement à celui qui en a
suggéré le sujet.

Quant au devenir des productions écrites, celles-ci sont soit rassem-
blées dans une pochette collective, déposée au milieu de la table, à
chaque atelier, et, dans ce cas, chacun peut emporter son texte original
et en laisser une photocopie dans la pochette, soit elles sont regroupées
dans un dossier individuel par participant, et l’ensemble des textes reste
au sein du groupe, jusqu’au départ des patients.

1. Voici la consigne, donnée en particulier au début de chaque cycle d’écriture, ou
quand un nouveau venu intègre un groupe semi-ouvert : « Imaginez que vous êtes un
voyageur qui découvre un pays imaginaire, que vous décrirez dans un récit de voyage
écrit à la première personne. Vous pouvez inventer la configuration de ce pays, ainsi
que les particularités de ses habitants, au gré de votre fantaisie. » Sur l’intérêt de cette
consigne, voir Brun A. (1997), « Traces de souffrance dans une écriture de l’originaire »,
Topique, « Définir les souffrances », 62, 75-87. (1999c), « L’alcoolique travaillé au corps
par l’écriture dans un dispositif groupal », Perspectives psychiatriques, vol. 38, n° 5,
déc. 1999, 400-408 (2004b), « Groupe thérapeutique d’écriture en situation extrême, la
prison », in V. Estellon et coll., Cliniques de l’extrême, Paris, Armand Colin (2012).

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



296 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

MODALITÉS SPÉCIFIQUES DE SYMBOLISATION :
UNE ÉCRITURE DU CORPS

Dans une écriture thérapeutique en groupe, « l’alchimie du verbe »,
selon la formulation de Rimbaud, pourrait se définir comme la transmuta-
tion du corps en verbe, autrement dit comme la métabolisation de vécus
corporels en images et en mots. L’atelier thérapeutique d’écriture se
présente en effet comme lieu d’émergence d’une écriture du corps, corps
mis en récit dans les textes, en deçà des différentes thématiques abordées.
De façon générale, le rôle primordial joué par le corps dans l’écriture
spécifie l’œuvre littéraire, composée à partir de la projection des sensa-
tions corporelles de l’auteur, qui forment « le corps de l’œuvre », comme
l’écrit D. Anzieu (1981). Mais, à la différence d’une activité d’écriture
individuelle, l’atelier thérapeutique d’écriture représente un véritable
mode de traitement de la problématique corporelle, par la mise en œuvre
de la fantasmatique groupale inconsciente, qui informe les textes écrits
par chacun des participants. Ces textes et les mots qui accompagnent
leur production constituent ce que B. Cadoux appelle le récit de groupe,
qui se tisse d’une séance à l’autre à travers la parole et la matérialité
de l’écriture, à l’articulation de l’intrapsychique et de l’intersubjectif,
récit qui se fonde en partie sur la mise en forme d’éprouvés corporels et
sensoriels (Cadoux, 2004, p. 141).

J’ajouterai que dans ce récit polyphonique du groupe, il ne s’agit pas
seulement de donner forme au corps groupal, en lien avec les fantasmes
inconscients organisateurs du groupe, dont D. Anzieu (1975) et R. Kaës
(1976) ont dégagé les figures, mais d’activer, pour chaque participant, des
processus de symbolisation de vécus corporels archaïques infigurables
jusqu’alors, ou de motions pulsionnelles inassimilables, qui tendent
à déborder le moi : le travail d’écriture en groupe réactive ainsi des
éprouvés corporels et des traces mnésiques non symbolisées, en les
appelant en quelque sorte à la figuration.

Par cette dynamique de mise en forme de vécus sensori-perceptivo-
moteurs, ainsi que de figuration de l’image du corps inconsciente,
l’écriture en groupe crée du corps, donne corps au groupe et à chacun
des scripteurs. À partir de mon expérience de plusieurs types d’ateliers
d’écriture, regroupant des patients selon une problématique psycho-
pathologique commune, je me propose de dégager quelques figures
prédominantes du travail du corps dans l’écriture, et, réciproquement, du
travail au corps effectué par l’écriture groupale sur les patients. Cette
réflexion visera donc à présenter les principales hypothèses qui ont



L’écriture 297

organisé le cours du travail thérapeutique, au sein de ces différents
groupes de patients.

DANS LA PROBLÉMATIQUE PSYCHOTIQUE

N

L’écriture groupale comme tentative de réunification
de l’image du corps et de figuration d’éprouvés
originaires agonistiques

Matérialité du médium de l’écriture : le corps de l’écrit

Dans les groupes de patients psychotiques, prédomine l’importance de
la matérialité même du médiateur, dans sa dimension perceptive. C’est
pourquoi il importe de laisser à la disposition des patients différents
types d’instruments, non seulement des encres, des stylos et des porte-
plume, mais aussi des catalogues, des ciseaux, de la colle, pour offrir
la possibilité de découper et de coller des illustrations ou des mots, à
ceux qui ne pourraient entrer sans support perceptif dans le registre du
langage écrit. Dans ce contexte, le traitement réservé à la feuille, ainsi
que l’éventuelle utilisation de mots découpés, matérialise souvent des
vécus corporels de souffrance et renvoie à des images d’un corps en
voie de désintégration. Il s’agit par exemple du collage sur la feuille
de mots épars, découpés çà et là, sans ordre logique du point de vue
du sens, mots éclatés en lien avec une image du corps disloquée. Ces
mots, sous la forme de fragments de papier, peuvent parfois exercer une
véritable fascination sur les patients qui les manipulent, et ils semblent
les éprouver dans leur sensorialité même, comme des choses.

Au moment de leur entrée dans le groupe, certains patients s’avèrent
ainsi dans l’impossibilité d’écrire un texte cohérent, porteur de signi-
fication. Ils se contentent de découper des illustrations ou des mots
dans des catalogues, puis de les coller sur leur feuille, ou encore de
recopier des fragments de phrases. Il existe alors un collage adhésif aux
mots, dans leur matérialité même qui prime sur le sens. Souvent aussi
ils produisent des textes qui ne relèvent pas du registre fantasmatique,
mais correspondent à l’écriture de données perceptives, sous la forme
d’impressions sensorielles, ou d’une description pure et simple de leur
environnement.

Ce serait se fourvoyer que de tenter de donner à ces notations concrètes
une portée métaphorique : il s’agit d’abord pour ces patients d’investir
la sensori-motricité, l’acte même de l’écriture ou du collage, car ce

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



298 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

recours à la gestualité empêche ces patients de disparaître dans le blanc
de la feuille, dans la non-inscription, dans l’illimité et dans le néant.
Ce type d’écriture, fréquente chez les patients psychotiques, relève
de l’écriture représentative, telle qu’elle a été conceptualisée par M.
Enriquez, c’est-à-dire de « la création de forme et non de pensée », qui
empêche le sujet de se dissoudre, grâce au mouvement du corps sur une
surface et grâce à la mise en place d’une réalité tangible (1984, p. 214).
Il s’agit simplement de mettre en forme le perçu, pour pouvoir opérer
une différenciation entre dedans et dehors, et pour inscrire une première
trace, en dehors de toute signification ; le sujet recourt à sa gestualité,
susceptible de lui faire éprouver l’existence de son Je corporel.

Par ailleurs, l’écriture représentative corporéise en quelque sorte les
mots :

« L’écriture représentative, en inscrivant le mot, crée son image, présentifie
la chose et sa représentation. Il semble que l’on ne passe pas par-là de
l’image de chose à l’image de mot, mais que, par le mot, on retrouve
la chose corporelle et la chose du monde. En d’autres termes, on peut
également dire que “la chose graphique” crée “la chose corporelle”.
Quelque chose du corps passe dans le mot et en même temps donne
corps » (ibid.).

Le mot reste donc à proximité de la chose qu’il désigne : ce processus
caractérise la psychose, comme l’a montré S. Freud (1915, p. 116) qui
définit la schizophrénie par « la prédominance de la relation de mot sur la
relation de chose » et il se trouve particulièrement à l’œuvre dans l’acte
d’écrire.

Mise en forme d’éprouvés corporels infigurables

L’écriture représentative, qui correspond à la simple trace de la
présence d’un Je différencié, constitue donc souvent un passage obligé,
avant que le patient dans une problématique psychotique ne puisse
accéder à la possibilité de composer un véritable récit et d’inventer des
images personnelles. En d’autres termes, une écriture qui relève d’un
« travail de fixation d’un perçu » (Enriquez, ibid.) précède une écriture
du fantasme.

De façon générale, le récit de groupe ou les textes de patients
psychotiques fourmillent d’images qui renvoient à des figurations de
corps – souvent de zones corporelles partielles – qui s’automutilent,
s’auto-arrachent, s’autotranspercent, s’autodéchirent, images typiques
du registre de la psychose, selon P. Aulagnier (1986), qui les rapporte
à des représentations pictographiques. Chez des patients psychotiques
d’abord incapables d’écrire, la dynamique à la source de l’émergence



L’écriture 299

des images renvoie à des formes originaires de représentations ancrées
dans un vécu corporel. Ainsi la présence de protoreprésentations, comme
les pictogrammes ou les signifiants formels (Anzieu, 1987) jouent un
rôle matriciel dans l’écriture, quand le patient, en étayage sur le groupe,
devient capable de mettre en images ces vécus corporels d’abord impen-
sables et indicibles. Il s’avère intéressant de proposer régulièrement une
écriture collective de textes, chacun écrivant un fragment sur une feuille
qui circule, car cette pratique matérialise l’inscription de chacun dans
le corps groupal, en écho avec la formation d’un corps de texte unifié, à
partir des fragments écrits par tous les participants.

Le travail thérapeutique avec un patient nommé Francis montre l’évolution
possible, dans le cadre d’un atelier d’écriture, d’une sorte de blanc de pensée
à la figuration écrite de représentations mortifères, dans le registre corporel.
Ce patient, caractérisé par son impossibilité à écrire durant plusieurs mois, en
quelque sorte voué au collage de quelques mots ou images découpés dans des
revues, a pu commencer à écrire en Je grâce à une modification du dispositif
de l’atelier inscrite dans le lien transférentiel avec les thérapeutes, selon une
écriture qu’on pourrait qualifier d’écriture figurative ou représentative (Enriquez,
1978), dans la mesure où elle relevait moins du registre de la signification que
de la création d’une forme.

Investie de la fonction de scribe chargée de noter les paroles des participants
sans intervenir, à la différence des deux autres thérapeutes de l’atelier1,
j’ai d’abord été vécue par les patients sur un mode persécutoire et Francis
notamment semblait particulièrement angoissé par ma présence : il ne cessait
de me dévisager tout en fuyant précipitamment mon regard. Il pouvait feuilleter
des magazines en quête d’images ou de mots à découper, mais, la plupart du
temps, le regard fixe, il paraissait happé par un blanc de pensée. Il intervenait
parfois pour évoquer son manque d’idées, et, quel que soit le thème d’écriture
du jour, ne notait jamais rien sur sa feuille où il se contentait de coller quelques
images ou mots, en rapport ou non avec le sujet.

C’est l’introduction d’un tiers entre sa feuille et lui, sous la forme d’une
modification du dispositif de l’atelier, où chacun un jour dut écrire à l’invite
d’un autre participant du groupe, qui l’aida à sortir de cette phase initiale de
collage. Francis reçut la proposition de composer un texte sur le thème de
« Il hésite ». Il saisit alors pour la première fois une plume, recopia d’abord
une suggestion d’un autre patient de l’atelier – « Quand on hésite, on a une
chance sur deux de se tromper » –, en commettant un lapsus d’écriture qui

1. Atelier d’écriture animé par B. Cadoux, psychologue clinicien, et M. J. Carpentier,
infirmière. Sur ce groupe d’écriture, voir aussi B. Cadoux, Écritures de la psychose,
Aubier Montaigne, 1995.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



300 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

signa l’apparition du Je – « de me tromper » –, puis il ajouta de son propre
chef : « Alors, j’hésite d’écrire. » Cette corrélation entre l’apparition du Je et
la possibilité de se tromper semble indiquer que le patient, dans son acte
d’écriture inaugural, échappe en quelque sorte à la certitude caractéristique de
la pensée primaire (de Mijolla-Mellor,1992). Son lapsus témoigne en effet de
l’importance de l’émergence du doute dans l’avènement du langage et d’un
Je séparé. Ce processus a sans doute conditionné pour Francis la possibilité
de donner une forme à ses fantasmes dans l’écriture.

La semaine suivante, apparurent en effet, dans un texte écrit en collaboration
avec le clinicien, les premières images personnelles du patient (bouche
sanglante et dentiste coupeur de tête), qui portaient la trace du scénario
originaire de la relation bouche/sein, vécue sur le mode de la souffrance et du
rejet, révélant la présence en négatif de pictogrammes, jouant un rôle matriciel
dans l’écriture. Au fil des mois suivants, Francis réussit à écrire des textes suivis
et devint dans le groupe un collaborateur très apprécié dans l’écriture de textes
collectifs, où il proposait avec un plaisir manifeste des thématiques répétitives
relatives à l’angoisse d’être dévoré ou à un désir de dévoration – gueules
de lion, cannibales – et à une fantasmatique meurtrière – suicide, crimes,
combats sanguinaires, corps éclatés... Il se spécialisa même dans le rôle de
grand exécuteur du groupe, en tuant les personnages inventés par les autres –
souvent en leur coupant la tête – quand arrivait son tour d’écrire dans un texte
collectif.

Il assumait ainsi de façon ludique dans l’espace du groupe son désir de meurtre
qui le vouait à une permanente culpabilité. Le point de départ de sa dernière
décompensation psychotique avait été l’intime certitude, qui l’avait poussé
à aller se dénoncer à la police, d’être l’auteur du meurtre d’une prostituée,
annoncé par le journal. Parallèlement à cette évolution au sein de l’atelier
d’écriture, ce patient parvint à évoquer, dans un cadre psychothérapique
individuel, la mort de son père, tombé d’une fenêtre à la suite d’un malaise,
alors qu’il était lui-même âgé de six ans et à associer cet épisode dramatique de
son enfance à son sentiment délirant d’être coupable de la mort de quelqu’un.

C’est la progressive évolution de Francis vers une figuration écrite de telles
représentations mortifères qui permet de formuler l’hypothèse de moments
de sidération, au début de l’atelier, face à des représentations indicibles et
infigurables, du type de pictogrammes de rejet, advenant à la figuration lors
de son émergence à l’écriture marquée par les images de bouches dévorantes
et dévorées.



L’écriture 301

N

Émergence de la métaphore comme oscillation
entre vécu somatique et pensée figurative

La difficile émergence de la pensée métaphorique caractérise aussi
les ateliers d’écriture pour patients dans une problématique psychotique.
Ainsi, les métaphores peuvent être prises au pied de la lettre, davantage
ressenties comme des sensations somatiques, que sur le mode figura-
tif ; réciproquement, certaines images écrites dans les textes relèvent
beaucoup moins d’un processus métaphorique que de l’inscription de
sensations d’ordre somatique, ainsi que l’a montré H. Searles (1982) à
propos de l’indistinction entre pensée concrète et pensée métaphorique
dans la schizophrénie. Les images ne sont pas ressenties dans leur
dimension figurative mais éprouvées à un niveau sensoriel.

Ainsi, dans un processus de soin après une décompensation subsiste
souvent une certaine oscillation entre pensée concrète et métaphorique.
C’est pourquoi certains patients s’avèrent menacés de ressentir les
images comme des hallucinations, au lieu de les éprouver sous forme
figurative : par exemple un patient à l’activité d’écriture intense dans
le cadre d’un groupe thérapeutique, proclame qu’il refuse de relire ses
textes seuls, car les choses écrites deviennent alors réellement présentes
pour lui, ce qui l’angoisse beaucoup. Le mot peut donc convoquer la
chose, dans une dimension hallucinatoire. Par ailleurs, nombre d’images
surgies dans le cadre du groupe renvoient en fait à des perceptions
sensorielles immédiates ou à des vécus corporels internes, dans une
certaine indistinction entre sensation somatique et pensée figurative.

C’est ce que montre ce texte écrit par une patiente psychotique, âgée de
cinquante ans, dans le cadre d’un atelier thérapeutique d’écriture sur le
thème de la naissance1.

« Comme Jonas était dans le ventre de la baleine, moi-même j’étais dans le
ventre de ma mère, moi-même j’étais un fœtus. Je baignais dans le liquide
amniotique. Je nageais dedans comme un poisson dans les abysses. Je
ressentais un plaisir infini. J’étais comme dans un cocon. La chaleur était torride.
Une douce torpeur m’envahissait. Je me laissais couler dans le liquide comme
une algue, sans penser, sans réfléchir. J’étais bien. Les bruits du dehors me
parvenaient étouffés... Seules les notes ténues d’une musique des profondeurs
qui s’échappaient d’un orchestre invisible s’infiltraient dans mes oreilles comme

1. Sur un rapprochement entre le vécu schizophrénique de cette patiente et le vécu
hallucinogène de H. Michaux, caractérisé par une confusion entre vécu corporel et
pensée métaphorique, voir A. Brun (1999a, p. 132).

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



302 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

le goutte à goutte d’un robinet mal fermé. Je fermais les yeux. J’étais dans le
Nirvana. »

Cette écriture très sensorielle met en scène un fantasme de complétude dans
le ventre de la mère – et dans celui de l’atelier – mais la chaleur torride
des eaux amniotiques suggère un danger lié à la proximité d’une mère si
irradiante... L’image de l’orchestre invisible renvoie au groupe dans lequel
se situe la patiente, à l’écoute des bruits étouffés qui font effraction dans ses
oreilles. Au moment même où cette patiente métaphorise en quelque sorte le
corps groupal, elle s’est levée précipitamment pour aller aux toilettes, juste
après avoir écrit l’image du goutte à goutte du robinet mal fermé. Autrement
dit cette image semble ne pas pouvoir subsister pour la patiente sous sa
forme figurative, mais elle est vécue sur un mode corporel : son corps béant
dans celui de la mère s’avère fissuré et troué, en écho à l’image du goutte à
goutte du robinet mal fermé. Cette séquence clinique met bien en évidence
l’interaction entre perception sensorielle immédiate, vécu somatique et pensée
figurative. Les images de l’orchestre invisible et de la musique des profondeurs
s’ancrent en effet dans les perceptions au sein du groupe, mais, à peine
écrite, la métaphore se démétaphorise et retrouve son origine sensorielle : le
goutte à goutte du robinet mal fermé évoque directement le corps mal fermé,
troué, en proie à l’incontinence urinaire. En métabolisant des perceptions et
des éprouvés corporels, les images renvoient souvent à un niveau primitif de
pensée caractérisé par une indifférenciation entre vécu somatique et pensée
figurative.

Dans cette mesure, le clinicien gagnera à axer une partie de son
travail sur le jeu entre pensée concrète et pensée figurative, en dotant
par exemple l’atelier d’un dictionnaire sur les expressions imagées, qui
pourra être consulté en groupe, ou en effectuant des passages d’un
registre à l’autre. Il s’agit alors de métaphoriser des vécus d’ordre
corporel ou, inversement, de prêter du corps à la figure. Ce travail de
transposition spécifie particulièrement les ateliers d’écriture pour des
patients dans une problématique psychotique.

DANS LA PROBLÉMATIQUE ADOLESCENTE

N

L’écriture comme tentative de liaison entre corps
prégénital et corps érogène et comme tentative
d’élaboration du geste suicidaire

La spécificité des groupes thérapeutiques pour adolescents est étroite-
ment corrélée à la problématique adolescente : Je est un Autre, écrivait



L’écriture 303

Rimbaud, qui a exploré par l’écriture cette altérité interne, dans une
œuvre fulgurante, à laquelle il a mis un terme avant vingt et un an... Cette
inquiétante étrangeté d’un Je devenu Autre se dessine de façon aiguë au
moment de l’adolescence, du bouleversement pubertaire qui confronte
le jeune à un nouveau corps sexué et à des remaniements psychiques,
associés à une sexualisation de la pensée et des représentations (Gutton,
1991, p. 10). Comment une écriture au sein d’un dispositif groupal
peut-elle aider l’adolescent en difficulté à s’approprier ce corps génital
étranger, à construire un espace psychique autonome et à accéder au
statut de sujet séparé ?

N

Un cadre spécifique pour des adolescents

Pour que le travail groupal d’écriture soit efficient, il convient de
mettre à la disposition des adolescents un cadre thérapeutique spécifique,
que l’exemple suivant illustrera.

C’est dans le contexte de la difficulté d’un intersecteur de pédopsychia-
trie à engager des soins pour des adolescents, à l’âge charnière de treize
à dix-sept ans, que j’ai proposé la création d’un groupe thérapeutique
d’écriture transversal, qui ne relève d’aucune unité de soin particulière.
Ainsi, la plupart des adolescents participant à cet atelier d’écriture sont
scolarisés et vivent dans leur famille respective. Les indications sont très
variées mais excluent les pathologies psychotiques : conduites addictives
diverses, maternité très précoce, symptomatologie somatique, tentatives
de suicide, etc. La création de cet atelier thérapeutique d’écriture a
d’abord nécessité un travail préalable de collaboration et de mise en
liens avec les différents professionnels de santé du secteur, psychiatres,
psychologues, médecins responsables des différentes unités hospitalières,
avec leurs équipes, pour qu’ils puissent effectuer les indications théra-
peutiques.

Indication et entretien initial

En ce qui concerne le cadre de cet atelier thérapeutique, préalablement
à son admission dans le groupe d’écriture, l’adolescent prend contact
avec moi, en tant que psychothérapeute de l’intersecteur animatrice de
l’atelier, lors d’un entretien individuel : cette rencontre initiale s’avère
fondatrice de l’alliance thérapeutique avec le jeune, qui est invité à parti-
ciper à l’atelier d’écriture seulement s’il en formule personnellement la
demande, après un temps de réflexion. Pour les adolescents adressés par
le service de pédiatrie à la suite de tentatives de suicide, un aménagement

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



304 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

du cadre du premier entretien s’impose ; l’expérience a montré en effet
qu’il était rare qu’un jeune puisse formuler après son hospitalisation
une demande d’admission au sein du groupe thérapeutique d’écriture,
suite à une indication formulée par le service de pédiatrie. Je me
déplace donc dans ce service pour rencontrer le jeune au décours de son
hospitalisation. Ce dispositif présente l’intérêt de mobiliser l’adolescent
dans l’urgence consécutive au passage à l’acte et d’initier un processus
transférentiel, à l’appui duquel l’adolescent pourra s’engager dans le
groupe thérapeutique.

Articulation entre groupe thérapeutique et soin individuel

Il paraît indispensable que le groupe d’écriture ne soit pas un pôle
unique de soin – tout puissant ou impuissant – c’est pourquoi l’entrée
dans l’atelier d’écriture s’accompagne d’une prise en charge conjointe,
individuelle ou familiale, par un psychologue et/ou psychiatre de l’in-
tersecteur, à un rythme variable selon les cas et selon le mode de soin
(psychothérapie, entretien individuel ou familial). En ce qui concerne
les liens éventuels entre les cliniciens de l’atelier d’écriture et les
thérapeutes individuels ou familiaux, le dispositif reste souple et adapté
aux différents cas de figure. Dans le cas des adolescents adressés par les
CMP, le clinicien peut rencontrer une fois tous les six mois environ, les
professionnels assurant le suivi familial, avec l’accord de l’adolescent,
sinon la rencontre ne s’effectue pas. Si le jeune est adressé par une
structure comme un appartement thérapeutique, il est convenu qu’il n’y
ait pas de lien entre les thérapeutes institutionnels et ceux du groupe
thérapeutique d’écriture, hormis le cas où le jeune s’absenterait plus de
deux fois sans prévenir, ce dont l’espace institutionnel serait informé. Il
est aussi possible qu’un jeune poursuive son engagement dans l’atelier
d’écriture après sa sortie de l’appartement thérapeutique. Quant aux
psychothérapies individuelles, elles ne donnent lieu à aucun contact entre
les différents thérapeutes à propos du contenu du travail dans chacun des
cadres. Néanmoins, les adolescents établissent spontanément souvent des
liens, au décours de l’atelier d’écriture, entre leur thérapie individuelle
et leur travail groupal.

Le cycle d’écriture comme organisateur temporel spécifique

De même qu’en alcoologie, comme nous l’avons vu dans le chapitre
5, l’instauration de cycles d’écriture se présentera, dans la problématique



L’écriture 305

adolescente1, comme un organisateur temporel spécifique, mais pour
des raisons différentes ; ce dispositif permet notamment de travailler au
sein de l’atelier les questions de la demande, de l’inscription dans la
temporalité et des liens transférentiels au groupe. Le bilan du travail
thérapeutique, effectué pour chacun au sein du groupe, au moment
de l’achèvement ou du renouvellement d’un cycle, permet en effet à
l’adolescent, qui a tendance à vivre dans un éternel présent, de marquer
la temporalité de périodes successives et de devenir ainsi activement le
sujet de son histoire dans le groupe ; de plus, la réflexion périodique sur
soi, à ces moments charnières, situe l’écriture comme une expérience de
changement, que le groupe, les thérapeutes et l’adolescent lui-même
ne manquent pas de relever au fil des cycles. Comme l’a souligné
J.-F. Chiantaretto (1999), l’écriture comme expérience de changements
en soi et de soi caractériserait électivement l’écriture en période puber-
taire. Par ailleurs, ce dispositif permet de moduler la participation de
l’adolescent au fil du temps, en lui réservant la possibilité d’aménager
une rupture temporaire du soin, dont il reste néanmoins acteur : les
adolescents éprouvent souvent le besoin paradoxal de rompre les liens
qu’ils ont fortement investis, car la relation de dépendance à l’objet
peut représenter une menace sur le plan narcissique. Il n’est pas rare
par exemple qu’un adolescent demande ou agisse une interruption
provisoire de sa participation au groupe ; le jeune peut donc prendre
momentanément distance par rapport au groupe, sans cassure définitive.
Le retour dans le groupe fournit alors l’occasion d’un travail, à partir
de la dynamique transférentielle, sur les motifs inconscients de cette
interruption provisoire. Le processus de séparation/individuation et la
problématique du deuil des imagos parentales s’actualisent ainsi souvent
dans ce cadre thérapeutique. Il s’agit donc de ne pas imposer d’emblée
un cadre défini par les seuls thérapeutes, mais de coconstruire le cadre
avec chaque adolescent.

1. Sur les groupes thérapeutiques d’écriture dans la problématique adolescente, voir
1) Brun A. (2002a), « Atelier d’écriture et problématique adolescente », Adolescence,
printemps 2002, Le récit et le lien, t. 20, n° 2, Paris, GREUPP, 391-403 ; 2) Brun A.
(2002c), « Corps et écriture à l’adolescence », in N. Dumet et G. Broyer, Cliniques du
corps, Lyon, PUL, p. 195-205 ; 3) Brun A. (2007), « Groupe thérapeutique d’écriture et
travail d’historisation à l’adolescence », in J.-P. Martineau, A. Savet (dir.), La Formation
professionnelle et les fonctions des psychologues cliniciens, Paris, L’Harmattan, 163-165.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



306 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

N

Devenir des productions

Que deviennent les textes écrits par le groupe ? Ils sont rassemblés
dans une pochette collective, déposée au milieu de la table, à chaque
atelier. Les participants acceptent généralement volontiers le dépôt d’une
photocopie de leur texte dans cette pochette et ils emportent souvent
leur original. Ce jeu entre l’intime et le groupal semble fondamental
à l’adolescence, où se conflictualisent l’articulation entre les liens à
l’entourage et la construction d’un espace psychique interne. Le devenir
des textes dans le cadre familial paraît à cet égard particulièrement
significatif et fait l’objet d’évocations régulières dans le groupe. Nombre
d’adolescents évoquent leurs textes comme un enjeu dans la dynamique
familiale : ils sont manifestement ravis de susciter la curiosité de leurs
parents, mais, simultanément, ils s’indignent que ceux-ci osent les
questionner sur l’atelier d’écriture, en leur opposant « le secret » du
groupe, que j’évoque à l’arrivée de nouveaux participants. S. de Mijolla
(1986) a bien montré le sens de ce « montrer cacher » inhérent à l’activité
d’écriture adolescente, qui consiste à exhiber non pas un contenu mais un
secret : « le secret et la provocation » qui caractérisent l’écriture à cet âge
« constituent notamment un déplacement du désir ambivalent de cacher
et d’exhiber des potentialités sexuelles nouvellement expérimentées et
un moyen d’affirmer face au monde des adultes qu’on a cessé d’être
un enfant ». De plus, cette activité d’écriture en groupe matérialise la
construction d’un espace psychique séparé des parents.

Un destinataire groupal

À leur entrée dans le groupe, certains adolescents écrivent déjà des
journaux intimes mais ils constatent souvent avec surprise que leur
écriture en groupe est différente : leur pratique d’écriture est en effet
modifiée par l’introduction de la dimension fictionnelle, par l’impact
de la fantasmatique groupale inconsciente sur leurs thèmes d’écriture et
enfin par la question du destinataire du texte. À la différence du journal,
miroir narcissique destiné à un public interne, (compagnon imaginaire
ou autre imagos internes), l’atelier d’écriture multiplie les destinataires,
à la fois les alter ego du groupe, à la fois les thérapeutes. Le texte groupal
rencontre un public réel, sur lequel bien entendu pourra être projeté
le public interne, sous la forme d’un pur miroir narcissique ou d’un
Surmoi critique et destructeur etc. Parmi ces différents cas de figures, à
analyser dans leur singularité en fonction des patients et des groupes, je
me pencherai plus particulièrement sur la spécificité de la fonction du
clinicien destinataire des écrits, au sein d’un groupe d’adolescents.



L’écriture 307

Alors qu’à la puberté les adolescents entrent souvent en conflit avec
leur mère, qui ne peut plus rester toute puissante et les protéger comme
dans l’enfance, la clinicienne non écrivante incarne souvent la nostalgie
d’une mère idéale à laquelle on peut tout dire, mère idéalisée capable de
comprendre et de revaloriser sur le plan narcissique. Une partie du travail
thérapeutique pourra porter sur cette dimension transférentielle, qu’il est
possible d’interpréter, parfois en lien avec l’évocation très négative de
certaines mères.

Les cliniciens, destinataires privilégiés des textes, incarnent aussi une
fonction contenante, de dépôt ou d’inscription possible, en lien avec la
mémoire et l’historisation du groupe : c’est pourquoi ils relisent souvent
pendant le temps d’écriture des patients leurs textes, et, dans leurs
interventions, pointent volontiers l’évolution des textes d’un adolescent
et son inscription dans l’histoire du groupe.

À la différence en effet d’une écriture autobiographique, qui propose
une version figée de soi avec un temps immobile (Chiantaretto, 1999),
l’inscription de la dimension temporelle est centrale dans un groupe pris
par l’adolescent comme témoin de son devenir et de ses mutations : lors
des échanges consécutifs à la lecture des textes, les participants désignent
souvent des jalons dans l’évolution de tel ou tel adolescent, et relèvent la
progression d’une écriture comme les échos intertextuels. L’adolescent
ne recherche-t-il pas essentiellement des destinataires capables de notifier
les changements à partir de son écriture ?

En ce qui concerne la rédaction d’un journal intime, il arrive que des
adolescents écrivent beaucoup moins sur ce dernier dans les premiers
temps du groupe, dans la mesure où une part des fonctions de contenance,
de confidentialité, de témoignage et de miroir narcissique, assurées
par le journal intime, ce qui témoigne autant de l’intériorisation d’un
destinataire potentiel que du besoin de se détacher du groupe pour
constituer un espace d’écriture personnel et secret.

Les enclencheurs d’écriture

Les enclencheurs d’écriture peuvent varier au fil des ateliers, selon
la dynamique groupale. La consigne d’écriture se met en forme au
moment des premiers échanges au sein de l’atelier, en lien avec la fan-
tasmatique groupale inconsciente à l’œuvre : autrement dit, la consigne
d’écriture s’élabore souvent à partir des paroles des adolescents et de
la fantasmatique groupale qui s’est dessinée au précédent atelier, et je
la mets en forme pour le groupe. À ce propos, B. Cadoux (1995, 1999)


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



308 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

a montré le rôle central joué par le contre-transfert du thérapeute dans
cette élaboration des consignes.

Parmi la multiplicité des enclencheurs d’écriture possibles, j’évoque-
rai plus particulièrement l’invitation à un voyage en terre imaginaire,
consigne la plus fréquente de cet atelier, pour des raisons spécifiques à
la problématique adolescente.

L’interprétation du texte

Comment est-il possible de saisir le sens inconscient d’un texte
et de l’interpréter ? En partie à l’appui des associations du scripteur
sur ses écrits, mais aussi à partir de la résurgence de constellations
associatives récurrentes au fil des textes, comme l’a fait par exemple
C. Mauron (1988) dans le domaine de la littérature. Au sein d’un atelier
d’écriture, c’est souvent le groupe lui-même qui met l’accent sur ces
réseaux associatifs, en soulignant les échos entre les différents textes
d’un même scripteur. Le travail d’interprétation s’effectue aussi à partir
d’une analyse de la dimension contre transférentielle dans la proposition
des consignes d’écriture, de l’engagement contre transférentiel à l’œuvre
dans les textes du clinicien écrivant et enfin dans l’analyse des modalités
d’intervention du clinicien, révélatrices de son contre-transfert. Enfin,
comme l’indique A. Green (1992), l’analyste est d’abord l’analysé
du texte, donc il importe de dégager les effets contre-transférentiels
des textes sur le clinicien. Les interventions groupales du clinicien ne
sauraient évidemment livrer cette analyse sous forme interprétative, mais
elles sont constituées surtout de relances associatives, de propositions
d’images et parfois d’interprétations dans le transfert groupal.

N

L’écriture comme traitement du pulsionnel pubertaire

Une des fonctions de l’écriture à l’adolescence consiste à faire surgir
l’image d’un corps génital souvent vécu par l’adolescent comme un
« inquiétant étranger » (Cahn, 1998), susceptible de déborder l’adoles-
cent ou de le menacer de morcellement. À cet égard, l’écriture pourra
représenter pour l’adolescent un mode de traitement du pulsionnel
pubertaire, qui pourra être externalisé dans les textes écrits en groupe.
Il s’agirait donc pour le jeune de tenter de réguler la menace de
débordement pulsionnel à la puberté, par une mise en récit de l’aventure
de son corps.

L’aventure du Je adolescent dans l’écriture sera aussi celle de la
subjectivation, comme l’a montré F. Richard (2001, p. 231-268) à partir



L’écriture 309

de différents auteurs, mais l’écriture à visée thérapeutique ne saurait pour
autant se déployer forcément dans le registre de l’autobiographie. À partir
de ma pratique d’un atelier d’écriture pour adolescents, je me propose
de montrer comment, paradoxalement, le fait de décentrer l’adolescent
de son Je, dans l’écriture groupale, pour l’inviter à se mettre dans la
peau d’un Autre, d’un Je fictif, permet d’aménager un écart propice
à l’instauration d’un processus de subjectivation. Ce jeu d’écriture à
partir d’un Je devenu Autre activera chez l’adolescent le processus de
réappropriation d’un corps étranger, tout en lui permettant de configurer
un espace psychique propre, séparé de l’extérieur. Une des fonctions
majeures d’une écriture groupale à l’adolescence consisterait donc à
permettre à l’adolescent de ressaisir son Je à partir d’un Je autre, dans
les textes et dans le miroir groupal.

Concrètement, il s’agit d’engager les participants à dissocier dans leurs
textes le narrateur de l’auteur, ce qui matérialise une distance entre le Je
et l’Autre dans le Je. Je limiterai les exemples cliniques à la consigne
la plus fréquente de cet atelier d’écriture, donnée en particulier quand
un nouveau venu intègre le groupe, l’invitation à un voyage imaginaire1,
qui convie l’adolescent à une exterritorialisation de son moi : « Imaginez
que vous êtes un voyageur qui découvre un pays imaginaire, que vous
décrirez dans un récit de voyage écrit à la première personne. Vous
pouvez inventer la configuration de ce pays, et les particularités de ses
habitants, au gré de votre fantaisie. »

Dans ce voyage imaginaire, le Je de l’adolescent se présentera comme
l’Autre du voyageur, puisque le Je du narrateur désignera ce voyageur
à la découverte d’un pays inconnu. Ainsi, par un processus projectif,
les adolescents pourront d’emblée évoquer les aspects les plus intimes
de leur monde interne et de leurs liens à l’entourage, sans pour autant
avoir l’impression de se dévoiler. Cette expatriation, répétée assez
régulièrement au fil des ateliers, leur permettra d’externaliser, sous
forme de lieux imaginaires, des représentations et des affects mortifères,
violents, étranges, ainsi que de donner corps à des vécus archaïques, qui
renvoient aux relations précoces avec les imagos parentales, sans pour
autant être menacés d’anéantissement ou d’explosion face à la déliaison
de forces inconscientes. Au fil des différents textes, des associations
afférentes, tant personnelles que groupales, et des interventions des

1. Cette consigne d’écriture m’a été inspirée par les voyages imaginaires d’Henri
Michaux, qui a consacré un ouvrage, Ailleurs (1948), à l’invention de pays étranges.
Sur une lecture psychanalytique des géographies imaginaires, voir B. Chouvier (1988),
et sur une approche psychanalytique de l’œuvre d’Henri Michaux, voir A. Brun (1999a).

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



310 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

thérapeutes, l’adolescent découvrira progressivement qu’il s’agit de son
propre monde interne qu’il explore comme une terre étrangère et l’atelier
d’écriture l’incitera peu à peu à ressaisir l’Autre en lui.

Ces récits de voyage permettent donc aux adolescents d’externaliser
dans des lieux inventés leur géographie intime. Ces fictions écrites en
Je peuvent se lire comme une projection du corps du scripteur, à la
fois du nouveau corps sexué de la génitalité et du corps prégénital de
l’enfance. Parallèlement en effet à une efflorescence d’images typiques
de l’afflux pulsionnel pubertaire, ces voyages fictifs dessinent souvent
en filigrane les figures de vécus corporels archaïques, qui renvoient au
corps prégénital. Peuvent ainsi apparaître des défenses régressives face
au nouveau corps désirant, sous la forme de représentations de décorpo-
réisation, ou au contraire d’un afflux d’images sensorielles associées à
la prime enfance, évocatrices d’une sensorialité régressive ou archaïque,
comme si alors l’adolescent tentait de préserver l’image idéalisée du
corps prégénital1. Il peut s’agir aussi d’une tentative d’inscription de
vécus corporels disparates pour pouvoir en quelque sorte se réapproprier
un afflux désorganisateur de sensations, sous la forme d’un texte unifié.
Au décours d’un atelier thérapeutique, apparaissent souvent des ébauches
de liaison du corps érogène dans l’écriture, qui se présente comme
une tentative de reliaison pulsionnelle du chaos, de rassemblement des
pulsions partielles dans un corps de texte unifié.

N

L’écriture adolescente comme tentative
de réunification du corps et de la psyché

Comme l’a montré J. Guillaumin (1983), la projection dans l’écriture
d’un excès de stimuli permet une inscription externe de ce qui n’est pas
élaboré à l’intérieur et un traitement par l’écriture d’éléments inaccep-
tables, telles que les motions pulsionnelles incestueuses et parricides,
que l’adolescent ne réussit pas à élaborer.

L’intérêt thérapeutique de l’écriture groupale à l’adolescence consiste-
rait donc à permettre à l’adolescent de réintrojecter et de se réapproprier
ce qu’il a projeté dans ses textes et sur le groupe. L’adolescent peut ainsi
utiliser l’écriture comme moyen de réunification de soi, face au risque
d’éclatement pulsionnel à la puberté. Grâce à l’écriture en groupe, il
assemble en quelque sorte des vécus corporels morcelés, et contemple

1. Pour un exemple de ce type d’écriture, voir le cas de Madeleine dans Brun A. (2001),
Atelier d’écriture et problématique adolescente, Psychologues et psychologies, « Ecriture
et groupes », n° 162, nov./déc. 2001, p. 9-20.



L’écriture 311

dans le miroir de la feuille – et du groupe ! – une image réunifiée de
soi. Enfin, par l’invention de scénarios fantasmatiques, indissociables de
son vécu corporel, l’adolescent travaille à donner forme et à élaborer son
excitation pulsionnelle.

Dans cette perspective, l’écriture groupale à l’adolescence contri-
buerait à réduire un possible « clivage entre corps et psyché », qui
caractérise le processus pubertaire selon A. Birraux (1994) : la réduction
progressive de ce « clivage » entre le corps de l’histoire infantile et le
corps pubère accompagne le processus d’intégration du corps sexué,
mais, l’exacerbation de ce « clivage » sera à la source de diverses
pathologies. C’est pourquoi la fonction principale de l’écriture en groupe
à l’adolescence consiste à permettre au jeune en difficulté de reconstruire
l’alliance, mise en péril par l’afflux pubertaire, entre lui-même et son
corps.

L’écriture en groupe à l’adolescence correspond donc à une tentative
de liaison entre corps infantile et corps sexué, entre corps prégénital et
corps érogène de la génitalité. Il s’agit de donner corps à des ressentis
archaïques, qui renvoient aux relations précoces avec l’environnement, et
de les articuler à l’expression de vécus corporels pubertaires, en lien avec
des fantasmes œdipiens. Autrement dit, l’activité d’écriture groupale à
l’adolescence met en travail à la fois les registres œdipiens et archaïques.

N

L’écriture comme tentative d’élaboration du passage
par l’acte, dans la tentative de suicide

L’exemple du travail de Marine permettra de dégager quelques fils
indicateurs du travail thérapeutique1, durant une année d’atelier d’écri-
ture, au cours duquel elle a écrit une dizaine de voyages imaginaires.

Le voyage imaginaire comme métaphorisation de l’acte suicidaire

Marine est une jeune fille de quatorze ans, qui entre à l’atelier d’écriture à la
suite d’une tentative de suicide. Son acte lui reste à elle-même énigmatique :
elle l’associe toutefois à un conflit important avec son beau-père, qu’elle
déteste, et surtout au sentiment de ne pas avoir de place dans sa famille,
plusieurs fois recomposée, tant du côté de son père que de sa mère. Elle

1. Pour une exposition plus complète du cas de Marine, voir Brun A. (2002a), « Atelier
d’écriture et problématique adolescente », Adolescence, printemps 2002, Le récit et le
lien, t. 20, n° 2, Paris, GREUPP, 391-403.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



312 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

est l’aînée d’une fratrie assez nombreuse, vit chez sa mère, mais a plusieurs
fois été prise en charge par son père, durant sa petite enfance, du fait de
dépressions importantes de sa mère, en particulier après sa naissance. Elle
a peu de souvenirs d’enfance, sinon, à partir de sept ans, des fréquentes
absences de sa mère, qui sortait beaucoup le soir. Elle évoque aussi le bonheur
du temps passé seule chez son père, avant son remariage, et son impossibilité
actuelle de se rapprocher de lui.

Les premiers voyages de Marine mettent en scène les figures parentales, de
façon significative, et donnent quelques clefs de son passage à l’acte suicidaire :
le thème du voyage est traditionnellement associé à la mort et les textes de
jeunes ayant effectué des tentatives de suicide métaphorisent souvent leur
récent retour du voyage vers la mort. Voici le début du premier texte de
Marine : « Je me sens seule, seule, alors je décide d’aller marcher dehors et
même de ne plus jamais revenir. » Elle part donc dans un monde lumineux
où un cheval s’approche d’elle et elle lit une chanson dans ses yeux : « Une
voix à peine audible chante cette douce mélodie, à présent je sais, c’est la voix
d’une des personnes que j’aime le plus au monde, mais malheureusement ce
n’était pas lui qui était là quand j’avais mal, mon père. » Elle monte sur ce
cheval qui l’entraîne dans une course folle, toujours plus près du soleil : « Je
veux m’arrêter mais cette voix m’appelle, m’envahit, je suis si proche, c’est
peut-être ça que je cherche depuis toujours, cette pureté, pourquoi renoncer
maintenant ? » Mais le cheval heurte un rocher : « Je tombe, je tombe, tout est
noir, je roule, je roule, je m’arrête, j’ouvre les yeux, je suis terriblement seule.
Des spasmes m’envahissent et je me rends compte que je suis dans mon lit.
Mais le refrain persiste dans mon oreille, et je suis presque heureuse. »

Quête donc impossible d’un père imaginaire comblant, celui à la fois de la
mélodie de l’enfance, et celui plus œdipien d’un monde pulsionnel intense,
matérialisé par la course folle du cheval et par la chaleur du soleil. L’errance
pour « ne plus jamais revenir » et la chute métaphorisent la tentative de suicide,
qui s’accompagne d’un fantasme de retrouvailles avec le père. Ce texte évoque
aussi clairement l’orgasme, avec les spasmes dans le lit, associé à la terreur
d’une chute. Je ne formule évidemment aucune interprétation mais relance
simplement les associations de Marine sur son père. Marine soulignera alors
sa nostalgie du temps où elle vivait seule chez son père, son besoin d’être
entourée, puis le rapprochement avec son père occasionné par son suicide.
Elle évoque en particulier le bonheur du temps passé seule chez son père,
avant son remariage, et son impossibilité actuelle de se rapprocher de lui. Sa
tentative de suicide lui a toutefois permis d’exprimer à son père son besoin de
le voir seul et de parler avec lui.

Dans une nouvelle fiction, quelque temps plus tard, le Je du narrateur
fait de la plongée, découvre l’Atlantide, rencontre un vieux sage, avec



L’écriture 313

lequel elle passe un moment très heureux, mais celui-ci doit effacer
sa visite de sa mémoire. L’héroïne de l’histoire se réveille sur un lit
d’hôpital, auprès de sa mère qui lui annonce qu’elle a failli se noyer dans
une séance de plongée.

Dans ce texte, le rapprochement avec la figure paternelle, cette fois
désexualisée par l’âge, reste fugitif, comblant et mortifère ; le lien
passager avec la figure paternelle est toujours menacé d’effacement,
mais, dans ce texte, c’est la présence maternelle qui l’aide à échapper à
la noyade lors de cette rencontre vouée à l’oubli. Il n’est pas inutile de
préciser qu’à ce moment-là, à la différence du début de l’atelier, Marine
a effectué un transfert de type maternel sur le groupe ainsi qu’à mon
égard, et qu’elle est engagée dans des entretiens psychothérapiques avec
une thérapeute bien investie.

Figuration et traitement groupal de vécus originaires
catastrophiques

Dans les écrits de Marine, les sensations de chute sont revenues
de façon répétitive et se sont associées en particulier à des images de
noyade dans une mer engloutissante. Dans ses récits de voyage, elle a par
exemple à plusieurs reprises fait naufrage et a coulé dans les profondeurs
de la mer. Lors de mes interventions j’ai souligné l’écho possible entre
mer et mère, ainsi que la difficulté pour Marine de s’imaginer portée sur
ou par la mer(e) : sans reprendre en détail le travail associatif de Marine
et du groupe, il est peu à peu apparu que ces textes se faisaient l’écho
d’expériences anciennes pour Marine, associées notamment à son lien
précoce à une mère déprimée et absente.

Plusieurs de ses écrits ont ainsi mis en scène des images en lien
avec les interactions précoces, des vécus corporels archaïques, restés
impensables et infigurables, et réactivés par la tentative de suicide : chute
dans un trou sans fond, noyade, trou noir, absence du regard de l’autre...

Une des fonctions thérapeutiques de l’atelier d’écriture consisterait
donc à permettre la figurabilité de ces vécus originaires catastrophiques,
jusque-là impensables, ainsi que leur élaboration dans la dynamique
transférentielle au sein du groupe. Ainsi Marine a d’abord vécu le
groupe comme indifférent et indifférencié, en miroir avec un texte où
elle évoquait un monde futuriste, avec des robots, aux visages fermés,
sans bouche donc sans sourire. Marine évoque un monde futuriste, dans
lequel la narratrice habite un immeuble au centième étage :


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



314 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

« 2080, dans un appartement au centième étage, la rue est magnifique mais
j’ai parfois envie de vomir en regardant en bas. Ce noir profond que je vois
me fait peur.

Je prends la voiture, je vais aller acheter des cadeaux pour les fêtes de noël.
je ne suis pas encore habituée à cette nouvelle vie, quand je conduis, je ne
supporte pas cette impression de flotter, j’ai l’impression incessante de tomber.
Tout ceci est si bizarre. [...] Cette chute est interminable, je n’en vois pas la fin.

Bon, je suis enfin au magasin, c’est incroyable, maintenant les caissières sont
remplacées par des robots qui ne disent jamais rien, qui n’ont pas de bouche,
donc nous n’avons pas droit à un joli sourire de leur part. »

Ce texte associe envie de vomir, impression de flotter et chute
interminable à un monde déshumanisé, avec des robots sans bouche.
Écho sans doute à l’absence de regard et de paroles d’une mère engloutie
dans sa dépression, qui n’a pu assurer un portage sécurisant pour Marine.
Sans la renvoyer aux interactions précoces, mais par une intervention
dans le transfert, j’ai alors suggéré à Marine un lien entre ces robots
dénués de bouche et son angoisse face à un groupe et des thérapeutes qui
ne lui feraient pas écho, ne lui renverraient pas d’image d’elle-même ou
de paroles. Les associations de Marine et du groupe permirent de mettre
en lien son besoin de prendre une place centrale dans l’atelier avec
cette angoisse de ne pas assez exister pour le groupe. Marine cherchait
effectivement activement ce regard et ces paroles manquantes de la mère
au sein du groupe, qu’elle a vécu comme un contenant maternel qui lui
faisait défaut. Ce texte en écho avec l’absence de regard et de paroles
d’une mère engloutie dans sa dépression est un exemple de la façon dont
les textes, composés dans le cadre d’un atelier, s’écrivent toujours en
résonance avec le vécu transférentiel du scripteur, sur le groupe et sur les
thérapeutes.

Après une année de travail, juste avant la séparation des vacances d’été,
Marine a écrit un texte racontant sa transformation soudaine en sa mère,
mettant en jeu un fantasme d’indifférenciation de son corps avec le corps
maternel :

« Un samedi matin, je me suis réveillée dans la chambre de mes parents, à côté
de mon père. Tout à coup il se réveille, me prend par le cou et m’embrasse
sur la bouche ! Je me lève et cours à la salle de bains [...]. Je me regarde
dans la glace. Horreur ! Ce n’est pas mon reflet que j’y vois ! C’est celui de ma
mère. Je hurle. Mon père accourt affolé. “Que se passe-t-il, ma chérie, dit-il ?”
J’ai compris : ma mère, c’est moi, et moi, je suis ma mère. Je réponds alors :



L’écriture 315

“Rien, pap, heu, je veux dire mon amour, je crois avoir un petit bouton sur le
front !” [...]

Ma mère, une gamine de cinq ans, me tendait les bras. Je la pris et elle
suça son pouce. [...] Nous nous rendions simplement compte que nous avions
échangé nos apparences ! [...]

Je me souviens alors que j’étais, ou plutôt que ma mère était psy et qu’elle
pratiquait l’hypnose. Je décidai de me servir des connaissances de ma mère.
Après la séance, j’ai enfin pu rétablir les choses dans le bon ordre. Épatant
non ? »

En deçà de l’aspect évidemment œdipien du texte, apparaît le fantasme
d’un corps pour deux, d’un corps identique. Ce texte condense remarqua-
blement à la fois l’évolution du travail thérapeutique de Marine vers une
différenciation des corps, en appui sur la mère « psy » du groupe ainsi
que sur l’écriture groupale, à la fois une possible signification incons-
ciente de sa tentative de suicide, soit une tentative de différenciation avec
le corps maternel auquel elle est identifiée (le contraire de la recherche
d’une fusion dans la mort). À ce propos, Ph. Jeammet, qui met en lien
tentative de suicide et image du corps, a avancé l’hypothèse suivante,
que le cas de Marine semble confirmer :

« Le corps érogène resterait fantasmatiquement partiellement indifférencié
de celui de la mère, et de ce fait, vécu comme “étranger”. À la puberté,
[...] les sensations corporelles nouvelles, [...] précipiteraient le sujet
dans une voie régressive, où le plaisir ne serait plus maîtrisable dans
l’activité autoérotique, mais de nouveau vécu passivement dans une
indifférenciation angoissante d’avec un objet qui reprendrait son caractère
primaire. La tentative de suicide pourrait se comprendre alors non pas
comme une recherche de fusion, mais comme une tentative de constitution
d’une limite » (Jeammet, 1994, 126).

L’écriture de cette adolescente a donc été centrée autour d’un travail
« de séparation et de deuil des objets érotisés de l’enfance », à l’image
de Rimbaud, dont Guillaumin (2001, p. 104) fait le paradigme de la
démarche adolescente. Cet exemple clinique témoigne bien de l’impor-
tance des carences narcissiques de la petite enfance dans les difficultés
pubertaires, comme l’a montré Cahn (1998). À cet égard, le recours
à l’écriture groupale met en travail à la fois les registres œdipien et
archaïque, et les interventions des thérapeutes doivent nécessairement
articuler ces deux registres. Le cas de Marine pose de façon exemplaire
la question d’une interprétation oscillant entre le registre des besoins du
moi et celui du désir.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



316 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Le voyage imaginaire a donc paradoxalement permis à cette jeune
fille de reconstituer quelques fils de son histoire, de ce qu’elle ignorait
savoir d’elle-même, sans pour autant raconter à proprement parler son
histoire. Le groupe thérapeutique d’écriture pour adolescents, qui articule
médiation de l’écriture et dispositif groupal, engage donc ses participants
à un travail spécifique d’auto-historisation (P. Aulagnier), très différent
de l’écriture de soi dans un journal intime1.

Au-delà des différences entre les quatre types d’atelier évoqués dans
ce manuel, l’écriture thérapeutique au sein d’un dispositif groupal
présente, de façon constante, l’intérêt de mettre en travail la problé-
matique corporelle, et, le cas échéant, une dynamique d’élaboration de
la tendance au passage à l’acte. Cette question du corps et de l’acte
pourra précisément s’élaborer à partir de la dynamique groupale : ainsi,
la lecture collective des textes individuels, suivie des associations du
groupe, permet d’inscrire chaque scripteur dans le récit de groupe, dans
le corps groupal, et dans le registre d’une éventuelle empathie. Le travail
d’interprétation du clinicien est centré sur l’appareil psychique groupal
(1993), en lien avec la fantasmatique groupale inconsciente, sur une mise
en figuration de l’évolution des enveloppes psychiques groupales, ainsi
que sur l’avènement de la possibilité d’un partage affectif, au sein de la
dynamique groupale. Dans tous les cas, le clinicien œuvre d’abord à la
restauration des contenants psychiques, plutôt qu’à l’interprétation des
contenus inconscients.

1. Au sujet du travail d’historisation à l’adolescence dans les groupes thérapeutiques
d’écriture, voir BRUN A. (2007), « Groupe thérapeutique d’écriture et travail d’histo-
risation à l’adolescence », J.-P. Martineau (dir.), La Formation professionnelle et les
fonctions des psychologues cliniciens, colloque Université Toulouse-le Mirail, Toulouse,
24 et 25 juin 2004, A. Savet, Paris, L’Harmattan, 163-165.



Chapitre 12

La médiation sensorielle
olfactive

Anne Brun avec Herminie Lecas

CE CHAPITRE INTERROGE l’approche psychothérapeutique de sujets
présentant des pathologies de l’agir, à partir d’un cadre thérapeu-

tique innovant, un groupe à médiation sensorielle olfactive, auprès d’une
population criminelle. La pratique de psychologue en milieu carcéral, qui
constitue une extension du champ psychanalytique sur le terrain du soin
aux cliniques de l’extrême, nécessite en effet l’invention de nouveaux
cadres-dispositifs : ce type de médiation, peu courante, relève encore
actuellement de la recherche1. Le travail thérapeutique groupal à partir de
la reconnaissance de l’odeur, comme premier maillon de l’organisation
affective, favorise une appropriation subjective de l’histoire de ces
sujets marquée par des passages à l’acte violents de sujets subissant un
enfermement répressif, lié pour la plupart à un passage à l’acte criminel,
et leur fonctionnement psychique relève de pathologies narcissiques
identitaires, voire souvent de troubles psychotiques sévères.

Dans ce contexte des pathologies de l’agir, qui s’accompagnent d’un
court-circuitage des processus de subjectivation et de symbolisation, le
groupe à médiation, de façon générale, vise à activer la figuration de
pensées ou d’états affectifs peu accessibles au sujet : ceux-ci renvoient
souvent à une partie de soi en quelque sorte extérieure au sujet lui-même,

1. H. Lecas, corédactrice de ce chapitre, prépare une thèse de doctorat sur la médiation
sensorielle olfactive, en milieu carcéral. La clinique présentée ici est la sienne.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



318 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

partie clivée, qui se manifeste par des mises en acte de tensions insuppor-
tables et infigurables. Par ailleurs, la vie carcérale confronte le détenu à
la perte de ses repères et de son identité, à des conditions de vie extrêmes
qui vont s’accompagner progressivement d’un désinvestissement du
monde extérieur et d’une dépersonnalisation, comme l’a montré D.
Lhuilier (2000).

Face à ce danger d’anéantissement psychique, nombre de détenus
recourent à des défenses très archaïques, qui consistent à éviter les
pensées, les souvenirs et à neutraliser les affects pour se protéger
d’une souffrance insupportable et des vécus corollaires d’impuissance,
d’effondrement, de mort psychique. Il s’agirait alors d’une tentative
de survie psychique, qui consiste paradoxalement, comme l’a indiqué
Winnicott (1974), à se retirer de sa subjectivité, à ne plus sentir, à ne
plus éprouver de désir, à se couper de soi-même pour ne pas être anéanti,
autrement dit à se tuer pour survivre.

Dans cette perspective, le groupe à médiation en prison consistera
d’abord à remettre en jeu les processus d’appropriation subjective, ce qui
passe par la possibilité d’éprouver du plaisir : le groupe à médiation vise
en effet à restaurer ou à instaurer la dimension du plaisir dans la rencontre
avec le groupe et avec l’autre. Pour ces patients, les dispositifs de groupe
peuvent proposer une expérience de plaisir licite, qui ne s’effectue pas
au détriment d’autrui et les soignants accompagnent ce plaisir partagé.
Par ailleurs, le travail thérapeutique en groupe permet d’entendre ce qui
à travers les actes cherche à se faire partager et reconnaître.

Ces processus en jeu concernent tout type de groupe à médiation dans
le soin groupal en milieu pénitentiaire : quel sera dès lors l’intérêt
thérapeutique spécifique du recours au médium sensoriel olfactif en
prison ? Il s’agit d’abord de remobiliser l’expérience sensorielle, par
la réactualisation de traces mnésiques perceptives, convoquées par le
registre olfactif : l’olfaction s’effectue en effet à partir de sensations
externes qui peuvent servir de frayage vers des vécus internes. Au
sein d’un groupe à médiation sensorielle olfactive, la reconnaissance
de l’odeur, comme premier maillon de l’organisation affective, ouvre sur
un véritable travail de subjectivation.

L’odeur suscite notamment l’évocation de souvenirs, d’images que le
sujet pourra mettre en scène au sein du groupe, et, de ce fait, s’approprier,
par leur mise en jeu dans les chaînes associatives groupales (Kaës, 1999).
Un tel dispositif offre une possibilité de réappropriation subjective par
une reprise de contact avec l’histoire de chaque sujet, par une mise en
histoire du groupe, et enfin par un partage affectif au sein de cet espace
thérapeutique.



La médiation sensorielle olfactive 319

Nous envisagerons d’abord les modalités selon lesquelles le médium
olfactif peut réactualiser des sensations hallucinées chez les participants
au groupe. Comment cette réactivation sensorielle et hallucinatoire
favorisera-t-elle un travail de liaison entre représentations et affects, plus
précisément un travail de composition de l’affect (Roussillon, 2004) ?

Nous verrons ensuite comment le partage affectif, induit par le
processus groupal, constitue, chez des sujets en perte d’identité, les
prémisses d’une réappropriation subjective, qui passerait par la remise
en sens de leur propre histoire, à partir du vécu corporel. Autrement dit,
cette mise en histoire de la vie somatique ouvre la voie à un passage
du corps sensoriel au corps signifiant, à une métabolisation des sens en
Sens. C’est par la prise en compte du langage du corps et de l’acte grâce
au dispositif de médiation thérapeutique que le groupe commencera à
accéder à l’investissement du langage verbal et à l’appropriation d’un
sens partagé.

N

Le groupe « Sentir ». Logiques du cadre et enjeux
thérapeutiques

Le groupe « Sentir » se définit comme une offre de rencontre autour
d’un matériel sensoriel. Il est présenté aux détenus, qui sont aussi des
patients pris en charge dans un contexte psychiatrique, comme un groupe
thérapeutique, lieu de rencontre et de travail psychique, protégé par le
secret professionnel. Les soignants annoncent que la parole de chacun
sera entendue à partir des sensations et des souvenirs suscités par les
parfums.

Le matériel sensoriel mis à la disposition des patients sur la table,
autour de laquelle le groupe s’assoit, comprend de multiples fioles de
parfum et d’objets offerts au toucher, comme des galets, des tissus, du
sable et de la terre. Ce groupe thérapeutique est hebdomadaire ; il dure
quarante-cinq minutes et se compose de quatre temps : d’abord un temps
de présentation et d’échanges, un temps d’utilisation libre du matériel,
un temps d’écriture et un dernier temps de lecture et d’échanges.

La règle fondamentale, énoncée au début du groupe, est centrée autour
de l’associativité, au fondement de tout processus psychothérapique
référé à la théorie psychanalytique : « Chacun parle de ce dont il souhaite,
comme cela vous vient à partir des odeurs, des sensations données par
les objets, des images et des idées qui les accompagnent. » L’indication
de ce groupe peut être effectuée par les soignants, notamment par les
thérapeutes référents, mais il est fréquent que les patients formulent
directement une demande de participation à cet atelier. Le groupe est

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



320 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

dit « fermé » : les patients s’engagent pour quatre séances, rythme
choisi en fonction des contraintes du service, avec des transferts ou
des libérations fréquentes, selon une vie judiciaire qui échappe aux
règles thérapeutiques1. Il est animé par deux personnes aux fonctions
différentes : une psychologue et un infirmier. La psychologue est garante
du cadre et anime les échanges. L’infirmier co-anime, il connaît les
patients dans leur quotidien, ce lien thérapeutique préexistant est un
élément dynamique primordial dans le déroulement des séances.

Le point commun des patients accueillis dans ce type de dispositif
est le passage à l’acte transgressif : ce langage particulier de l’acte
conditionnera le travail thérapeutique. C. Balier (2005, p. 68-70) a décrit
ce « recours à l’acte », comme un acte dont l’angoisse sous-jacente n’est
pas perçue, tant il est marqué par l’irreprésentable. Il l’analyse à la
lumière des théories de P. Aulagnier (1975) sur l’originaire et postule
qu’une « scène rencontrée dans la réalité extérieure et prenant valeur
de pictogramme provoque immédiatement la réalisation d’un acte sur le
même mode puisqu’il n’y a aucun intermédiaire passant par une forme de
représentation psychique » (ibid.). Cette réactivation d’un pictogramme
pénétrant-pénétré serait insupportable au sujet, comme trace d’une scène
originaire irreprésentable : l’acte se produit dès lors dans un vécu hallu-
cinatoire, qui induit, après-coup, un vécu d’étrangeté. Cette perspective
a été approfondie par R. Roussillon qui a conceptualisé le langage
de l’acte dans les souffrances narcissiques-identitaires. Il propose les
termes de « pathologie de l’affect ou de l’agir » comme manifestations
du retour d’expériences subjectives précédant l’émergence du langage
verbal (2008, p. 32).

C’est la raison pour laquelle ce dispositif mobilisera le registre
préverbal, pour solliciter la réactualisation de traces perceptives non
encore inscrites dans l’appareil de langage. Comme ces dernières sont
expérimentées avant l’apparition du langage verbal, elles s’inscrivent
justement selon des modalités autres que langagières, tels que le langage
du corps et la mise en jeu de la sensori-motricité. Une partie du travail
thérapeutique s’effectuera donc à l’appui de l’impact des stimulations
sensorielles données par le médium olfactif et par les objets médiateurs
proposés au toucher.

1. Ce groupe thérapeutique à médiation sensorielle olfactive, le groupe Sentir, tel
qu’il existe aujourd’hui, se déroule dans une maison d’arrêt. La maison d’arrêt est
un établissement pénitentiaire qui reçoit les prévenus et les condamnés dont la durée de
peine restant à purger, est inférieure à un an, ou les condamnés en attente d’affectation
dans un établissement pour peine (centre de détention ou maison centrale).



La médiation sensorielle olfactive 321

N

Le choix de l’olfaction : l’enfermement des sens

En prison, le corps devient le champ de bataille de nombreux conflits,
avivés par la perte des repères temporels, par l’absence d’horizon et par
la promiscuité. Les sens continuellement en éveil sont focalisés sur un
monde extérieur potentiellement dangereux (écouter les cris, surveiller
les codétenus) et perdent ainsi une de leur faculté première : la capacité
à ressentir du plaisir. L’odorat n’échappe pas à cette désafférentation
commune aux cinq sens. Dès les premières pages du livre, Le Froid
pénitentiaire, S. Buffard (1973) s’attarde à décrire l’univers olfactif dans
lequel tout détenu est plongé.

Comme le note P.-C. Racamier (1963), l’isolement sensoriel aboutit à
un état d’inertie mentale ou à l’extrême réduction du champ psychique,
caractérisé par une pensée ramenée aux processus primaires. De plus,
privé de ses aliments sensitivo-sensoriels connus, l’isolé est plus sensible
à des perceptions négligées habituellement (nuances de couleurs, qualités
de silence, de lumière...), qui deviennent sources d’attention excessive.
Une forme d’hyper-attention se développe et aboutit parfois à des
illusions de présence. Cette faim de stimuli liée à une privation dans
un domaine sensoriel particulier, peut être compensée par l’apport d’un
autre domaine sensoriel.

Ces enjeux psychiques concernant les limites entre dedans/dehors
incitent à ne pas minimiser la réalité de la prison. En subissant sa peine,
la pensée du détenu est influencée par cette situation de soumission et
de réduction à la position d’objet plutôt que de sujet (Lamothe, 2003).
Le psychisme subit l’épreuve du choc traumatique provoqué par la perte
des repères habituels, la solitude venant s’ajouter souvent au désarroi :
cette vie en espace clos, avec une seule ouverture sur l’extérieur, sans
horizon, relève donc de la survie psychique. Dans ce contexte, l’idée
d’un groupe à médiation sensorielle olfactive est née de l’évocation par
un détenu d’une « sensation perdue », dans le cadre d’un groupe Parole,
en lien avec une plainte de ne plus sentir l’odeur de l’herbe coupée.

N

Séquence clinique groupale

Nous avons déjà donné précédemment, dans le chapitre 5 sur la sym-
bolisation, l’exemple d’une séquence clinique groupale, avec M. Mada.
Voici un autre exemple de déploiement d’une chaîne associative groupale,
dans le cadre de la troisième séance du groupe déjà évoqué, avec M.
Mada.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



322 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

M. Païs regarde la table et commente : « Moi, tout ça, ça me fait penser à un
grenier. » « Qu’est-ce qu’on range dans un grenier ? » demande la clinicienne.
« Des souvenirs, des choses précieuses qu’on veut garder » répond M. Païs.
M. Mada regarde le tissu-peluche et trouve que cela fait penser à un pompon
de père Noël. « C’est comme si on ouvrait des boîtes », poursuit la clinicienne.
M. Païs acquiesce. « Et qu’il y a de la poussière qui remonte », continue M.
Carlos. M. Païs reprend : « Dans les greniers, on met des choses anciennes,
des belles choses. » « Aussi tout ce dont on ne se sert pas », continue M. Mada.
« Ça peut être pour les brocantes », répond M. Païs. « On peut garder des
choses par affectivité », poursuit M. Carlos. « Moi je n’ai plus de souvenirs »,
soupire doucement M. Germain. M. Païs se met à fredonner une chanson en
arabe sur les souvenirs. Il demande à l’infirmier s’il la connaît. Je demande
la traduction des paroles. « J’ai encore des souvenirs », me répond M. Païs.
« Moi je n’ai plus de souvenirs », dit M. Ino, auquel M. Germain fait écho.
« Jamais je n’oublie les souvenirs, dit la chanson de Housni », continue M. Païs.
La psychologue commente : « Il s’agit de nostalgie. » « Oui c’est nostalgique, le
chanteur il a été tué en Algérie. » M. Païs sollicite M. Ino au sujet de sa maison
en Espagne, M. Ino est étonné, il ne se rappelle en avoir parlé : « J’étais bien
hors de la réalité. » M. Carlos se remet à raconter une histoire, difficile à
suivre, dans laquelle il est question de maison mitoyenne, de son père et de
ses décisions de « construire une maison ». Il enchaîne sur les châteaux, le
grenier dans lequel il avait de « super belles choses » : « Je m’en veux de les
avoir abîmées. » M. Païs parle en arabe à M. Ino qui lui répond, il explique
qu’il n’aime pas le cashméran (matière première aromatique) qui lui rappelle
l’odeur d’une sensation : « Ça sent quand je monte dans le bus et que j’ai la
tête qui tourne. » Une odeur qui fait tourner la tête, voire perdre la tête ?

Dans cette séquence groupale, le fil associatif autour du grenier, de la
découverte des objets entassés dans la poussière et du retour des souvenirs
apparaît comme une proposition de figuration visant à relier le vécu sensoriel
indicible, le vécu groupal et l’histoire subjective. Le grenier du groupe apparaît
comme une belle métaphore de l’enveloppe psychique groupale (D. Anzieu),
qui contient les fragments d’objets de chaque sujet du groupe. Il est notable
que ceux qui affirment n’avoir pas de souvenirs peuvent trouver un appui et
des images apportées par les autres membres du groupe. Les objets souvenirs
de la brocante figurent aussi les objets médiateurs, directement articulés à
l’archaïque. Les objets du grenier, associés ultérieurement aux « super belles
choses » de la maison, à propos desquelles un détenu évoque sa culpabilité « à
les avoir cassées » renvoient aussi aux liens aux objets humains et au sentiment
de les avoir abîmés. Cette séquence se termine par la mention d’une odeur qui
fait tourner la tête : quand on monte dans le bus du groupe, ne risque-t-on pas
d’être en quelque sorte grisé ? S’exprime aussi la crainte de devenir fou, sans
doute en lien avec le passage à l’acte criminel et le contexte d’enfermement. Il
est dangereux de se laisser aller à mobiliser les souvenirs et les associations,



La médiation sensorielle olfactive 323

à relancer les processus de pensée et les émotions, dans le contexte d’une
tentative de survie psychique dans un cadre extrême, la prison, où les défenses
mobilisées consistent, comme nous l’avons vu précédemment, à « se tuer pour
survivre ».

N

« L’acte-sentir1 » : du sensoriel vers une élaboration
de l’agir

Cette clinique montre comment le groupe à médiation sensorielle
olfactive, dans le contexte carcéral, permet une réactualisation et une
symbolisation des éprouvés sensoriels et affectifs, favorisant l’intégration
de l’excitation, des perceptions, ce qui constitue une première étape vers
une élaboration de l’agir. Le médium sensoriel dans un contexte groupal
permettrait une métabolisation du sensoriel en figurable par l’intermé-
diaire de « l’acte sentir », qui enclenche un travail de symbolisation
par une remobilisation de l’expérience sensorielle. Il s’agit donc de
nommer « acte-sentir » ce qui se réfère aux mouvements corporels liés à
la médiation sensorielle olfactive.

Le médium olfactif entraîne des chaînes associatives donnant une
tonalité onirique aux échanges groupaux, où se mêlent des sensations,
des images sensorielles qui induisent des « figurations parlées », défi-
nies par P. Aulagnier comme une métabolisation de traces perceptives
infigurables en représentations de choses articulées à des mots : il s’agit
de « figurations scéniques » de vécus sensoriels primitifs (Aulagnier,
1986a). Ce travail autour de la particularité du médium olfactif permet
donc de développer un langage propre au champ olfactif, de dire le
ressenti, qui peut être repris par les soignants et par le groupe sous forme
de figurations.

Le groupe échange autour de sensations et passe de l’éprouvé à la
qualification de cet éprouvé, en lien possible avec l’histoire des patients
mais aussi avec les émotions dans l’ici et maintenant du groupe. Le
travail de symbolisation est mis en mouvement par le médium olfactif
qui favorise la remobilisation d’expériences sensorielles archaïques. L’un
des premiers « effets » du groupe est la réanimation de la vie psychique,
qui ne devient possible que par la réactualisation de traces mnésiques
perceptives, qui sont à la base de l’organisation affective.

1. Nous proposons ce terme « acte-sentir » en référence au « recours à l’acte » (Balier,
1988, 2005) et au « passage par l’acte » (Roussillon, 2008) comme prémisse ou forme
non verbale de la symbolisation.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



324 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Cette forme de réanimation psychique est favorisée par la mobilisation
sensorielle proposée. Les motions pulsionnelles exprimées au sein du
groupe, passent du registre de l’excitation, forme confuse, à un registre
plus vectorisé, voire à l’expression de désir, porté par un sujet. La
remobilisation de l’expérience sensorielle, vécue dans le groupe, est
exprimée à la fois dans le corps des patients et dans celui des soi-
gnants. Cette remobilisation n’est possible que par la réactualisation de
traces mnésiques perceptives, formes de souvenirs sensoriels engendrés
par le médium olfactif. Le matériel odorant impalpable suscite par son
aspect informel, des sensations accolées à des souvenirs : il s’agit d’une
véritable mise en histoire de la vie somatique.

La fonction des thérapeutes consiste alors à relier ces éléments à
l’histoire du sujet, abordée sous l’angle du sensoriel, révélant ainsi
l’histoire du corps ; les plaies du corps et de l’esprit se mêlent, et laissent
entrevoir les points restés en souffrance. À l’espace originaire devra
succéder une mise en histoire de la vie somatique, un passage du corps
sensoriel au corps relationnel. Ces traces peuvent être considérées comme
les premiers maillons de l’organisation affective, apparaissant sous la
forme d’expression de motions pulsionnelles accompagnées d’affects,
permettant une intériorisation des vécus subjectifs au cours des séances.

N
De la réactivation de sensations hallucinées olfactives

Ces éléments cliniques soulèvent également la question de la réac-
tualisation de sensations hallucinées olfactives. Anne Brun (2007) a
montré que les groupes thérapeutiques à médiation permettaient de
réactualiser des vécus archaïques agonistiques, sous forme de sensations
hallucinées en appui sur l’activité sensorielle des patients. Il n’est jamais
possible de prévoir ce qui va mobiliser, dans la manipulation concrète du
médiateur, de façon singulière pour chaque patient, ces vécus originaires
impensables et irreprésentables souvent de l’ordre des agonies primitives
(Winnicott, 1974).

Dans ce processus thérapeutique, la réactivation hallucinatoire de
sensations joue un rôle central : c’est la perception dans la réalité des
sensations procurées par la matérialité du médiateur qui activent le
processus hallucinatoire chez le patient, et, réciproquement, le patient
met en forme dans le matériau ses propres sensations hallucinées, liées à
des expériences antérieures, qu’il associera aux sensations données par
le médiateur.

Nous avons établi dans la première partie de cet ouvrage que, par rap-
port au cadre de la cure classique, la spécificité de la symbolisation dans



La médiation sensorielle olfactive 325

les médiations thérapeutiques consiste à s’effectuer à partir du registre
sensori-moteur, et dans le rapport transférentiel au médium, à la fois
matériau et thérapeute. En lien avec ces sensations hallucinées, le travail
du « médium malléable » par le patient, va permettre l’émergence et la
mise en forme de protoreprésentations, qui renvoient à une inscription
des premières expériences de la relation à l’objet, expériences d’ordre
sensoriel et affectif.

Ces protoreprésentations se caractérisent par une indissociabilité entre
corps, psyché et monde, ou entre espace corporel, espace psychique
et espace extérieur. C’est la façon dont P. Aulagnier (1975) définit les
pictogrammes. Ces éléments matriciels de l’activité de symbolisation,
ne sont pas seulement du registre des pictogrammes, mais aussi des
signifiants formels d’Anzieu (1987), ou des objets agglutinés (Bleger,
1967) Le cadre-dispositif de la médiation thérapeutique semble ainsi
réactiver une première mémoire archaïque de nature essentiellement
perceptive, décrite par Freud.

L’exemple clinique ci-dessus témoigne donc d’un retour hallucinatoire
de perceptions, qui coexistent avec les perceptions actuelles procu-
rées par le médium olfactif. Il s’agira dans l’espace thérapeutique de
transformer la sensation hallucinée en une « figuration parlée ». La
médiation olfactive met en jeu ce que P. Aulagnier (1986b) nomme
la corporéisation figurative des pictogrammes qui vont trouver un mode
de « figuration scénique » dans la rencontre du médium malléable : on
passe là de l’originaire infigurable au primaire figurable. Il s’agit donc là
de restaurer le processus de la symbolisation primaire, particulièrement
défaillant dans la psychose, qui consiste à transformer une trace mnésique
perceptive en une représentation de chose.

Un des enjeux principaux des médiations thérapeutiques dans ces
cliniques consiste à pouvoir ainsi faire advenir à la figuration des expé-
riences primitives non symbolisées, d’ordre sensori-affectivo-moteur.
Ces expériences primitives ont été théorisées notamment par P. Aulagnier
(1986a) qui a avancé le concept de pictogramme qui se présente donc
sous la forme d’une sensation hallucinée ; un bruit, une odeur une
proprioception concernant l’intérieur du corps propre font brusquement
irruption dans l’espace psychique et l’envahissent complètement :

« Le sujet n’est plus, ne peut plus être, n’a plus été que cette fonction
percevante (auditive, olfactive, proprioceptive) indissociablement liée
au perçu : le sujet est ce bruit, cette odeur, cette sensation et il est
conjointement ce fragment et ce seul fragment du corps sensoriel mobilisé,
stimulé par le perçu » (Aulagnier, 1986, p. 398).


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



326 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Le pictogramme n’est pas une image, il est « comme un flash sur une
action instantanée (prendre en soi/jeter) qui entraîne, en raison de la
relation spéculaire entre les éléments, des conséquences qui vont au-delà
de l’instantané de cette rencontre » (De Mijolla-Mellor, 1998, p. 95).

J’ai montré (Brun, 2007) comment le cadre de la médiation sensorielle
active, chez des patients psychotiques, une dynamique de figuration
du pictogramme comme une matière informe qui devient « matière à
symbolisation » (Chouvier et coll., 2002). Ces pictogrammes s’imposent
au patient sous forme d’un vécu hallucinatoire, qui rencontre un écho
dans la manipulation du médiateur, et cette réactualisation de sensations
hallucinées dans la rencontre avec le médium malléable relève d’abord
d’un état de spécularisation entre le patient et le médium : autrement dit,
il s’agit d’une possibilité de rencontrer dans la réalité externe quelque
chose qui renvoie en miroir au patient, la représentation pictographique
qu’il a de lui-même, sous forme de sensations hallucinées qui s’actua-
lisent à partir des sensations provoquées par la matérialité du médium et
par le jeu sensori-moteur.

Ainsi l’émoi suscité par la réactualisation du pictogramme permet
donc de favoriser un travail de liaison représentation-affects. Cette liaison
peut s’opérer grâce au détour de figurations proposées à partir de l’odeur
et permet de redécouvrir les voies de la représentation. L’affect semble
faire le lien entre les différentes formes de représentations (de choses ou
de mots) et leurs ancrages corporels. Ces éléments sont des indices de
traces de nature perceptive qui n’ont pas été représentées.

N

...à l’appropriation subjective de l’affect

Ces sensations hallucinées vont pouvoir être mises en forme non
seulement à partir des figurations parlées et aussi à partir de la dynamique
transférentielle. Un axe majeur du travail thérapeutique consistera à
permettre aux détenus de pouvoir partager le plaisir de la médiation et des
échanges au sein du groupe : il s’agit de susciter une capacité d’empathie
avec l’autre au sein de ce groupe à médiation, et de permettre à chacun
d’accéder à ses propres états émotionnels, dans la dynamique groupale.
Balier (1988, 2005) a souligné dans ses travaux que la population
carcérale se caractérisait par une perte d’empathie pour l’autre et de
compassion pour soi et, dans cette perspective, le travail effectué à
partir d’un groupe à médiation visera à pouvoir partager le plaisir de la
médiation et des échanges. Les intervenants attacheront une importance
primordiale à nommer, à réfléchir et à partager les affects mobilisés au
sein du groupe, pas seulement les affects de souffrance mais aussi le



La médiation sensorielle olfactive 327

registre du plaisir, qui peut apparaître plus difficile à convoquer, mais qui
joue un rôle essentiel dans le processus thérapeutique.

Ce partage de plaisir suppose de pouvoir reconnaître l’autre dans sa
dimension d’altérité comme un autre et même que soi : le travail des
thérapeutes consistera d’une part à activer la capacité d’empathie avec
l’autre au sein du groupe, de permettre d’autre part à chacun d’accéder
à ses propres états émotionnels dans la dynamique transférentielle du
groupe. La dimension groupale de ces activités à médiation apparaît
donc fondamentale car elle contribue à mettre en œuvre les processus
d’identification et de différenciation, ainsi qu’un travail de projection et
de représentation, souvent très difficile, mais qui s’amorce progressive-
ment grâce à la fonction de miroir du groupe, susceptible de fournir des
sensations, des images, des mots et des vécus émotionnels partagés.

Il s’agit de partager le plaisir de penser et d’éprouver en groupe,
ce qui est lié au sentiment de se rendre satisfaisant pour l’autre, de
découvrir l’impact de ses productions sur les autres, sans passage par
l’acte. S’instaure ainsi au fil du travail un fonctionnement groupal qui
réactive la relation première au maternel, souvent défaillante, le groupe
renvoyant en écho et qualifiant les affects des différents participants.
Ce processus renvoie à la fonction du « partage » premier du plaisir
entre l’enfant et l’objet primaire, décrite par R. Roussillon (2004), qui
consiste à permettre que certaines qualités affectives de plaisir puissent
se « composer », selon un concept freudien, pour pouvoir s’éprouver
pleinement. En d’autres termes si le plaisir réverbéré par l’environnement
primaire n’est pas suffisant, l’affect de plaisir de l’enfant peut ne pas se
composer et donc ne peut pas être éprouvé.

Il propose ainsi d’établir une différence entre le plaisir de la décharge
et la satisfaction, plaisir de la décharge liée à la baisse des tensions, mais
ce plaisir lié à la décharge pulsionnelle ne produit pas nécessairement le
sentiment de satisfaction, qui dépend du partage du plaisir, du partage
d’affect, qui dépend donc du plaisir de l’objet et non pas seulement de
la décharge des excitations pulsionnelles (Roussillon, 2004). Ainsi le
plaisir trouvé dans la rencontre avec l’objet conditionne la représentance
psychique du plaisir de décharge trouvé dans le soma : ces deux formes
de plaisir liées à l’autoconservation et à la zone érogène ne parviennent
pas à trouver de représentants psychiques, ils peuvent rester inconscients,
ne pas devenir conscients, ne pas être éprouvés comme tels, rester à l’état
potentiel.

Les hypothèses de R. Roussillon concernant le sexuel infantile, selon
lesquelles l’affect de plaisir peut ne pas se « composer » comme affect
et qu’il peut y avoir plaisir de l’autoconservation, de l’érotique d’organe,

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



328 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

sans satisfaction, ont des implications majeures dans la psychopathologie
de l’agir.

La restauration groupale de la capacité d’empathie et de la possibilité
d’éprouver du plaisir dans le lien à l’autre sera donc un des axes majeurs
du travail qui s’effectuera, au sein d’un groupe à médiation, à partir
de la mobilisation du plaisir de participer au groupe, plaisir dans le
maniement du médium mais surtout dans un partage possible avec le
groupe. Les thérapeutes et le groupe renvoient souvent au détenu un
écho des sentiments qu’il ne peut pas éprouver, notamment sous la
forme d’un partage affectif avec tel ou tel participant, et le groupe
se constitue progressivement comme une sorte de miroir d’empathie,
de miroir compassionnel qui va permettre à chacun d’éprouver des
sentiments sans en être détruit ni débordé.

Proposer ce partage affectif à ces sujets dont la dimension représen-
tative de l’affect est défaillante et chez lesquels une pulsionnalité brute
a été surinvestie, interroge notamment sur les mécanismes pervers au
sens où la perversion est « une perception sensorielle surinvestie (qui)
occupe la place de la représentation et empêche l’accès à l’éprouvé de
l’affect » qui aboutira à « un orgasme sensoriel » (Schmit-Kitsikis, 1999,
p. 153). Cette hypothèse permet de supposer l’existence de perceptions
sensorielles surinvesties (ensemble des mouvements auto-calmants),
perceptions occupant la place de représentations et empêchant l’accès à
l’éprouvé de l’affect. Le moi semblerait s’organiser autour d’un scénario
où la perception sensorielle surinvestie – c’est-à-dire boursoufflée de
manière hallucinatoire par une perception antérieure qu’elle permet de
lier ainsi à une perception actuelle – serait recherchée, et apparaît comme
solution à une désorganisation psychique. Dans la clinique présentée, la
solution perverse apparaît comme réponse à la souffrance psychotique,
ainsi que le note P. Aulagnier (1992) : « La solution perverse nous
apparaît alors comme le bouclier que le sujet a pu interposer entre lui
et la psychose. » Cette « solution » est présente dans les actes criminels
commis par le sujet. L’objet est déshumanisé, le sujet exerce son emprise
sur l’autre, sur son corps et sur sa vie.

Cette emprise, parfois sidérante, ne doit pas empêcher une alliance
thérapeutique. Afin de la faciliter, le médium sensoriel peut être une
porte d’entrée psychothérapique avec ces patients criminels. Aborder
la réactualisation de sensations hallucinées en lien avec l’affect et sa
représentation est une proposition qui s’inscrit donc dans la rencontre
particulière avec ces patients, dont les fonctionnements psychiques sont
marqués par une « indiscrimination entre l’affect-représentation » telle



La médiation sensorielle olfactive 329

que la définit A. Green (1999), qui est un effet du « représentant psy-
chique de la pulsion » premier, en lien avec les signifiants formels et les
pictogrammes. Nous avons montré combien cette confusion sensorielle
et affective peut être traitée dans un tel dispositif psychothérapeutique
intégré dans une prise en charge médico-psychologique.

L’intérêt thérapeutique spécifique du recours au médium sensoriel
olfactif en prison consiste donc à remobiliser l’expérience sensorielle par
la réactualisation de traces mnésiques perceptives, sous forme de sensa-
tions hallucinées, correspondant à des souvenirs sensoriels engendrés par
le médium olfactif : il s’agira dans l’espace thérapeutique de transformer
la sensation hallucinée en une « figuration parlée » et de favoriser un
travail de composition de l’affect et de partage affectif avec autrui, pour
des patients aux « limites » de la clinique, souvent organisés sur un mode
pervers.1

1. Ce chapitre est une version remaniée d’un article « Groupe thérapeutique à médiation
sensorielle olfactive en milieu carcéral » paru dans Psychologies, n° 2/2012, n°32,
137-146.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



Chapitre 13

Le modelage

Bernard Chouvier avec Béatrice Rey

À PARTIR D’UNE PRATIQUE de groupe à médiation thérapeutique,
référée à la psychothérapie psychanalytique, autour du modelage

avec de l’argile, proposé à des patients adultes autistes et psychotiques
n’ayant pas accès au langage, il s’agit de mettre en évidence comment
cette expérience permet de (re)saisir les étapes de la constitution de
l’enveloppe psychique groupale et mobilise les processus de symboli-
sation à partir de la sensorialité. Il est proposé aux patients présentant
une véritable faillite de la constitution de l’enveloppe psychique (Anzieu,
1985) et de l’image du corps (Pankow, 1969), une rencontre à partir
d’une matière brute et malléable (l’argile), gageant que celle-ci pourrait
avoir un écho sur le plan de la matière psychique.

Le travail de groupe, réalisé avec ces patients, permet de mettre en
lien la matière brute de la terre avec les manières singulières qu’ils
ont de travailler ce médium au sein du dispositif, ce qui établit, à ce
niveau, de véritables correspondances symboliques. Il importe de suivre,
à partir d’une démarche empirique et intuitive, le parcours sensible de
l’informe à la mise en forme. Il s’agit là, du travail de la symbolisation
originaire (Chouvier, 1997) et de la symbolisation primaire (Roussillon,
1991, 1995b, 1999). Les sujets n’ayant pas accès à la parole, leurs vécus
s’expriment et s’inscrivent d’emblée sur le mode de la sensorialité et à
travers la sphère corporelle.Souhaitant montrer qu’un travail de groupe
avec cette population est envisageable, nous déclinerons les conditions
qui permettent de définir les modalités particulières de transformations
psychiques propres à de tels groupes.



Le modelage 331

LE DISPOSITIF GROUPAL

Le groupe compte cinq patients, accueillis dans une institution du
secteur médico-social, et est animé par deux thérapeutes. Les séances
d’une heure, hebdomadaires, se sont déroulées pendant cinq années.
La seule consigne énoncée est d’être ensemble pour toucher la terre et
produire des formes. Tout le matériel nécessaire au travail de la terre
est disposé dans le champ de préhension des patients : eau, mirettes,
ébauchoirs, planchettes en bois qui délimitent et matérialisent un premier
espace de différenciation dedans-dehors, tabliers communs qui marquent
un effet d’identification dans ce lieu et ce temps précis de la séance.

Certaines personnes ne touchent pas la terre sinon sous d’autres formes
comme celle de la barbotine1, d’autres la portent à leur bouche ou s’en
emparent comme si elle était le prolongement de leur propre corps, la
mettant en pièces ou l’agglutinant alors que d’autres encore ne peuvent
la toucher qu’après que l’une des thérapeutes a travaillé la matière à son
intention. Matière objective et matière objectale semblaient curieusement
se confondre.

Les formes produites, ainsi que la manière dont les patients entrent
en contact avec le médium, tel qu’il est proposé au sein du dispositif,
convoquent la résurgence et la mise en forme d’éprouvés ayant trait à
des expériences très anciennes concernant le lien à l’objet primaire (Rey,
2010). Ces éprouvés s’exprimant à travers la sensori-affectivo-motricité
sont issus de l’archaïque qui se met en forme, dans le lien avec la matière
et le travail du médium malléable (Milner, 1977 ; Roussillon, 1991). Ce
groupe, que nous désignerons comme un laboratoire de l’informe, nous
permettra d’appréhender les processus de symbolisation.

Les patients concernés différencient très mal si ce qui est perçu vient
de l’intérieur ou de l’extérieur. Les sensations et les perceptions semblent
sans cesse s’entremêler. Ces dernières, offertes par le médium dans le
cadre du dispositif proposé, réactivent, comme cela a été souvent évoqué
dans cet ouvrage, les traces de l’hallucination première. Ces traces, mises
en forme par l’intermédiaire de la sensori-affectivo-motricité, nous ont
mis sur la piste, en suivant les hypothèses de M. Milner, d’une expérience
de reprise psychique d’un certain type de vécus archaïques, tous propres
au champ de la psychopathologie de l’autisme et la psychose : angoisse
de dilution, de chute, de décramponnement, ou encore angoisse de

1. La barbotine est une substance qui sert à coller entre elles différentes pièces d’argile.
Elle est constituée de terre séchée réduite en poudre, puis remouillée, ce qui lui donne
une consistance boueuse.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



332 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

morcellement mais presque aussi déjà angoisse de séparation, qui n’ont
pu permettre au sujet d’élaborer une représentation de l’objet et l’ont
confronté à des vécus agonistiques.Les formes produites par les patients
peuvent être appelées des formes sensorielles, afin de désigner ce qui
se met en forme du côté des « restes », au sens de ce qui n’a pas été
symbolisé de ce temps premier du sujet. Ces formes modelées au sein
du dispositif groupal, aussi appelées formes du médium malléable, sont
spécifiques à chacun dans la façon de travailler la matière : émiettement,
conglomérat, boue, morcellement... Ces formes sensorielles, spécifiques
à chaque patient et liées à des angoisses particulières, ont plusieurs fonc-
tions au sein du dispositif : d’inscription, de dépôt et de transformation
des angoisses archaïques.

Les manières dont chaque patient agit sur la matière (diluer, émietter,
couper, jeter, regrouper, mettre à la bouche, etc.) sont à considérer
comme des actes symboliques (Chouvier, 2007). C’est parce que ces
derniers se réfèrent à un travail de la symbolisation pour le clinicien qui
les observe, les reçoit et les agence dans sa pensée, qu’ils peuvent être
qualifiés comme tels. Ils ne sont donc pas seulement effets opératoires de
la compulsion de répétition, mais presque déjà apparentés à un processus
de l’ordre du sublimatoire. Les actes symboliques sont à considérer ici
comme une amorce du travail psychique de la symbolisation. Ce qui
importe est l’acte plus que le symbole. C’est parce qu’ils sont reçus et
repris dans le contre-transfert qu’ils se réfèrent à un travail symbolique.
Les actes ont une place décisive en ce sens où ils témoignent d’une mise
en œuvre de l’activité psychique, à travers la sensori-affectivo-motricité.
Sentir, se mouvoir, s’émouvoir sont des formes actives : l’acte est une
préfiguration du langage (Roussillon, 1983).

Pour aller plus loin, il faut noter que le temps d’apparition et le
déroulement de ces actes symboliques, sont des mises en correspondance
avec chacune des formes sensorielles observées et recensées, et se
donnent comme des scènes de représentation symbolisantes. Les actes
symboliques constituent des indicateurs processuels qui peuvent être
propres à indiquer un contenu phénoménologique et psychodynamique à
ce qui surgit de l’archaïque, mis en forme et mis en sens.



Le modelage 333

SPÉCIFICITÉS DU TRAVAIL DE GROUPE
ET MODALITÉS DE CONSTITUTION
DE L’ENVELOPPE PSYCHIQUE GROUPALE

R. Kaës souligne la conjonction de l’individu et du groupe en avan-
çant qu’il existe des expériences subjectivantes dans l’espace groupal
qui renvoient à ce qui noue l’économie du groupe et celle du sujet
dans le même espace. Il existe une homologie de structure entre les
représentations inconscientes, les groupes internes et les processus à
l’œuvre dans les chaînes associatives qui lient les sujets du groupe
entre eux. Nous emprunterons à F. Pérez (2004) la dénomination de
groupe archaïque pour qualifier le niveau de fonctionnement du groupe
à médiation modelage. Quelles sont les conditions des fondements de
l’existence de tels groupes ? R. Kaës (2003) précise, au sujet de l’ar-
chaïque, que les constructions de l’objet y sont instables, les mécanismes
de défense rudimentaires, composés comme des premières instances pour
lutter contre des mouvements pulsionnels massifs. L’indifférenciation
et la logique binaire des relations jalonnent ce parcours. Le groupe
thérapeutique a alors pour but de permettre la figuration et l’élaboration
de la réalité du lien primaire à l’objet, dans la réalité psychique de groupe
et dans la réalité matérielle de l’utilisation du médiateur.

G. Haag (1987), à partir d’une pratique de groupe avec des enfants
autistes, après avoir repéré et développé l’importance du premier conte-
nant rythmique, signale que pour ces enfants, le meilleur moyen de
s’individuer, est de passer par la symbiose du groupe. La technique
groupale s’avère en ce sens un instrument privilégié pour tenter cer-
taines réparations. Concernant la pratique de la médiation thérapeutique
en groupe, A. Brun (2004, 2005, 2007) souligne que le traitement
du médium malléable matérialise les différents états de l’enveloppe
psychique groupale, qu’il contribue à instaurer ou à restaurer dans sa
fonction contenante. Le lien historique à l’objet primaire se réactualise
et se réélabore groupalement dans la réalité psychique de groupe.

Au sein du groupe archaïque, le médiateur semble aussi focaliser la
matérialisation de l’enveloppe psychique de groupe, qui suit différentes
étapes, chaque forme produite rendant alors compte du processus groupal
à l’œuvre, dans le but de parvenir à un début d’introjection de l’enveloppe
psychique groupale. Dans l’histoire du groupe qui se constitue, il s’agit
de partir de la matière et des formes qu’elle donne à voir, dans la
transformation de sa matérialité même, pour retrouver et dérouler le « fil
d’Ariane » qui se tisse à partir de la trame du groupe et pour élaborer les
points sur lesquels le groupe achoppe, comme la question de l’absence.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



334 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

F. Pérez (2004), étudiant les processus graphiques se déployant au
sein du groupe archaïque, avance que les formes sont structurées par le
groupe et comme un groupe. Partant de ce postulat, nous pensons que
les modelages produits par les sujets du groupe, formes du médium
malléable, se présentent comme des « résidus métonymiques » des
étapes de la constitution de l’enveloppe psychique groupale. Ces résidus
métonymiques se déclinent comme suit : le groupe éthéré, le groupe
pâteux, le groupe en miettes, le groupe conglomérat.

À travers l’enchaînement temporel des formes sensorielles produites,
il est aisé de constater que si ces dernières possèdent non seulement des
caractéristiques propres à chaque sujet qui les modèle, elles peuvent aussi,
à partir de leur apparition au sein du groupe qui les incube et les porte,
s’appareiller et se penser dans des liens de continuité et de contiguïté.
Chacune des formes sensorielles produites s’offre tantôt comme étayage
à d’autres, tantôt s’y oppose, tantôt les complète au sein du groupe (cf.
les liens d’isomorphie et d’homomorphie décrits par Kaës (1994)).

On peut dire que l’appareillage de ces formes les unes aux autres,
selon les modes continu et contigu, rend compte des chaînes associatives
groupales.

SÉQUENCES CLINIQUES

Louise a élu le « pâteux » de la barbotine comme lieu d’émergence de son
expression sensorielle et pulsionnelle. C’est à partir de ce cas que nous
théoriserons sur le groupe pâteux. Louise se recroqueville sur elle-même,
baisse la tête lorsque l’on s’adresse à elle. Aux débuts du groupe, elle refuse
de toucher la terre avec ses mains qu’elle remonte et cache à l’intérieur
de ses manches ou sous son tablier. Il lui arrive de s’endormir, d’éructer
et d’émettre des vents, parfois comme pour vérifier notre attention. Au fil du
temps, comprenant que la matière produit chez elle un effet quasi phobique, on
positionne à sa périphérie un bol de barbotine. Elle s’en empare spontanément,
le plaçant sur la planchette face à elle et mélange la « matière magma » à
l’aide d’un instrument qui lui permet de ne pas se salir les mains. Cette
activité deviendra ritualisée, Louise retrouvant à chaque séance le bol de
barbotine, laquelle a séché et a conservé la forme magma laissée lors de
la séance précédente. À nouveau, on rajoute de l’eau et Louise mélange
rythmiquement la matière, jusqu’à la diluer et la rendre pâteuse. Des petits
grains de chamotte (terre cuite) contenus dans la barbotine produisent des
petits bruits de crissements rythmiques, lesquels apparaissent en écho avec
des stéréotypies buccales. Il arrivera par la suite que ce soit Paul (un autre



Le modelage 335

membre du groupe) qui lui présente le bol en l’amenant devant elle, dans un
mouvement d’imitation et d’identification aux thérapeutes.

Au-delà des angoisses d’engloutissement par la matière magma, l’acte
symbolique de mélanger constitue aussi la représentation métonymique d’un
premier état de constitution de la groupalité : il y aurait là une pulsionnalité
qui commencerait à se lier.

Samuel se caractérise par une apparente nonchalance, il semble vivre dans
« le monde du silence », ne parle pas et apparaît indifférent à ce qui se déroule
autour de lui, laisse les autres le pousser ou le diriger parfois comme une
marionnette. Il se balance sur lui-même dans un mouvement stéréotypé, se
berce et s’endort parfois dans cette rythmicité lancinante. Lui non plus ne touche
pas la terre au début. Néanmoins, assez rapidement, il testera en mettant à
sa bouche des instruments recouverts de barbotine, puis de petites boules
de terre confectionnées à son intention par l’un des thérapeutes. Reprend-il
en miroir quelque chose du geste de Louise qui est placée en face de lui
pour se l’approprier ? Il deviendra de plus en plus attentif et de plus en plus
présent par le regard. Lors d’une séance, on propose à Samuel un petit
chemin fait de boulettes modelées en terre, à la manière du Petit Poucet,
lui verbalisant qu’il s’agit d’un chemin qui part d’une des thérapeutes pour
arriver jusqu’à lui. Il sort alors ses mains de dessous la table et organise
les boulettes en les regroupant sur sa planchette. S’agit-il d’une première
configuration du groupe ? Par ailleurs, pendant le déroulement de cette action,
l’autre thérapeute est très attentive à ce qui se passe, et le regard étonné de
Samuel va des yeux d’une thérapeute à l’autre. C’est la première fois qu’il y a
dans le groupe un échange et une relation à plus que deux.

Lors d’une autre séance, alors que la thérapeute est positionnée à côté de
Samuel et qu’elle modèle de petites boulettes ainsi qu’un contenant pour lui
montrer qu’on peut les mettre dedans, il suit l’opération du regard, intrigué.
L’autre thérapeute qui est à l’opposé de la table entame spontanément un jeu,
essayant de lancer de l’endroit où elle se trouve une petite boule de terre à
l’intérieur du contenant modelé. Tous les regards du groupe se dirigent vers
cette activité. C’est la première fois que nous avons un niveau d’attention
groupale. La boulette de la thérapeute manque le contenant et choit à côté.
On suggère à Samuel de renvoyer la petite boule à la thérapeute afin qu’elle
essaie de nouveau. Comme il ne manifeste aucun mouvement, on lui montre
en envoyant la boule à Paul, lequel n’a pas lâché des yeux cette nouvelle
interaction et manifeste l’envie de partager le jeu. Paul réceptionne la boule et
l’envoie à Louise, qui la laisse tomber devant elle mais la ramasse et la tend
délibérément à la première thérapeute, qui s’en saisit et la passe à Ernesto,
avec l’impression que « quelque chose circule ». Ernesto prend la boule et
l’écrase en l’incorporant dans son modelage confectionné de petits morceaux
de terre compactés et agglutinés.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



336 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Le petit contenant modelé spontanément se présenterait comme la forme
métonymique du groupe, comme contenant et conteneur. L’enveloppe groupale
qui est alors ébauchée permet que ce qui se passe à l’intérieur du groupe
puisse être transformé par l’appareil psychique groupal, avec le risque d’un
retour au cloaque à travers le geste d’Ernesto. Ce modèle d’emboîtement des
processus est celui qui permet de faire advenir psychiquement le groupe.

Maria détourne la tête et le regard à l’extrême opposé de son interlocuteur. Elle
parle en écholalie et d’une voix tonitruante. Ses mouvements sont précipités,
comme si elle agissait toujours sous la menace d’une catastrophe interne
imminente. Il lui arrive de s’automutiler, elle s’adresse de grandes gifles en
hurlant son nom, se pince à se faire des hématomes et se griffe parfois jusqu’au
sang. Le récit de ce cas est d’autant plus sensible que nous verrons à long
terme Maria péricliter, suite au décès de sa mère, dans un état somatique
et psychique alarmant se traduisant par un amaigrissement important, une
attitude de retrait plus prononcée et une recrudescence des automutilations qui
la conduira jusqu’à la mort.

Au début, Maria fractionne le morceau de terre alloué en une multitude de
petits colombins en évitant du regard ce que font ses mains. Lorsqu’il n’y a
plus de terre, elle reprend les boudins de terre confectionnés pour en faire
d’autres, jusqu’à ce que la forme s’annule et la matière s’émiette. Certains
colombins tombent à terre, elle les foule sans s’en rendre compte avec ses
pieds. Lors des séances suivantes, on lui propose des petites caissettes afin
de donner une contenance à ces morceaux épars. Mélangeant les colombins
du jour avec ceux qui ont séché, elle dira un jour de ses modelages dans la
caissette : « C’est Saint-Sorlin ! C’est ma maison ! » (Maria réside effectivement
dans cette ville). Cette assertion résonne comme une première sortie de la
confusion et du morcellement, première localisation.

La thérapeute lui propose ensuite, dans une sorte « d’agir contre-transférentiel »
de l’aider à coller entre eux les colombins afin d’en faire des « barrières »
contre ses vécus agonistiques. Si elle le fait pour elle au début, Maria s’empare
ensuite de la proposition et agglutine entre eux les colombins qui, au fil du
temps, se sont allongés et affinés. Cela donne à voir une forme qui ressemble
à un entrelacs de lacets, les colombins tenant ensemble, regroupés et ne
s’éparpillant plus dans l’espace du dispositif. À travers l’acte symbolique de
regrouper les formes, le groupe a trouvé un début d’unité et de sortie du
morcellement. C’est Paul qui lui demande alors ce que représente sa forme.
Maria lui répond : « C’est le Grand-Pont » qui correspond à un quartier de la
ville de Saint-Sorlin. Si la ville était un représentant métonymique du groupe
en train de se constituer dans le collage, le passage au « quartier » laisserait
à penser qu’il y a là un début de différenciation à l’intérieur du groupe. Les
formes produites grossissent, elle colle toujours entre eux les colombins et cela
sans notre sollicitation. Celles-ci commencent à ressembler à celles des autres
membres du groupe.



Le modelage 337

Ernesto manipule la matière en l’effritant, faisant de petites miettes aplaties
qu’il agglutine ensuite entre elles pour reconstruire une forme compacte en
trois dimensions. Chaque fois que quelqu’un est absent, la forme est plus
compactée. Lorsque nous annonçons la coupure due aux vacances, il pose sa
main sur l’oreille de Boris un autre membre du groupe qui est à côté de lui,
comme pour ne pas entendre ce temps de séparation à venir.

Paul modèle des « formes conglomérats » : de gros morceaux de terre prélevés
de la masse pour les coller entre eux. Il y inscrit ses initiales, puis imprime
dessus les traces de la chaîne qu’il porte autour de son cou. Les formes
se complexifieront, semblant contenir en elles-mêmes, dans un mouvement
d’emboîtement, toutes celles des autres membres du groupe. Il jouera à empiler
ses formes sous le regard amusé des autres, les tendant à Ernesto en lui disant :
« Touche ! C’est doux ! » Il parviendra ensuite, après de nombreuses séances,
à faire une forme étirée, modelant un pli qui, dans son creux, laisse à penser
qu’il y a là un éprouvé contenu, une enveloppe qui advient.

LE GROUPE DANS « TOUS SES ÉTATS »

N

« Ça ne ressemble à rien... » : le groupe éthéré

Pour aborder la première modalité de constitution de l’appareil
psychique groupal, il est question de « quelque chose » en deçà de
la forme, en deçà du groupe, comme s’il n’y avait aucune image, ni
rien de « solide » qui s’en dégage alors, mais plutôt un état gazeux, un
« éther », insaisissable dans sa matérialité et qui se manifeste comme
un prérequis au déploiement de la sensorialité, à travers le dispositif.
Il s’agit de l’expérience d’un état « non intégré » d’indifférenciation
(Winnicott, 1971), où ce qui compte d’abord et avant tout est « d’être
ensemble », sans pouvoir encore distinguer qui est qui, configurer des
formes, des limites entre ce qui se perçoit et ce qui se ressent, ou de
délimiter l’apparition de différentes enveloppes. Ce tout premier temps
est celui de la constitution de l’atmosphère du dispositif.

Concernant les formes sensorielles mises en évidence comme propres
à cette phase, nous proposons la dénomination de « formes-processus
de l’informe », le groupe à ce moment-là étant marqué par l’inertie
passive, celle-ci étant défensive. Néanmoins, l’action des thérapeutes qui
proposent la matière va pouvoir permettre que s’éprouvent des effets
de présence. L’appareillage de la psyché dans ce type de processus
psychopathologique rend compte du peu de différenciateurs psychiques :
dedans-dehors, perception-sensation, etc. C’est l’objet extérieur qui
réunifie les perceptions. Cet objet doit aussi les libidinaliser pour

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



338 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

que le travail de rassemblement ait lieu, sans quoi il laisse place au
morcellement.

Ce qui s’exprime se figure dans un premier temps sous la forme d’une
rythmicité primaire qui se met en scène : rythme des séances, rythme de
la musique et de l’« être ensemble ». Cela renvoie aussi au rythme du
premier contenant défini par G. Haag (1986), à l’origine de la sexualité.
Dans cette phase « informe » de l’appareil psychique groupal, les pré-
mices du processus thérapeutique se dessinent à travers la reconnaissance
spatiale du dispositif, ce qui est vu et entendu, ce qui s’inscrit dans
l’air, et dans l’aire de l’atelier : les éructations, les flatulences de Louise,
lesquelles constituent une première modalité de contact, une première ins-
cription spatiale, une « pré-forme » à une enveloppe groupale, une forme
éthérée.La destitution de toute représentation intervient parfois avec
violence sur la pensée. L’informe serait alors aussi pour les thérapeutes
l’opération de régression nécessaire dans leur réception-construction
du corporel, tel que le symptôme exige sa figurabilité. Aussi Samuel,
trace-t-il dans l’espace, un trajet qui part du vu (pulsion scopique), pour
aller expérimenter la matérialité de la chose, lorsqu’il tente d’incorporer
de la matière en la portant à sa bouche. Samuel tente à plusieurs reprises
de mettre dans sa bouche une boule confectionnée par le thérapeute (donc,
matière travaillée par un autre) pour, ensuite, la recracher. Première
différenciation dedans/dehors, bon/mauvais, soi/non-soi : il s’agit-là d’un
premier « mouvement psychique » et la matière commence à porter les
premiers signes de l’altérité.

Ce lieu, antéposé au groupe, d’abord et avant tout membrane de
résonance visuelle et sonore (Fedida, 2000), tente de devenir un « lieu
polycentré », comme s’il devait à lui seul instaurer la situation et
devenir un « lieu polyscénique » d’engendrement de formes plastiques,
en échange des ébauches de signes sensori-affectivo-moteurs de contact.

N

Le groupe pâteux

Une première modalité d’état de la matière va ensuite apparaître
à travers l’utilisation de la barbotine, véritable « matière-magma ».
Cette dernière n’a pas de forme propre, mais notons que la matière
est toujours contenue dans un bol. Serions-nous tous ensemble « dans
la gadoue », « barboterions-nous » à plusieurs ? S’agirait-il d’un jeu
autorisé de souillure collective ? Ou bien encore, ce mélange de la
barbotine s’apparenterait-il au mélange des « ingrédients du groupe »
pour que « la sauce prenne » entre nous ? La barbotine est un liant, dans
tous les sens du terme.



Le modelage 339

Le bruit, produit par le mouvement de la main de Louise dans le
bol est rythmique, et permet peut-être la constitution d’une première
ébauche d’enveloppe, une enveloppe sonore ? Soulignons le rapport de
spécularité ici très prononcé entre le sujet et la matière. Quels sont les
enjeux propres à cette phase ? Du côté du groupe, il semblerait que
nous baignions tous dans cette substance. Il s’agit d’une régression où
ce sont les parois du bol qui garantissent que nous n’allons pas nous
noyer et nous faire engloutir par le magma de la matière. Louise nous
donne à entendre un rythme qui nous tient tous ensemble. Nous sommes
la matière molle, pâteuse, nous sommes mélangés, tous de la « même
pâte ». Quelque chose va venir se figurer comme trace contact, trace
mouvement (Tisseron, 1995).

La structure de l’enveloppe psychique groupale propre à cette phase
oscille entre l’indifférenciation du double feuillet (Anzieu, 1987) cor-
respondant à l’identification adhésive (Bick, 1968) car les formes sont
encore indifférenciées, et un début de décollement des deux feuillets
avec une amorce de la tridimensionnalité (Meltzer, 1975) en lien avec
des formes sensori-affectivo-motrices (Brun, 2007). Le bol de barbotine
assure qu’il y a un contenant, mais son contenu est informe. Les
parois rigides du bol constituent une première forme d’enveloppe, une
enveloppe de pare-excitation, dure et rigide. Le feuillet interne, surface
d’inscription, est celui qui ne se déploie pas encore, mais qui permet une
première différenciation dedans-dehors.

N

Le groupe en miettes

Nous théorisons ce temps de constitution de l’enveloppe psychique
groupale à partir des cas de Maria et Ernesto. À la phase groupe en
miettes, c’est l’intégrité corporelle des membres du groupe qui est mena-
cée et qui s’exprime à travers des fantasmes originaires de castration,
d’attaque-fuite (Bion, 1961) et qui signe un risque de rupture corporelle
vécue dans la dynamique groupale qui s’installe. La menace est ressentie
comme provenant de l’extérieur, ce qui établit une différenciation entre
le dehors et le dedans).

Avec Ernesto, et à travers la forme sensorielle des morceaux effrités-
agglutinés, nous tiendrions tous ensemble, mais alors complètement
étouffés, asphyxiés, à travers une forme aux contours mal délimités.
Ernesto se sert très souvent du modelage précédent qui a séché comme
d’une base lui servant à poursuivre l’élaboration de sa forme du jour. Le
morceau durci de terre lui procure probablement un support d’étayage.
Ernesto se trouve une première présence d’arrière-fond (au sens de

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



340 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

G. Haag), un premier vertex organisateur. Il s’agit double feuillet de
l’enveloppe psychique groupale qui commence à se dédoubler.

Les deux types de manipulations de la matière d’Ernesto et de Maria
obéissent à des logiques différentes. La manipulation d’Ernesto a trait à
un fonctionnement qui relève d’un fonctionnement autistique, adhésivité
et bidimensionnalité, dans l’écrasement des miettes sur la table, puis un
début de tridimensionnalité lorsqu’il recompose une forme. Avec Maria,
c’est plutôt du côté du morcellement, en lien avec un fonctionnement
plus psychotique, que vient s’incarner une forme sensorielle qui traduit
une menace d’explosion violente, de projection de « morceaux de corps »
à l’intérieur du groupe. Une première délimitation fait que, malgré tout,
les membres du groupe « tiennent » ensemble, mais collés à et contenus
dans l’enveloppe psychique des thérapeutes. Les membres du groupe
sont localisés à travers une première topologie, laquelle se résumerait à
l’assertion de Maria : « C’est saint Sorlin ! » Il s’agirait aussi, à travers
cette première désignation d’un lieu familier, d’apprivoiser l’étrangeté du
groupe et de l’altérité qui s’y déploie sur un mode très archaïque. C’est
la multiplicité fragmentée du groupe interne du patient psychotique qui
semble se trouver projetée à l’intérieur du groupe et sur le groupe (cf.
R. Kaës au sujet du transfert par diffraction, 1993).Concernant l’enve-
loppe psychique groupale, à cette phase correspond le dédoublement
des deux feuillets. L’enveloppe d’excitation est bien présente et dégagée,
l’enveloppe d’inscription commence aussi à opérer, du fait du début
d’introjection de la fonction contenante, mais si la tridimensionnalité,
déjà présente, se dessine franchement, la profondeur n’est pas encore
présente. Tout peut basculer d’un moment à l’autre. Il semble possible
de rattacher à ce niveau de fonctionnement du groupe un état « d’être
ensemble » selon des modalités de dispersion, diffraction, morcellement,
puis parfois collage par colmatages, permettant de lutter contre tout affect
ayant trait à l’absence ainsi que ceux, déjà plus élaborés, qui concernent
la séparation.

N

Le groupe conglomérat1

Cette phase est élaborée à partir du cas de Paul. L’enveloppe psychique
instable témoigne dans l’utilisation de la matière des mouvements
d’aller-retour vers les autres, correspondant à une recherche d’extension
et de rétrécissement de l’enveloppe psychique. Les sujets sont fortement

1. Voir le chapitre 5 pour les concepts de « conglomérat » et « noyaux agglutinés » chez
Bleger.



Le modelage 341

dépendants de l’environnement, signant l’existence d’un soi symbiotique
relié affectivement aux objets. Le groupe deviendrait-il en quelque sorte
miroir de soi ? Paul permet, par ses productions, la transformation de
l’espace de l’atelier en espace de jeu et l’introjection de la fonction
contenante du groupe. Il y a désormais clairement une frontière diffé-
renciatrice entre un dedans et un dehors, un avant et un après. La forme
sensorielle de Paul réunit et contient en elle-même toutes les autres : le
colmatage d’Ernesto ainsi que les autres formes s’y emboîtent, et cette
forme sensorielle les transforme.

Paul sera le seul à passer d’actions et de jeux sensori-moteurs, au jeu
de faire-semblant. Il interpelle les autres membres du groupe ainsi que
les thérapeutes en les nommant tous par leurs prénoms. Il réveille Louise
qui s’endort, tend son modelage à Ernesto pour que ce dernier le caresse.
Concernant l’évolution de ses formes, celles-ci révèlent au début une
angoisse de claustrophobie au sein du groupe. Puis, dans la dernière
forme qui présente un pli, un creux, capable d’envelopper et de contenir,
nous pouvons « être ensemble et séparés ». Paul permet de réparer le
double feuillet de l’enveloppe groupale qui s’était constitué à travers les
étapes précédentes et qui subissait les attaques propres à chaque phase.
À cette étape, la peau du groupe s’individualise de plus en plus de celle
des thérapeutes et la séparation pourrait presque être envisagée en termes
d’objet total. Ce temps précède et annonce le dédoublement des deux
feuillets, ainsi que l’accès à la tridimensionnalité qui est la construction
de la profondeur. (Cf. chapitre 5 pour les concepts de « conglomérat » et
« noyaux agglutinés » chez Bleger.)

ET AUX COMMENCEMENTS ÉTAIT L’ACTE

Le dispositif que nous venons d’évoquer est thérapeutique dans la
mesure où il invite le sujet à adresser quelque chose à un autre qui,
lui-même, le transformera psychiquement et l’adressera en retour sur
un registre métaphorique et symbolique, par l’entremise du médium
malléable. C’est la présence du sujet et ses variations au sein du dispositif
qui y sont reprises. C’est aussi toute l’entreprise pour le clinicien de
repérage et de transformation des actes symboliques. La représentation
de l’objet fondée sur l’absence est déjà une forme élaborée du proces-
sus de symbolisation. Avant cette symbolisation, il existe un « temps
primaire de symbolisation », qui prend appui sur le double étayage de
l’activité perceptivo-motrice et sur la réponse active de l’objet (l’autre
sujet). En utilisant la matière terre pour inviter à jouer des sujets en


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



342 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

panne de symbolisation, le groupe modelage leur propose un objet qui
tient compte à la fois de la réalité externe et de la réalité interne en se
prêtant à la projection et à la transformation de leurs désirs inconscients
en donnant forme à cet objet. Cet acte sur la matière implique leur
capacité représentative et se soumet à la destructibilité, la transformation
de la matière et à tous les possibles : c’est un acte de symbolisation. Le
but n’est pas de conserver une représentation-chose mais de découvrir,
à travers le modelage, remodelage ou encore « l’en-modelage » de
la pensée du clinicien qui réceptionne ces formes, un processus de
représentation psychique.

Le dispositif groupal offre au sujet un travail d’auto-identification au
niveau le plus fondamental du terme (sensoriel, corporel, psychique).
L’auto-identification est à prendre au sens de pouvoir localiser si la
perception, la sensation ou ce qui est éprouvé vient de soi ou de l’autre.
La personne psychotique attendrait de l’autre une signification, une
qualification de ses éprouvés, un témoignage en écho de sa propre
sensorialité reconnue et qualifiée par un autre.

Cette expérience singulière nous aura permis de saisir quels maux,
« en deçà des mots » habitent les personnes rencontrées, ainsi que de
mettre en travail ce qui se présente comme un « déficit » existentiel,
corporel et psychique, pour le patient, à travers le dispositif de modelage
en groupe et le lien intersubjectif.1

1. Ce chapitre est une version remaniée d’un article « Modelage et psychose : une
clinique de la groupalité dans ses fondements archaïques et sensoriels », paru dans la
Revue de psychothérapie psychanalytique de groupe 2011/2 - n° 57, 65-77.



Chapitre 14

La photographie
de famille

Bernard Chouvier avec Florence Carles

« C’est alors qu’apparut le renard :
[...]
– Viens jouer avec moi, lui proposa le petit prince. Je suis tellement triste...
– Je ne puis jouer avec toi dit le renard, je ne suis pas apprivoisé.
– Ah ! pardon, fit le petit prince.
Mais après réflexion, il ajouta :
– Qu’est-ce que signifie “apprivoiser” ?
[...]
– C’est une chose trop oubliée, dit le renard. Ça signifie “créer des
liens...” »
A. de Saint-Exupéry, Le Petit Prince, Paris, Gallimard, 1943, p. 66-68.

La rencontre du Petit Prince d’A. de Saint-Exupéry avec le renard
évoque les questions du lien et de la communication entre deux univers.

Dans le placement d’enfants en pouponnière à caractère social, la
question du lien est omniprésente, du fait que les enfants sont séparés de
leurs parents. Les deux univers qui se rencontrent appartiennent alors à
l’infans et à ses parents.

Lorsqu’il s’agit d’un nourrisson qui, tout juste né, est séparé de ses
parents et placé en pouponnière, ces derniers ont souvent des difficultés
à se « parentaliser », à reconnaître leur enfant, à tisser des liens avec lui.

Par ailleurs, la société actuelle est saturée d’images et le visuel envahit
la vie quotidienne.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



344 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Dans le cadre d’une institution de l’aide sociale à l’enfance, nous
avons pu observer un certain nombre de parents prendre en photo leur
enfant avec leur téléphone.

Ces observations nous ont conduits à engager une réflexion sur l’utili-
sation de la photographie et à mettre en place un dispositif de médiation
photos de famille afin de contribuer au soutien du lien parents/enfants
lorsque ces derniers sont placés en pouponnière à caractère social.

LE DISPOSITIF DE MÉDIATION PHOTOS DE FAMILLE

Ce dispositif a été mis en place au sein du service d’une pouponnière
à caractère social qui accueille les visites parents/enfants. Dans ce cadre,
les parents sont accompagnés dans leur temps de rencontre avec leur
enfant. La médiation photos de famille a notamment pour objectif de
mieux les intégrer au sein de la pouponnière, de leur laisser une place
suffisante.

Dès qu’une relation de confiance est installée, ils sont informés de la
possibilité d’être pris en photo avec leur enfant ou de prendre eux-mêmes
des photos. Une de ces photos est donnée à l’auxiliaire de puériculture
référente de l’enfant pour qu’elle puisse l’insérer dans l’album qu’elle
réalise pour lui. Cet album photos est destiné principalement aux familles
d’accueil et les parents y apparaissent rarement. Une fois développées,
les photos sont restituées à ces derniers et commentées avec eux. C’est
un moment d’échange familial autour des photos.

Il leur est également proposé d’être accompagnés dans la réalisation
d’un album qui leur est restitué.

À travers ce dispositif, ils pourraient introjecter une image posi-
tive d’eux-mêmes et de leur enfant. Ils percevraient alors moins la
pouponnière comme voulant prendre leur place. En leur donnant une
reconnaissance par l’image, par l’intermédiaire de la photo, ils ne se
sentiraient plus stigmatisés comme « mauvais parents ».

Parmi les familles qui ont bénéficié de cette médiation, l’une d’elles l’a
particulièrement investie. Il s’agit de M. et Mme A., un couple souffrant
de toxicomanie et leur fils Julien.

Dans cette situation, l’enjeu a été d’accompagner la triade et de l’aider
à réaliser un tissage suffisant des liens. Cela afin que chacun puisse se
reconnaître mutuellement comme appartenant à une même famille.

Nous étudierons en quoi cette médiation présente un intérêt particulier
pour les sujets souffrant de pathologies dites addictives et plus précisé-
ment de toxicomanie.



La photographie de famille 345

DU DÉNI DE GROSSESSE À LA RENCONTRE
AVEC L’ENFANT RÉEL

N

Rencontre avec une triade

M. et Mme A. ont été accompagnés dans leur parentalité avec la
médiation photos de famille durant sept mois et lors de quatorze séances
au sein de la pouponnière.

Julien est arrivé à la pouponnière à l’âge de trois semaines après avoir
été suivi en néonatalogie. Ses parents âgés respectivement de 35 et 37 ans
sont tous deux polytoxicomanes. Du fait notamment des traces laissées
par les injections d’héroïne, ils renvoyaient l’image d’une « peau à trous »
en référence au moi-peau.

Nous pouvions difficilement donner un âge à M. et Mme A. qui
s’habillaient comme des adolescents. Ils étaient tous deux maigres,
avaient les traits marqués et l’air égaré, ne réalisant pas ce qui leur
arrivait. Trois éléments étaient plus particulièrement marquants en début
d’accompagnement : l’évitement du regard de Julien vis-à-vis de ses
parents, les crises de pleurs terribles dans lesquelles il pouvait entrer et
le portage inadapté de l’infans qui glissait dans les bras de M. et Mme A.
ou avait la tête qui ballotait. Les parents ne parvenaient pas à assurer un
holding sécurisant.

Mme A. a fait un déni de grossesse. En se rendant chez son médecin
généraliste pour des maux d’estomac, elle a appris qu’elle était enceinte
de 6 mois et a accouché à sept mois de grossesse. Elle n’a donc eu
que très peu de temps pour s’imaginer mère et prendre conscience de
l’existence de son enfant. Le père également ne s’était pas préparé à
accueillir Julien dans sa vie.

Ce dernier souffrait d’un syndrome de sevrage car la mère avait
absorbé différentes substances toxiques durant sa grossesse. À son
admission, Julien présentait une importante hyperexcitabilité avec phase
d’hypertonie, une hypervigilance et des troubles alimentaires avec une
succion difficile.

Dès que le dispositif de médiation photos de famille leur a été présenté,
ils ont été particulièrement « enthousiastes » pour réaliser un album
photos et être accompagnés dans cette démarche.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



346 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

N

Naissance d’un roman parental

Suite au déni de grossesse de Mme A., nous avons noté dans les quatre
premiers mois de l’accompagnement, une idéalisation des commentaires
des photos représentant Julien et ses parents. En effet, les commentaires
des photos choisies et placées dans l’album étaient idéalisés. Par exemple,
la mère souhaitait écrire comme commentaire pour une photo où on
pouvait voir Julien sur les genoux de son père : « Tu es serein, en parfaite
santé et tu t’endors paisiblement. » Or Julien était très loin d’être serein
et en parfaite santé, puisqu’il souffrait d’un syndrome de sevrage.

Il y a encore bien d’autres commentaires où le mot serein était présent
et ne correspondait pas au vécu de l’enfant, qui présentait alors des signes
volontaires de retrait (en détournant le regard de celui de ses parents) ou
de malaise en se raidissant par exemple.

On pourrait supposer ici que M. et Mme A. ont éprouvé le besoin de
reconstruire la réalité de façon idéalisée car c’était une étape nécessaire
pour se construire comme parents. C’est comme s’ils « finalisaient » un
« enfant imaginaire » (Lebovici, 1994) qu’ils n’avaient pu pleinement
concevoir, en inventant à travers les commentaires de l’album une histoire
et en modelant leur fils, à travers l’écriture, tels qu’ils l’auraient rêvé.

Cette grossesse était totalement inattendue pour les parents, comme
c’est souvent le cas pour les personnes toxicomanes.

La polytoxicomanie des parents a entraîné une négligence de leur
corps qui est très abîmé. La mère a été peu attentive à l’évolution de son
corps durant sa grossesse ou n’a pas voulu l’être car pour elle attendre
un enfant était inconcevable dans sa situation de précarité.

À travers les commentaires idéalisés des parents dans l’album photos,
on pourrait alors parler pour eux de la création d’un « roman parental »,
en référence au « roman familial » (Freud, 1909) ; roman familial que
l’enfant se crée et dans lequel il élabore une image idéalisée des parents.

Nous nous situons là dans un processus inversé : au lieu de rencontrer
l’enfant réel après sa naissance, M. et Mme A. rencontrent tout d’abord
l’enfant imaginaire. Ils ne pourront rencontrer l’enfant réel qu’est Julien
que lorsqu’ils auront fait le deuil de cet enfant imaginaire. On pourrait
parler à ce propos de « l’enfant merveilleux » tel que l’a décrit S. Leclaire
(1975). Les parents voient dans un premier temps Julien comme ils
désirent qu’il soit. En agissant ainsi, ils commencent à l’investir comme
leur enfant.



La photographie de famille 347

N

Une inquiétante étrangeté

Par ailleurs, l’arrivée de Julien a suscité chez ses parents un sentiment
d’inquiétante étrangeté. À plusieurs reprises, en regardant les photos
de leur bébé, les parents ont dit chacun à tour de rôle : « On dirait un
extra-terrestre. » À travers ce mot « extra-terrestre », ils ont pu formuler
le sentiment d’étrangeté que leur procurait cet enfant, comme s’ils ne
le reconnaissaient pas, ne se reconnaissaient pas en lui, cherchaient les
liens de filiation.

Lors de la troisième séance, la mère a dit : « J’aurais aimé avoir des
photos de moi à l’âge de Julien pour voir s’il me ressemble. »

« Chacune des deux lignées familiales cherche des ressemblances de
son côté, afin d’assurer la continuité dans la chaîne des générations et
reconnaître le nouvel enfant comme l’un des siens » (Chouvier, 1998).

Cette recherche des ressemblances pourrait être une tentative de dimi-
nuer le sentiment d’étrangeté qui n’est pas sans rappeler l’inquiétante
étrangeté ou l’Unheimliche (Freud, 1919).

Nous pouvons effectivement supposer que la souffrance de Julien a
renvoyé en miroir à ses parents leurs propres souffrances et les liens qu’ils
ont entretenus avec leurs imagos parentales. L’arrivée de Julien a pu
réveiller chez ses parents « l’enfant en détresse – demeuré en souffrance
– [...] resté comme enclos dans l’adulte » (Clément, 1993).

On pourrait alors se demander si la médiation photos de famille
contribue ici à ce que les parents puissent aller à la rencontre de cet
extra-terrestre.

N

L’appareil photo comme écran psychique

Les parents, malgré leurs faibles moyens financiers, ont investi dans
l’achat d’un appareil photo numérique un mois après l’arrivée de Julien
à la pouponnière alors que nous pouvions, à leur demande, les prendre
en photo avec l’appareil du service des visites.

M. et Mme A. paraissaient rassurés par cet appareil photo. À chaque
visite, ils l’amenaient ainsi que les dernières photos qu’ils avaient
développées. Nous les regardions ensemble et ils choisissaient celles
qui auraient leur place dans l’album.

Certaines séances ont été particulièrement difficiles pour M. et
Mme A., par exemple, quand Julien ne répondait à aucune des
sollicitations de ses parents et entrait dans son monde, dans une
position de repli en fixant un point invisible. Durant ces moments, ils

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



348 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

regardaient plus Julien représenté sur les photos – alors qu’il était à
côté d’eux – ou à travers l’objectif de l’appareil photo. La médiation
photos de famille était très investie, comme si l’appareil photo formait
un support de projection.

G. Lavallée (1993, 1999) a très bien décrit comment un appareil
photographique ou une caméra peuvent former un écran psychique. Dans
la situation de ces parents toxicomanes, le rôle de cet écran psychique
serait d’autant plus important qu’ils ont des difficultés de représentation
indiquant un manque d’élaboration psychique. C’est le cas chez un
certain nombre de patients addictifs.

Lorsque les parents prenaient en photo Julien, l’appareil aurait alors
été utilisé comme « un écran psychique, filtre des perceptions et support
de la boucle projecto-introjective » (Lavallée, 1993), permettant d’éviter
la confrontation directe avec la souffrance de l’enfant qui vient faire écho
à celle des parents.

Précisons également que selon G. Lavallée, l’existence de la boucle
projecto-introjective suppose l’intériorisation de l’objet maternel. Or il
est fort possible que M. et Mme A. n’aient pu intérioriser l’objet primaire.
C’est dans ce sens que la photographie pourrait venir pallier, en partie,
ce déficit d’intériorisation.

N
L’appareil photo, un objet addictif

Le fait de « mitrailler » de photos son enfant de manière compulsive
peut faire barrage à la rencontre avec ce dernier, étant donné que dans
cette situation, l’appareil garde l’objet à distance. Ce comportement a été
observé à plusieurs reprises chez les parents de Julien et principalement
durant les quatre premiers mois. Le risque est alors « la confusion entre
la présence sur films/photos et la réalité affective » (Gavazzi, 2006).

Par ailleurs, la prise d’une photo entraîne d’une certaine manière une
découpe du monde : on cadre la photo, on travaille la composition de
l’image en faisant apparaître ou non tel ou tel élément. De cette manière,
la photo procure une forme d’emprise sur le monde. Cette emprise n’est
pas sans rappeler les rapports qu’entretiennent M. et Mme A. avec la
drogue. L’appareil photo pourrait-il d’une certaine manière avoir des
fonctions similaires à l’objet addictif « drogue » ?

« La photo, le cinéma, la vidéo, sont, à la “prise de vue”, des dispositifs
d’emprise. Quand on filme quelqu’un, ne s’agit-il pas de le prendre par la
vue, lors de la “prise” de vue ! » (Lavallée, 1999).



La photographie de famille 349

Dans l’addiction, il s’agit de remplacer tous les liens relationnels par
un ou des objets substitutifs avec lesquels on pourra avoir des liens
d’emprise et des liens de maîtrise. Cela fait écran dans la relation avec
l’autre.

M. et Mme A. disposent comme ils le souhaitent de l’appareil photo
qui fait également office d’écran psychique comme on vient de le voir.
Cependant, s’il est utilisé comme un objet addictif, il peut empêcher
la rencontre avec l’autre au lieu de la favoriser. Il s’agit là d’une des
déviances possibles du dispositif de médiation photos de famille, d’où
l’importance de faire également un travail dans l’après-coup avec les
parents et leur enfant. En effet, regarder les photos de Julien dans
l’après-coup permettrait à M. et Mme A. d’assimiler progressivement
certaines situations, de voir leur enfant autrement, de l’apprivoiser. La
photographie aurait donc ici « valeur méditative et introspective : elle
nous permet d’intégrer le réel et de le rendre plus supportable » (Perriot,
2006).

Étudions maintenant dans quelle mesure la médiation photos de
famille apporterait aux parents différents niveaux de contenance dans la
rencontre avec leur enfant.

L’ENVELOPPE VISUELLE ET SA FONCTION
DE CONTENANCE

N

La fonction contenante du regard

La médiation photos de famille peut servir de contenant à la rencontre
parent/enfant.

Lorsque les parents sont pris en photo avec leur enfant, ils sont
enveloppés par le regard du photographe qui inscrit sur la pellicule la
scène familiale. Le regard, s’il est bienveillant, porté sur la triade est
contenant pour cette famille en mal d’enveloppe. À travers ce regard,
une attention particulière leur est accordée. Tout comme l’a pointé
notamment D. Mellier (2003) : « Pour toutes les pathologies où le lien
psychique est en souffrance, le regard est implicitement devenu un axe
central du travail clinique. »

Par ailleurs, lorsque nous regardons ensemble les photos qui ont été
prises, il s’agit là encore de partager un regard sur une même photo
et d’en parler. En sachant que leurs photos seront regardées avec eux,
sans jugement, M. et Mme A. se sentent contenus. Ils ne sont pas seuls
avec les photos d’un extra-terrestre. On peut faire ici un parallèle avec la

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



350 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

première image que l’enfant découvre de lui dans le miroir, en référence
au stade du miroir. Tel le petit enfant, découvrant son image dans le
miroir, M. et Mme A se découvrent en tant que parent à travers les
photos et le regard que nous portons sur eux.

Cette étape serait d’autant plus importante pour ces parents toxico-
manes qu’ils n’auraient pu accéder pleinement au stade du miroir. À ce
propos, C. Olievenstein (1982) évoque « le stade du miroir brisé » en
parlant des enfants futurs toxicomanes.

Concernant M. et Mme A., la médiation photos de famille contribue à
rassembler les morceaux épars de leur moi et à former un « moi adulte ».
Les photos sur lesquelles les parents sont représentés avec leur enfant
constituent pour eux une enveloppe psychique, souvent défaillante chez
les sujets toxicomanes.

N

La photo comme enveloppe psychique

Bien souvent les parents sont exclus de l’image dans les albums photos
réalisés par les auxiliaires de puériculture car ils sont encore souvent
assimilés au mauvais objet, toxique pour l’enfant. De plus, certaines
auxiliaires ne peuvent s’identifier à la détresse des parents. Les parents
sont alors en quelque sorte exclus du « groupe pouponnière ».

Le fait d’avoir accompagné les parents de Julien dans la réalisation de
leur album photos de famille a contribué à une revalorisation narcissique,
à les reconnaître comme parent, à les inclure dans la photo et dans
l’album, et ainsi à leur permettre de mieux trouver leur place de parent
au sein de la pouponnière.

Il s’agit aussi d’une expérience partagée, celle de regarder ensemble
les photos de famille, de les commenter, de les agencer. Cette expérience
partagée n’est pas sans lien avec l’imaginaire de l’enveloppe groupale
qu’évoque S. Tisseron (1996).

Rappelons également que le stade du miroir auquel renvoie le vision-
nage de ces photos, est le moment où l’enfant découvre, à travers le
miroir, « qu’il a un autre contenant que celui du corps maternel, de ses
bras et de sa chaleur » (Tisseron, 1995).

Nous avons évoqué précédemment « la peau à trous » des parents de
Julien. En effet, leurs enveloppes corporelle et psychique ne sont pas
suffisamment contenantes. L’utilisation de la photo peut alors pallier en
partie cette défaillance. La photo contient Julien et ses parents qui y sont
représentés.



La photographie de famille 351

Par ailleurs, l’image est toujours délimitée par un cadre et M. et
Mme A sont en manque de cadre. Cadre, qu’ils ont d’ailleurs des
difficultés à respecter à la pouponnière puisqu’ils arrivent et repartent
avant ou après les heures de visite et sont particulièrement irréguliers
dans leurs venues.

Comme le remarque S. Tisseron (2003), « regarder une image – ou
un objet élevé au rang d’image – engage toujours à intérioriser un cadre
contenant en même temps que des contenus. »

L’objet « album photos » constitue également un cadre contenant et
délimitant pour les photos.

LA RÉALISATION DE L’ALBUM PHOTOS :
CONSTRUCTION D’UNE IDENTITÉ FAMILIALE

N

Une fonction de rassemblement

Les albums de famille ont une fonction de rassemblement. Ce besoin
de rassembler les photos dans un album est d’autant plus fort que la
famille est éclatée, ce qui est le cas pour M. et Mme A.

Cette fonction de rassemblement de l’album photos serait également
d’autant plus importante pour ces parents souffrant de toxicomanie que
leur moi est morcelé, qu’ils sont éparpillés à l’image des brisures d’un
miroir dans lequel ils recherchent une unité.

À ce propos S. Tisseron (1996) précise : « Les photographies de
famille contribuent à donner le sentiment d’appartenir à un même
ensemble. »

Les parents ont d’ailleurs investi tout particulièrement une photo
correspondant à l’image qu’ils veulent donner de leur famille, à leur
identité familiale. Il s’agit d’une photo prise en juillet dans le parc
de l’institution. Les parents sont assis dans l’herbe de part et d’autre
de Julien. Ils baignent dans la lumière du soleil et ont l’air heureux.
Sur cette photo, ils représentent une famille unie. C’est la photographie
qu’ils ont choisi de donner à différents membres de leur famille, comme
s’il s’agissait d’un faire-part. Ils ont précisé l’avoir mise également à
différents endroits de leur appartement. Il s’agirait là d’une enveloppe
familiale introjectable.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



352 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

N

Album photos et historisation :
un objet de transmission

Le dernier jour où la mère a vu son fils avant qu’il parte en famille
d’accueil, elle a dit : « L’album photos que nous avons fait ensemble m’a
permis de remettre les choses dans l’ordre, dans une certaine chronologie
et de voir l’évolution de Julien. Je n’aurais pas pu le faire seule, tout
aurait été dans le désordre. »

De plus, à partir des photos, de l’écriture des commentaires, M. et
Mme A. ont parlé de leur histoire personnelle et familiale. Nous avons
pu faire certains liens quant à leurs difficultés actuelles avec Julien. Par
exemple, les parents ont parlé de leur toxicomanie et ont également
évoqué le sevrage de Julien qui prenait le même produit que le père à
des doses différentes bien sûr.

Ces récits de vie, cette mise en ordre des photos et des commentaires
correspond à une tentative de mise en ordre interne, un travail d’histori-
sation.

La réalisation de l’album photos a permis à ces parents, très dispersés,
de construire l’histoire de leur enfant depuis la naissance, de retrouver
une certaine temporalité dans l’évolution de Julien en remettant ses
photos dans un certain ordre.

À travers les commentaires que les parents de Julien ont élaborés
pour chaque photo représentée dans l’album, ils racontent à leur fils
une histoire, son histoire et leur histoire avec Julien. Ils construisent
une mémoire familiale et inscrivent leur enfant dans une filiation en lui
adressant un récit à travers l’album. On se situe là dans la transmission.
Les parents témoignent de l’intérêt qu’ils ont porté à leur enfant. L’album
photos est une trace de leur investissement et permet d’inscrire Julien
dans une lignée familiale, d’autant que la grand-mère maternelle est
présente dans l’album sur deux photos différentes. Julien passe alors
du statut d’extra-terrestre au statut de fils et petit-fils. Nous précisons
également que le grand-père, du côté maternel, a rencontré son petit-fils
à travers des photographies. Il n’a pas voulu le rencontrer physiquement
car il rejette le père qu’il accuse d’avoir fait « replonger » sa fille dans
l’héroïne. Cependant, la grand-mère a précisé que son mari lui disait
souvent de ne pas oublier telles ou telles choses pour Julien quand elle
se rendait à la pouponnière. Le grand-père, en acceptant notamment de
voir des photos de Julien et par là même de le rencontrer d’une certaine
manière, a investi son petit-fils et l’a inscrit dans l’histoire familiale.
Cette inscription générationnelle est d’autant plus importante que Julien



La photographie de famille 353

est son premier petit-fils et est le représentant d’une descendance. Les
photos de Julien ont contribué à ce que ce dernier ait un grand-père.

Le contrat narcissique est en train d’être élaboré. L’album photos est
alors devenu, dans cette situation, un objet de transmission intergénéra-
tionnelle destiné à Julien afin qu’il puisse découvrir une partie de son
histoire. Cet album sera peut-être pour lui plus tard, un support pour
échanger avec ses parents, poser certaines questions, réécrire avec eux
certains chapitres ou peut-être pas, mais il témoigne du regard et de
l’attention qu’ont portés ses parents sur lui, de la place qu’ils lui ont
donnée dans leur histoire familiale.

C. Zaouche-Gaudron (2005) a très bien décrit ce que peuvent repré-
senter certains objets tels que l’album photos « que l’enfant utilise
pour intérioriser, entre autres, les rôles et les places des parents et des
grands-parents ».

N

Une fonction de réparation

Les parents ont dit en septembre : « On s’est senti reconnu comme
parent à travers le travail sur l’album photos. » Ils ont trouvé là une
forme de réparation narcissique. Ils se sont sentis reconnus comme
parent, notamment à travers le regard que nous avons porté sur eux
durant l’accompagnement. Ce regard leur a renvoyé une certaine image
d’eux en tant que parents, parents défaillants, mais à qui nous avons
laissé une place au sein de la pouponnière afin qu’ils puissent exercer en
partie leur « parentalité ».

Le soin apporté à la réalisation de l’album photos constitue par ailleurs,
une forme de réparation dans le sens où cet album est la preuve que M.
et Mme A. ont porté de l’amour à leur enfant, même si Julien partira
finalement en famille d’accueil.

Quand les parents ne pouvaient venir, ce qui est arrivé régulièrement,
ils faisaient développer les photos prises, commençaient à réfléchir à des
commentaires. Cela constituait pour eux une manière de continuer à être
en lien avec leur enfant et une forme de réparation de son absence, de
leur absence.

N

Les regards se croisent sans s’éviter

Lors des deux dernières séances, Julien a pour la première fois croisé
le regard de ses parents. Il se montrait curieux, émettait des gazouillis
auxquels sa mère répondait. Les parents redécouvraient leur enfant.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



354 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Le père a d’ailleurs dit : « Il sourit, il a changé. » Les parents et
l’enfant ont évolué chacun à leur manière durant les sept mois que Julien
a passé en pouponnière, jusqu’à ce qu’ils puissent enfin se rencontrer
et se reconnaître à l’aide notamment de la médiation photos de famille.
Les liens tissés entre les membres de cette triade restaient encore bien
fragiles, mais ils s’étaient enfin rencontrés, reconnus.

La médiation photos de famille a contribué à ce que les parents
apprivoisent leur enfant à l’image du Petit Prince d’A. de Saint-Exupéry
apprivoisant le renard. Julien n’est plus maintenant ce petit prince
extra-terrestre qu’il a été, mais bien le fils de M. et Mme A. Cette
médiation a permis à ces parents d’accéder à une « parentalité partielle »,
mais on ne peut pas parler ici de parentalité à part entière. Cependant, ils
ont commencé un travail de maturation psychique. La médiation photos
de famille a mis à leur disposition, différentes enveloppes psychiques
dont ils manquaient cruellement comme c’est le cas pour la majorité
des personnes souffrant de toxicomanie ou de conduites addictives.
Ces enveloppes ont contribué au tissage des liens avec leur enfant. La
photographie a également permis ici, pour les parents, de présentifier une
absence, celle de leur enfant et de contribuer à maintenir un lien avec lui
en dehors de la pouponnière.

Cependant, une des déviances de cette médiation imagée serait de
substituer les photos à l’enfant réel. Le travail de l’après-coup, l’échange
autour des photos avec l’enfant et ses parents, est donc essentiel pour ne
pas tomber dans ces travers. Des mots sont alors associés aux images, une
narration naît, berceau de l’enfant qui est alors inscrit dans une histoire.

Nous nous sommes ici restreints à la situation de parents souffrant de
toxicomanie. Toutefois cette médiation présente un intérêt évident quant
à son application à d’autres situations où la parentalité est défaillante. Le
champ de la médiation photos de famille reste encore riche de possibilités
de développement et d’adaptation qui rejoignent la fécondité de l’image
photographique dans la pratique clinique1.

1. Cet article est une version remaniée d’un article « Médiation photos de famille et
reconnaissance des liens familiaux », paru dans le Divan familial, 2009/1, n°22, 203-216.



Chapitre 15

Le théâtre

Anne Brun, en référence à P. Attigui1

LA PRISE EN COMPTE DU LANGAGE du corps spécifie l’expérience
théâtrale, qui constitue ainsi une modalité de soin privilégiée dans

le champ psychiatrique, pour aborder des patients en difficulté avec le
langage verbal. Je partirai d’une brève séquence clinique pour dégager
l’intérêt thérapeutique d’une centration sur le langage du corps, tel qu’il
apparaît au cœur de l’espace scénique.

THÉÂTRE ET MOBILISATION D’UNE MÉMOIRE
DU CORPS (A. BRUN)

N

Séquence clinique

Au décours d’une psychothérapie psychanalytique en face à face, une comé-
dienne évoque une difficulté avec son metteur en scène, lors de la répétition
d’une scène de théâtre : elle ne parvient pas à interpréter cette séquence
théâtrale, sans être parasitée par des gestes et des mimiques automatiques,
que son metteur en scène s’acharne à gommer. En réponse à mon interrogation
sur le contexte de ces gestes, elle décrit avec précision une scène durant
laquelle son personnage est confronté à un pouvoir dictatorial, et elle montre
ses mouvements, qui consistent à détourner la tête, en la secouant de façon

1. L’essentiel de ce chapitre est écrit en référence aux travaux de Patricia Attigui, Jeu,
transfert et psychose. De l’illusion théâtrale à l’espace thérapeutique, Paris, Dunod,
2012.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



356 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

répétée, et à garder la bouche ouverte, quand son partenaire de scène parle.
Le déploiement du fil associatif dans la séance fait apparaître le lien de cette
gestuelle compulsive avec des vécus de terreur lors de sa prime enfance,
face à une autorité paternelle très forte et parfois violente, verbalement et
physiquement. Suite à cette prise de conscience, son problème d’actrice fut
moins d’effacer complètement cette gestuelle que de la transformer pour la
mettre au service de l’interprétation de son personnage.

L’expérience théâtrale mobilise donc une mémoire du corps, qui ren-
voie à des vécus archaïques, souvent préverbaux. Nous avons développé
précédemment dans ce manuel l’idée que les sujets en proie à des formes
de souffrance narcissique-identitaire en lien avec des traumatismes
précoces, vont utiliser ces différents registres d’expressivité non verbale,
corporels, sensori-moteurs, mimogestuoposturaux, pour tenter de faire
reconnaître ces expériences subjectives traumatiques. En paraphrasant
Freud, R. Roussillon propose de dire que « l’ombre de l’objet tombe
sur le langage de l’acte » : autrement dit, pour revenir à ma patiente,
l’ombre du père a laissé son empreinte sur son corps, avec une répétition
compulsive de sa tentative de détourner la tête d’une scène traumatisante
et une sorte de cri étouffé, manifesté par sa bouche ouverte.

N
Langage du corps et espace théâtral

En ce qui concerne le théâtre, c’est le corps qui sera le médium
privilégié tant des patients que des thérapeutes. L’acteur devra mettre
son corps à la disposition du personnage qu’il est en train d’inventer,
il rendra son corps disponible pour être habité par son personnage :
il dirige son corps paradoxalement dirigé par son personnage, qui en
prend possession. Le corps est l’instrument du comédien, qui ne peut
pas en choisir un autre. Comme le note Patricia Attigui (1993, p. 88-89)
« l’acteur est dans une double position : il doit maîtriser son corps en
possédant un certain nombre de techniques, et il est obligé de faire avec
lui. Si l’instrument est extérieur au corps, il est détachable, on peut en
jouer faux ou juste, tandis qu’on peut aller jusqu’à dire que le corps, c’est
l’acteur, ou, comme l’énonce Artaud, que l’acteur est un athlète affectif.
C’est donc au niveau d’un registre d’émotions venant irriguer l’ensemble
du corps qu’il nous est donné de travailler ». Le patient sera donc amené
par la médiation théâtrale à réactiver des expériences primitives, inscrites
corporellement, qui pourront grâce au jeu théâtral se figurer, se composer
en émotions partagées avec les autres patients et le(s) thérapeute(s), voire
les spectateurs.



Le théâtre 357

Par ailleurs, le travail du personnage mobilisera le registre de l’empa-
thie et le partage d’affects. Le patient pourra aussi développer le registre
des identifications. On peut rappeler à ce propos comment Stanislavski
(1863-1938), comédien et metteur en scène russe, qui a bouleversé
la conception du jeu théâtral notamment en Russie et aux États-Unis,
plaçait le travail du corps au centre de l’expérience théâtrale. Sa méthode
consiste à entraîner l’acteur à revivre, sur commande, des affects, des
états déjà vécus et emmagasinés par sa « mémoire affective ». Il s’agit
de stimuler cette mémoire affective, par le biais de la sensation, et de
l’utiliser pour nourrir le personnage à incarner. À partir de là, le comédien
peut bâtir physiquement son personnage, en modifiant son rapport à son
propre corps. Stanislavski se mettait ainsi dans la peau du personnage,
puis se confrontait au miroir où il découvrait sa nouvelle identité, par
exemple en ne reconnaissant pas sa démarche : il était devenu un autre,
en s’incorporant le personnage, au point de ne pas reconnaître non plus sa
propre voix. Il ne s’agit donc pas de jouer un personnage mais de devenir
le personnage, comme si c’était le corps du personnage qui agissait à
l’intérieur de son corps. C’est donc à partir de sa propre matière humaine
que l’acteur créera son rôle. Il ne sera plus question de jouer, de « faire
semblant », mais de vivre ou de revivre sur la scène ses propres affects :
cette méthode pourrait constituer un des soubassements implicites de la
médiation théâtrale, mais il existe aussi d’autres façons d’envisager le
travail de l’acteur, comme l’a précédemment souligné R. Roussillon à
partir du commentaire du Paradoxe du comédien de Diderot.

Par ailleurs, Artaud a contribué à mettre la question du langage du
corps au cœur du théâtre contemporain. Son ouvrage Le Théâtre et
son double (1935) a eu une influence considérable sur les metteurs
en scène, théoriciens et acteurs de théâtre, en particulier en Europe et
aux États-Unis. Il s’agit d’en finir avec le théâtre psychologique et la
tyrannie du texte, pour refaire sur la scène de théâtre un nouveau corps
humain, lui rendre la force organique infinie d’une « vie passionnée et
convulsive ». Artaud demande donc que la scène parle un « langage
concret, destiné aux sens et indépendant de la parole » : « Ce langage
physique et concret n’est vraiment théâtral que dans la mesure où les
pensées qu’il exprime échappent au langage articulé » (Artaud, 1935,
p. 524-525). Il s’inspire du théâtre des acteurs balinais car « à travers
leur dédale de gestes, d’attitudes, de cris jetés en l’air, à travers des
évolutions et des courbes qui ne laissent aucune portion de l’espace
scénique inutilisée, se dégage le sens d’un nouveau langage physique à
base de signes et non plus de mots » (ibid., p. 536). Le projet d’Artaud
consiste donc à incarner dans son œuvre une sorte de danse frénétique


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



358 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

des corps, pour entraîner le spectateur en deçà du langage et des signes,
dans une chorégraphie de rythmes, de cris, de mouvements et de gestes.

Artaud dans son œuvre et dans ses écrits sur le théâtre tente donc de
faire advenir, grâce à « la trépidation épileptoïde du verbe », un corps
convulsif, explosif, éruptif, dont la force explose au cœur même des mots
catapultes, des rythmes gestuels et vocaux. Dans ce contexte, l’ancrage
corporel du processus créateur, qui renvoie à des expériences préverbales,
apparaît primordial et le génie d’Artaud consiste à faire advenir dans
la corporéité même du texte des vécus de terreurs primitives enracinés
dans le corps1. Dans la poésie d’Artaud, la matière verbale en effet
devient organique, c’est une œuvre de chair, de sang, de souffles, de
halètements, de cris, de crachats, et aussi une écriture du tripal, du ventral,
de l’excrémentiel... Comment Artaud a-t-il pu ainsi donner chair aux
mots ? Il semble avoir réussi à transposer dans la matière verbale, dans la
corporéité du texte, des vécus corporels agonistiques (Winnicott, 1974),
typiques de la psychose. Il ne s’agira pas ici de poser encore une fois la
question de la psychose d’Artaud, souvent débattue, mais de souligner
la façon dont Artaud, par sa mise en scène d’un langage du corps, fait
écho à des vécus d’ordre psychotique et montre, du coup, l’intérêt de la
médiation théâtrale pour ces patients.

N
Langage du corps et réflexivité dans la médiation
théâtrale

Pour des patients psychotiques ou des pathologies narcissiques iden-
titaires, je défendrai l’hypothèse que la médiation théâtrale permet de
travailler à acquérir une potentialité réflexive par rapport à son person-
nage et à soi-même. La fonction essentielle de la médiation théâtrale
consiste en effet à permettre que les sensations et les émotions du patient
puissent se réfléchir en un état propre au patient lui-même, qu’il puisse
enfin s’approprier. Cette réflexivité permise par la médiation théâtrale
s’articule avec une théorisation, qui met l’accent sur une « carence de la
réflexivité » (Roussillon, 2008b) dans la psychose, où « quelque chose
du processus ne s’entend pas, ne se voit pas ou ne se sent pas du sujet à
lui-même ».

La réflexivité se présente selon R. Roussillon comme un proces-
sus fonctionnant selon différentes modalités : le sujet doit pouvoir se
« sentir », s’auto-affecter des motions pulsionnelles et des affects qui le

1. Sur cette thématique, voir A. Brun, 2009.



Le théâtre 359

parcourent, cette capacité de se sentir reposant sur la capacité à constituer
les sensations en messages symboliques, en « signifiants », ensuite il doit
pouvoir se voir lui-même, c’est-à-dire être capable à la fois d’être là où
il est et de se considérer du point de vue de l’autre, enfin il doit pouvoir
s’entendre à travers l’appareil à langage verbal. L’aptitude à se faire
sentir, voir ou entendre est étroitement dépendante de la manière dont
le sujet a été vu, senti et investi par les objets de son histoire, qui ont
contribué à son organisation subjective et elle peut être remise en travail
dans le cadre de la médiation théâtrale.

Les cliniciens offrent en effet aux patients une sorte de miroir corporel
et affectif, par la théâtralisation, et aussi par un partage d’affects, ce
qui rétablit la fonction de miroir en double de la relation primaire. Le
travail thérapeutique en médiation va donc permettre d’accéder à une
forme de langage sensori-moteur, et de transformer ainsi les projections
des patients en messages signifiants. Comme dans les premiers liens de
l’enfant avec son entourage, c’est l’environnement – les soignants – qui
donneront une valeur de message aux éprouvés du patient.

C’est dans cette perspective que la médiation thérapeutique du théâtre
propose une figuration possible d’expériences indicibles, par le biais de
leur réactualisation dans le jeu théâtral, déplacées sur un personnage,
afin que les patients puissent s’approprier leur vécu subjectif, dans cette
rencontre non seulement avec le corps d’un personnage mais aussi avec
les autres patients acteurs et les thérapeutes, qui leur permettront de se
voir, de s’entendre et de se sentir eux-mêmes.

LA DIMENSION THÉRAPEUTIQUE DE L’ESPACE
THÉÂTRAL (D’APRÈS PATRICIA ATTIGUI)1

P. Attigui, qui a beaucoup pratiqué la médiation théâtrale avec des
patients psychotiques adultes, a initié sa réflexion à partir des questions
suivantes : le jeu et le médium théâtral peuvent-ils contribuer, et de
quelle façon, à dénouer les clivages, à « mettre en pièces » les fixations
et démonter les résistances massives des patients relevant de pathologies
lourdes ? Plus précisément, est-il possible de trouver dans le champ des
psychoses et des états limites, un analogon à la question de l’élaboration

1. Ce chapitre est une reprise d’un article publié par Patricia Attigui dans la revue Santé
mentale, n° 154, janvier 2011. Il ne reprend que quelques aspects du travail important
de P. Attigui, à lire dans Jeu, transfert et psychose. De l’illusion théâtrale à l’espace
thérapeutique, Paris, Dunod, 2012.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



360 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

psychique et d’en mesurer les effets ? Elle a observé que ce travail devait
nécessairement se soutenir du transfert et de ses aléas. Elle situe ainsi
cette expérience dans le cadre d’un travail qui, au fil du temps, pourrait
s’apparenter au tissage de phénomènes de transitionnalité circulant à la
fois dans et pour l’individu lui-même, mais aussi dans et par le groupe
qui a joué un rôle essentiel de structuration et d’élaboration d’une peau
psychique commune, avant que de devenir celle propre à chacun.

N

Jeu théâtral et groupe : un analogon
de la perlaboration

Le groupe a été la matrice de son expérience tant pour les patients,
que pour les soignants. Il permet aux membres de l’équipe soignante
de se constituer comme peau psychique contenante, permettant de
devenir peu à peu « appareil à penser les pensées » (Bion, 1979) des
patients tant que ceux-ci n’étaient pas en mesure de se représenter leur
propre psyché, mais également d’envisager en les élaborant ensemble
des dispositifs ludiques, en espérant qu’ils deviennent progressivement
thérapeutiques. C’est donc sur le trépied « Institution/Individu/Groupe »
que s’est élaborée cette construction ludique et théâtrale.

Parler ici de perlaboration pourrait en effet sembler paradoxal, tant
Freud s’y est surtout référé à partir de sa clinique des névroses. Néan-
moins, l’expérience du jeu avec des patients psychotiques et limite a
conduit P. Attigui à formuler l’hypothèse — que cette Durcharbeitung
(« perlaboration » en français) était souvent engagée dans le processus
ludique, jusques et y compris en dehors de la cure type. La scène, et
ce qui s’y rapporte, est à envisager comme le cadre nécessaire à cette
perlaboration dans le champ des psychoses et des états limite, n’ayant
pas accès, comme dans les névroses, à l’élaboration verbale. Se référant
à Winnicott, elle avance que la scène permet de faire l’épreuve dans
le présent de cette chose passée qui n’avait pas encore trouvé de lieu
psychique chez le patient, précisément parce qu’il n’était pas là pour que
ça ait lieu en lui. La scène lui donne ainsi l’occasion d’une présence,
objet d’un travail psychique. Ce à quoi Winnicott ajoute :

« C‘est l’équivalent de la remémoration, et ce dénouement est l’équivalent
de la levée du refoulement qui survient dans l’analyse des névrosés
(analyse freudienne classique) » (Winnicott, non daté, p. 212).

Le jeu théâtral alors supporté par le travail groupal, en convoquant
ici plusieurs procédés de figuration, permet de révéler grâce aux vertus
de l’identification consciente aux personnages, ce qui affleurait à la
conscience de l’acteur, de le rendre figurable grâce au jeu. Comme



Le théâtre 361

si, par la mise en bouche du texte, par son articulation, le comédien
laissait se dire en lui quelque chose qui lui demeure encore inaccessible,
même pendant le temps du jeu et qui travaille en lui. Il découvre alors
que le texte, la fiction qu’il incarne est « une sorte de filet pour aller
à la pêche de l’inconscient mais aussi et surtout pour maintenir le
poisson-inconscient à la surface. Un filet, c’est quelque chose qui est
tissé de mailles ; il s’agit de tisser l’inconscient dans un nouveau tissu
conjonctif, ce que Freud nomme élaboration associative ou perlaboration
(Durcharbeitung) » (Laplanche, 1987, p. 31).

P. Attigui souligne la nécessité pour le clinicien de laisser se déve-
lopper en lui et avec les autres (soignants et patients) une sorte de
rêverie presque esthétique, espace transitionnel (Winnicott) vital, point
d’appui d’une créativité analytique sans cesse à travailler, lieu d’une
extraterritorialité essentielle et fondatrice pour ne pas se trouver englouti
parfois dans les abysses de la psychose et de l’inéluctable principe de
répétition creusant le lit de la morbidité à laquelle il est si difficile de faire
obstacle. Par ailleurs, le clinicien ne saurait perdre de vue la nécessité
de donner à l’espoir la possibilité de se développer dans la relation
patient-thérapeute. Il ne s’agit pas d’un bon sentiment, comme le fait
remarquer Searles mais il s’agit plutôt d’espoir réaliste qui « ne peut
naître, se maintenir et se développer que si l’on est devenu capable
d’intégrer des espoirs qui sont multiples et bien souvent conflictuels à un
noyau d’espoir plus cohérent et dominant » (Searles, 1981, p. 225-226).

« Cet aspect de l’intégration du moi nécessite, en ce qui concerne les
espoirs auxquels nous avons dû renoncer, une perlaboration de notre
déception, et surtout de notre rage de frustration et de notre chagrin lié à
l’omnipotence infantile » (ibid., p. 226).

Parler de perlaboration, tenter d’élaborer de nouveaux dispositifs de
soins, et par conséquent de nouveaux modèles thérapeutiques où les
cliniciens envisagent les patients dans un continuum d’existence et non
plus dans des structures aliénantes pour la pensée elle-même, permet du
même coup de rendre aux patients et à leurs familles l’espoir souvent
perdu, et met ainsi le clinicien au cœur d’un nouveau processus de
maturation qui « n’est jamais définitivement achevé ; c’est plutôt un
chemin que suit chaque thérapeute en fonction de l’évolution de ses
sentiments personnels face à chacun des patients avec lesquels il a engagé
une relation profonde et de longue durée » (ibid.)

La recherche clinique telle que P. Attigui a tenté de l’incarner et de
la déployer a constitué le décor essentiel d’une « autre scène » où le
corps psychisé, celui du patient mais aussi celui des cliniciens, a pu enfin
s’énoncer et produire du jeu, une respiration dans un univers mental des

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



362 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

plus barricadés. Pour paraphraser Bion, comment peut-on tirer profit de
l’expérience ? L’art ne permettrait-il pas de se dégager de mouvements
transférentiels parfois violents ? Et si rêverie il y a chez le clinicien, elle
est à concevoir comme mouvement de créativité face à un processus
pathologique qui pourrait anéantir, et le patient, et son thérapeute.

N

Jeu théâtral et patients psychotiques

Comment, à partir de l’expérience ludique – et ici le jeu théâtral en
signifie la matérialité –, devient-il possible d’entrer en relation avec des
patients psychotiques, très lourdement chronicisés ? Ce lien qui s’établit,
balbutiant dans ses débuts, incertain très souvent, donne non seulement
à réfléchir à ce que les cliniciens tentent d’établir avec eux et qui dans
les débuts est encore difficile à formaliser, mais incite aussi à reformuler
dans son ensemble la relation thérapeutique.

Axe transférentiel et contre-transférentiel

De quelle nature doit-elle être pour provoquer chez les patients comme
un bruissement psychique assorti de remaniements identitaires ? Le
jeu théâtral semble alors se préciser comme aiguillon de la pratique
clinique, aidant le clinicien à remettre en chantier l’idée même de relation
thérapeutique.

P. Attigui note que son travail, tel qu’il s’est développé durant plus
d’une douzaine d’années, a permis la mise à jour de processus incons-
cients qui la renseignèrent très rapidement sur la teneur des résistances
rencontrées chez les patients, mais aussi chez les soignants. C’est sur
cet axe transférentiel et contre-transférentiel, même si à l’évidence ce
type de prise en charge ne peut être amalgamé à celui d’une cure-type,
qu’elle s’est située tout au long de ces années. Penser les phénomènes
en des termes propres à la psychanalyse permet d’ouvrir certaines portes
conceptuelles, au-delà desquelles il deviendrait sans cela, impossible
d’apercevoir cette « autre scène » qui est avant tout celle de l’inconscient
mais aussi celle du théâtre.

Le personnage théâtral

Le personnage théâtral, tel qu’il suscite en chacun certaines « appa-
ritions », révèle chez le patient, de la manière la plus protégée qui soit
de toute forme de décompensation ce monologue intérieur qu’il voulait
maintenir jusqu’alors dans une certaine clandestinité. Dans le cadre du



Le théâtre 363

jeu, ce délire dont il a honte et qu’il ne consent pas, de ce fait, à avouer,
il va pouvoir le faire saisir au clinicien, uniquement parce qu’il sent
que quelque chose en lui est prêt à l’entendre. Que s’est-il donc alors
passé ? Quelque chose aurait-il eu lieu qui jusqu’alors n’avait pas de
lieu ? Comme si les thérapeutes proposaient aux patients de ne plus
parler comme des marionnettes qui se contenteraient d’articuler des mots
qui ne viendraient pas d’elles mais du marionnettiste ? Le personnage
médiatiserait le réel, et tout comme la fiction, nous ferait pénétrer dans
une autre dimension qui n’aurait ainsi plus rien à voir avec la « traque »
d’une pensée délirante, mais réveillerait alors les limites intimes de notre
moi.

N

Le choix d’un texte

Le choix d’un texte, d’une fiction est à cet égard décisif car il permet
de faire un pas supplémentaire dans la psyché groupale et individuelle. Le
texte est un support protecteur mais qui nous aide cependant à aller plus
loin. Il convient donc de ne pas choisir des textes superficiels... Utilisant
l’illusion théâtrale pour tracer une voie d’accès à l’allusion délirante,
le clinicien deviendrait cet « Autre » assurant l’ouverture d’un « entre-
deux » sur des expériences proprement humaines telles que la solitude,
la concentration, le repli sur soi, la régression, l’attention, le désir et la
révolte. À l’intérieur de ces moments véritablement vécus et que le jeu
(re)met en mouvement, le sujet retrouve les supports d’une identité dont
il était jusqu’alors exclu. Ainsi ce projet s’arrime à l’expérience dont la
structure se dessine et s’évalue à l’aune du tracé transférentiel, en dehors
duquel rien ne peut advenir.

Un thérapeute « chef de troupe »

C’est d’ailleurs un point essentiel, car il permet de dire que ce
type de travail ne peut absolument pas être délégué à d’autres que le
thérapeute lui-même qui se doit d’assumer le rôle de « chef de troupe »
auquel vont s’adjoindre des co-thérapeutes ou « moi-auxiliaires » (psy-
chiatres, infirmiers(ères), éducateurs, psychologues et/ou professionnels
du théâtre, etc.). Il est, en effet, nécessaire que le pivot de ce travail soit
un thérapeute suffisamment familiarisé avec son propre inconscient –
qu’il possède donc une expérience analytique suffisamment longue et
solide, sans qu’il se départisse de son goût pour le jeu, qu’en définitive il
n’ait pas délaissé sur le bord du chemin, sa propre part d’enfance... C’est


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



364 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

ce « cocktail » un peu surprenant qui peut s’avérer gage de réussite...
bien que cette réussite demeure toutefois incertaine.

Il est, à ce sujet, remarquable de constater que, dans la relation
thérapeutique, le psychanalyste perçoit, sans qu’il le veuille ou le décide,
sans même qu’il le sache, le rythme des mouvements pulsionnels de
son patient, et c’est précisément cette perception inconsciente qui lui
donne la possibilité d’interpréter avec justesse les dires de celui-ci. Ce
qu’il perçoit, en fait il le pressent, il est dans un mouvement inconscient
d’anticipation, où il va deviner par avance ce que son patient est sur le
point de découvrir lui-même. C’est de ce pas d’avance dont Freud nous
parle et qu’il est crucial d’accomplir sans cesse.

À l’écoute du pulsionnel

C’est en se situant donc plus du côté du pulsionnel que le clinicien
parviendra à une connaissance psychologique plus fine et qui trouve en
l’acte théâtral de singuliers prolongements. Il s’agit d’être à l’écoute
inconsciente de l’autre, un peu « comme les membres de ces tribus
indiennes qui mettent l’oreille contre le sol pour savoir si des cavaliers
approchent et qui peuvent ainsi entendre le piétinement des sabots bien
avant que les cavaliers soient en vue » (Reik, 1935, p. 149). Cette écoute
inconsciente de l’autre indique au clinicien quels sont ses mouvements
affectifs profonds, ceux-ci sont comme des vagues venant déferler sur
la rive, dont nous ne voyons que la manifestation finale d’une agitation
interne ; les affects seraient avant tout, à ranger selon Freud, du côté de
la sensation et du pulsionnel.

Dans l’expérience théâtrale, le jeu des affects permet de tisser une
peau-frontière commune au groupe, à la troupe. Ce sentiment qui se
crée souvent grâce à la voix de celui ou celle qui porte le groupe, ici le
thérapeute, permet au sujet d’intégrer son moi dans le temps et l’espace.
La voix suggère de tracer un accès au sujet, elle peut provoquer chez le
patient la possible réparation d’expériences primitives vécues jusqu’alors
comme moments d’effraction, d’éclatement ou de dépouillement. La
répétition de ces situations ludiques va ainsi aider chaque membre du
groupe à se constituer une enveloppe. Cette enveloppe psychique et
corporelle renvoie bien évidemment à « la notion d’image du corps (qui)
ne saurait se substituer à celle du moi, tout en présentant l’avantage
de mettre l’accent en ce qui concerne la connaissance du corps propre
sur la perception des frontières de celui-ci » (Anzieu, 1996, p. 199). Or
qu’est-ce qui permet à l’enfant d’investir son corps et d’en percevoir les
limites, sinon les interventions d’une mère qui va aider progressivement
son enfant à défusionner d’avec elle ? Acquérir les limites de son corps



Le théâtre 365

est analogue à la perception des limites du moi. Les diverses pathologies
psychiatriques montrent que les processus de dépersonnalisation à
l’œuvre témoignent cruellement du désinvestissement des limites du
corps par le sujet. C’est pour cela que l’action théâtrale doit aussi se
développer en termes de holding, handling et object presenting, tels que
dans la conceptualisation winnicottienne ils sont évoqués.

Le plaisir du jeu

L’expérience de la pratique artistique ne va pas sans s’accompagner
d’une certaine jubilation. La pratique théâtrale fait vivre des expériences
analogues. Il suffit pour cela de voir le plaisir obtenu par l’acteur qui
a su servir le texte et le sentiment dramatique. Dans le cadre de la
pratique théâtrale en thérapie, les expériences développées donnent aussi
au patient le droit d’éprouver une jubilation liée au plaisir du jeu. Ce
moment est ici décisif car il permet de reprendre le cours de l’existence
d’un patient à partir d’expériences archaïques qui n’ont pu se vivre
normalement. Par le jeu, quelque chose de l’ordre de la toute-puissance
infantile peut se remettre en mouvement. Le jeu, tout comme le travail
du rêve, nous permet d’explorer des voies psychiques régrédientes (C. et
S. Botella, 2001) et de rendre figurable ce qui était resté innommable, en
l’occurrence l’objet de la satisfaction hallucinatoire que le patient croyait
à jamais perdu. Bien souvent, là aussi ces instants liés au développement
du nourrisson n’ont pu être vécus pleinement et correspondent soit à un
défaut d’intégration, soit à une désintégration qui est une des angoisses
les plus fondamentales de la toute petite enfance, comme cela a été
souligné à plusieurs reprises dans ce manuel. Pour prévenir ce type de
troubles provoquant la rupture des processus de croissance très précoces,
et menant aux pathologies psychiatriques, on peut considérer qu’il est
fondamental d’être attentif à tout ce qui concerne les soins maternels et
aussi à ce que fait spontanément une mère qui a plaisir à s’occuper de
son bébé.

Or, ce que la relation thérapeutique met en évidence, touche à ce
défaut fondamental. L’espace de jeu théâtral aide à travailler quelque
chose de cet ordre. Tout d’abord, le clinicien doit accompagner, pas à
pas, physiquement pour ainsi dire son patient, dans cette tentative de
possession de son corps, de sa voix, de l’espace, de sa parole suscitée
par le texte, et aussi et surtout de l’autre avec lequel il se met en jeu. Ici,
la personne même du thérapeute a une importance cruciale. Ce qu’il est
importe peut-être plus que ce qu’il sait. C’est avec le filtre de sa propre
histoire qu’il doit répondre au lien transférentiel établi par son patient.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



366 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

P. Attigui donne l’exemple d’une patiente qui, pour incarner le rôle de Béline
dans Le Malade imaginaire, a dû surmonter d’énormes difficultés. Alors que
dans la vie elle parvenait à s’exprimer malgré ses inhibitions psychiques,
avec une relative aisance, elle se retrouvait sur scène incapable de prononcer
la moindre parole sans bredouiller. Il a alors fallu que pas à pas, elle
l’accompagne en lui donnant le texte mot après mot, afin qu’elle puisse
surmonter le véritable état de panique dans lequel elle se trouvait jusqu’à
ce que progressivement la thérapeute puisse s’éloigner physiquement d’elle,
attitude traduisant sa prise de possession et du texte et d’elle-même à l’inté-
rieur de son personnage. Cette traversée qu’elle demandait à la clinicienne
d’accomplir avec elle pendant plusieurs mois – elles traversaient en effet le
plateau côte à côte au fil des répétitions – témoigne de la teneur de la réponse
contre-transférentielle dont le clinicien doit faire preuve marquant sa capacité à
nous identifier au patient. Cette identification en résonnant de façon singulière
dans l’histoire de chacun, « indique le stade préliminaire du choix d’objet
et la première manière, ambivalente dans son expression, selon laquelle le
moi élit un objet. Il voudrait s’incorporer cet objet et cela, conformément à la
phase orale ou cannibalique du développement de la libido, par la voie de
la dévoration » (Freud, 1917, p. 157). C’est donc sur le modèle spécifique de
la relation transférentielle qui permet au patient de répéter des expériences
psychiques passées et d’anciennes réactions de défense, que le jeu théâtral en
thérapie va reposer et ainsi venir bousculer des représentations trop maîtrisées
de l’univers mental que le clinicien pourrait se faire de ses patients.

P. Attigui relève que, tout en maintenant une perspective psychana-
lytique, le travail accompli auprès de patients psychotiques lui a fait
mesurer l’importance de la réalité et des conditions de vie et d’éducation
ayant présidé au développement de ces sujets. Ainsi, des psychanalystes
de l’École anglaise tels que Bowlby, Winnicott, mais aussi Bion, sont
toujours restés très proches de la réalité vécue par leurs patients, sans
jamais renoncer à leur filiation psychanalytique. Les résultats de leurs
recherches eurent de très grandes répercussions sur le traitement de
l’hospitalisme, de la dépression anaclitique, des carences maternelles
ainsi que sur la prévention des psychoses. Le travail théâtral de P. Attigui
s’inscrit directement dans cette perspective qui l’amène à considérer le
transfert comme répétition du lien maternel.

N

Importance des relations primitives : illustrations

Par le transfert, le patient agit son histoire devant le clinicien, et fournit
la preuve qu’il n’a pas encore surmonté son ancienne dépendance enfan-
tine. Par le jeu, l’expérience théâtrale permet au sujet de devenir actif,



Le théâtre 367

et d’ainsi maîtriser ce qu’il aurait d’abord vécu passivement de pénible.
Le jeu des identifications ludiques du théâtre renvoie immanquablement
à celui inconscient des identifications présidant à notre vie psychique.
Celles-ci, faites d’ambivalence et d’agressivité, nous renseignent sur le
développement de l’enfant aux stades les plus précoces de son existence.
Après avoir expérimenté les limites de ses pulsions d’emprise, sa capacité
à s’accrocher, son impulsion à mordre, sa « cruauté », le nourrisson va
en quelque sorte se laisser domestiquer :

« Si la mère comprend ce qui se passe et sait se protéger sans représailles
ni rancune, elle peut accompagner son bébé lors de cette phase où il la
détruit parfois » (Winnicott, 1968, p. 53).

Sa tâche principale est alors, d’un point de vue fantasmatique, de
survivre. En lui montrant par sa conduite que cela est possible, elle
introduit dans la vie de son enfant « un sens neuf au mot “aimer” et
quelque chose apparaîtra dans sa vie : le fantasme. C’est comme si le
bébé pouvait dire à sa mère : “Je t’aime parce que tu as survécu à ma
destructivité...” Ainsi, la mère devient un objet, elle est placée dans un
monde qui ne fait pas partie du bébé et elle peut alors être utilisée »
(ibid.). C’est autour de cet axe que se bâtit l’intervention thérapeutique
dans l’espace théâtral, auprès des patients psychotiques.

C’est bien fréquemment aussi sur ce type de problèmes révélant
l’archaïsme des problématiques présentées, que viennent achopper et
le thérapeute et son savoir-faire. Winnicott, dans la connaissance qu’il a
acquise des nourrissons d’une part, et des patients psychotiques d’autre
part, nous donne ici quelques éléments de résolution. Être en mesure de
nous laisser utiliser, alors que bien souvent les soignants ont l’obsession
d’être manipulés par les patients, voici un point sur lequel l’acte théâtral
nous invite à réfléchir.

Quand Argan dans Le Malade imaginaire décide d’infliger sa colère et ses
coups à sa fille cadette Louison, dans le temps de travail du rôle et du jeu
avec le patient, il est capital de lui donner la possibilité d’exploration de cette
emprise qu’il peut exercer sur autrui, a fortiori si c’est avec le clinicien, qu’il
répète. Dans Les Oiseaux d’Aristophane, Pistetairos, le héros, fait l’expérience
de la tyrannie. Il est là aussi décisif de lui donner la chance d’en jouir vraiment,
ne serait-ce que le temps du travail sur le personnage et de la représentation.
Même si les personnages n’exercent pas directement leur pouvoir sur autrui,
l’effet produit sur les autres par leur jeu leur permet de bénéficier indirectement
des pouvoirs de l’identification. Le théâtre est avant tout constitué d’exercices
d’identifications grâce auxquels il nous est donné de rêver.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



368 CHAMP THÉRAPEUTIQUE

Ce travail fait d’intuitions et de tensions, force le thérapeute à
prendre en charge la partie très malade de la personnalité et à analyser
précisément le moment où le sujet s’est trouvé interrompu dans son
développement. Ce qui est là, bien souvent, face au clinicien et avec
lequel il doit avancer : c’est un nourrisson. À ce moment, « la dépendance
est au plus fort, le moi auxiliaire de l’analyste fonctionne activement et on
peut observer directement le nourrisson, à cette réserve près qu’il s’agit
d’un patient adulte, donc relativement sophistiqué. Cette sophistication
qui déforme notre objectif ne doit pas être négligée » (Winnicott, 1964,
p. 64). Dans l’expérience avec les patients psychotiques ou ceux atteints
de pathologies narcissiques, cette sophistication dont parle Winnicott
prend le chemin du jeu théâtral. Celui-ci donne la possibilité d’approcher
plus réellement, à travers le prisme des personnages et de la fiction, la
souffrance parfois impensable de ces sujets située dans ce que P. Attigui
nomme le dernier sédiment.

Ces éléments indiquent que par l’accumulation de rapprochements,
de mises en jeu et du patient et de son thérapeute, une distance vitale
nécessaire à l’émergence d’une distance critique progressive – celle qui
a précisément fait défaut dans les relations primitives du sujet à son
environnement – peut se produire entre le patient-comédien et son per-
sonnage, d’une part, et son organisation pathologique d’autre part. C’est
à partir d’expériences de ce type que peut prendre forme un nouveau style
de relation thérapeutique. C’est là l’expression même d’une singularité
qui pour le patient, comme pour son thérapeute, est décisive et doit
pouvoir se construire au fil de l’élaboration transférentielle.

N

Le transfert est action

Lorsque sans réserve les cliniciens participent au jeu théâtral, ils sont
vite informés des besoins régressifs profonds de leurs patients. Ceux-ci
prennent la forme de résistances massives vis-à-vis de la compréhension
d’un personnage, d’une situation à jouer, d’une émotion à éprouver, d’un
geste à accomplir. En exprimant sa lourdeur, le poids de la dépendance à
sa propre histoire et les bénéfices secondairement acquis grâce à elle, le
patient leur demande implicitement de l’aider à surmonter ses résistances.
C’est en ce sens que le transfert est action et qu’il nous faut apprendre à
le manier. En exerçant de façon sophistiquée – puisqu’il est adulte – ses
besoins fusionnels de maîtrise, de dépendance, le patient nous contraint
à comprendre ce qui se joue là et à tenir compte de la complexité de cette
situation.



Le théâtre 369

Il s’agit en quelque sorte de créer un environnement facilitant qui
jusqu’alors dans l’histoire du sujet n’avait pas laissé de place à la
croissance du moi. Ce point est d’importance car il engage le thérapeute
à procéder à de nombreux réaménagements du cadre, de sa pratique, et
de l’appareillage théorique dont il se soutient.

« Le psychotique est un martyr de l’inconscient, en donnant au terme
martyr son sens, qui est celui d’être témoin. Il s’agit d’un témoignage
ouvert... [Il] semble fixé... dans une position qui le met hors d’état de
restaurer authentiquement le sens de ce dont il témoigne, et de le partager
dans le discours des autres » (Lacan, 1975, p. 149).

Or, si le transfert est action, le clinicien se verra obligé de prendre
conscience matériellement (de par son attitude) et physiquement des
besoins de son patient. La rencontre avec le personnage théâtral devient
ici le motif central d’une médiation nouvelle. Tout en l’aidant à intégrer
d’abord physiquement les limites intérieures de son moi, le personnage
va provoquer en chacun la découverte d’un sens réellement vécu s’ar-
ticulant de plus en plus naturellement au vécu d’autrui. Cet autre est
avant tout compagnon de jeu, il peut devenir Autre au fur et à mesure
que le travail s’accomplit. C’est la raison pour laquelle le clinicien est
attaché à la mise en œuvre, dans le lien transférentiel, de la préoccupation
maternelle primaire qui ouvre à un partage possible et du sens, et de
l’expérience vécue. Cette position demande de s’adapter aux besoins
fondamentaux, et l’essentiel de ce qui se vivra là, ne passera pas par les
mots. Il apparaît ainsi nécessaire de donner au geste, à l’attitude, dans
cet espace ludique et transférentiel, le statut d’interprétation. Ainsi, nous
évoluons dans une matérialité nouvelle dont le support est l’acte théâtral
en lui-même.

Accepter cette perspective, en avoir l’intuition, l’éprouver et le ressen-
tir comme étant une réalité clinique tangible, ne peut qu’aider le patient
à se forger une capacité à établir progressivement des relations d’objets
et lui montrer que le monde peut se mettre en place sur ce modèle vivant.
Oui, c’est bel et bien un paradoxe, le théâtre permet d’explorer la réalité.
Consentir à ce détour, c’est ouvrir le champ de la pratique clinique sur
des pathologies lourdes de type psychotique ou narcissique, et c’est aussi
permettre à la théorie psychanalytique de ne pas se figer, d’ouvrir encore
à chaque fois un peu plus son espace, de se donner du jeu.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



Conclusion

René Roussillon

DE TOUTE ÉVIDENCE les pratiques cliniques évoluent, elles évo-
luent en fonction de l’évolution sociale et des impératifs qu’elles

impliquent, des modèles culturels qu’elle configure, des contraintes finan-
cières rendues inévitables par les crises qu’elle traverse, elles évoluent
aussi en fonction des couches sociales auxquelles elles s’adressent.

L’introduction dans la formation des psychologues, et dans une
moindre mesure des psychiatres et de nombre de travailleurs sociaux,
d’une orientation psychanalytique a progressivement modifié le paysage
clinique. De nombreux cliniciens, plus ou moins complètement formés à
la clinique psychanalytique, se sont alors répandus dans les services de
soin public.

Cette ouverture a confronté les cliniciens à des problématiques cli-
niques nouvelles, les services publics accueillent souvent des formes
d’expression de la souffrance psychique que les pratiques privées ne
peuvent guère prendre en compte.

La conjonction de problèmes cliniques « nouveaux » ou accédant
nouvellement aux « bons » soins des cliniciens, et d’une population
relevant d’autres standard culturels a constitué une pression importante
sur les dispositifs cliniques. On ne peut guère appliquer le standard de
la rencontre clinique traditionnelle « standard » avec les adolescents de
banlieue, les SDF, les enfants et adultes psychotiques ou autistes, les
sujets pris dans des formes d’anti-socialité, les modes de souffrances
dites « psychosomatiques » comme par exemple celles des douloureux
chroniques, les enfants dits hyperactifs ou instables, voire caractériels ou
« cas sociaux », et je pourrais allonger la liste encore longtemps.



Conclusion 371

Enfin on peut toujours essayer de leur appliquer les modèles standard
de la rencontre clinique mais les résultats escomptés sont alors rarement
aux rendez-vous des attentes des cliniciens. Et les cliniciens les moins
pris dans l’idéologie des « cures standard » à tout prix, n’ont pas tardé à
s’en apercevoir et à tenter d’ajuster leurs dispositifs aux contraintes que
la clinique concrète des sujets évoqués plus haut impliquait.

Il faut se rendre à un certain nombre d’évidences, l’ouverture des
pratiques en milieu et service public, entraîne ipso facto la nécessité
de trouver les dispositifs susceptibles d’accueillir la symptomatologie
souvent bruyante, violente, ou, à l’inverse, apathique, des sujets aux-
quels les praticiens d’orientation clinique sont maintenant massivement
confrontés.

Mais les dispositifs et les pratiques cliniques évoluent aussi en fonction
de l’évolution des paradigmes théoriques et cliniques qui informent et
configurent la pensée des cliniciens. Et l’évolution des dispositifs est
étroitement dialectisée avec cette évolution paradigmatique qu’il faut
nécessairement évoquer dans la mesure où elle commande une large
partie des « pratiques à médiation ».

Bien sûr les fondements de l’écoute clinique n’ont guère varié, intrin-
sèquement. L’écoute reste attachée à l’attention portée à l’associativité
des patients, un tel prescriptif engage l’identité même de la pratique
clinique. Elle est toujours attentive à la vie psychique inconsciente qui
cherche à se frayer un chemin à travers les méandres de l’expressivité
et de la narrativité des patients. Toujours sensible aux dimensions
transférentielles de la relation qui s’instaure lors de la rencontre clinique.

Mais l’écoute de l’associativité, de la vie psychique inconsciente, du
transfert sont-ils toujours de même nature, sont-ils toujours pensés avec
les mêmes schémas ou modèles ? C’est moins sûr. L’aspect formel des
paradigmes reste parfois le même alors que leur contenu peut parfois
profondément changer.

Par exemple la confrontation clinique non seulement avec les enfants,
où cette dimension était nécessairement présente dès l’origine, mais
avec les sujets souffrants de séquelles de traumas précoces, peu ou mal
intégrés et produisant un cortège divers de symptômes à expression cor-
porelle ou agie, contraint le clinicien à se mettre à l’écoute non seulement
des chaînes associatives verbales, mais aussi des formes polymorphiques
d’associativité. Celles-ci mêlent des fragments verbalisés à des actes, des
manifestations somatiques, affectives, une gestualité, des mimiques, etc.,
autant de formes potentiellement langagières, quand le clinicien peut
les entendre et entendre ce qu’elles tentent de transmettre des vécus et


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



372 CONCLUSION

éprouvés traumatiques. Confronté à cette polymorphie de l’expression,
l’écoute du clinicien se doit d’être polyphonique.

À considérer les choses de près, on s’avise que le modèle en est déjà
largement présent, dès l’origine, chez Freud pour qui le « langage » à
l’écoute duquel la pratique psychanalytique doit s’ajuster, ne saurait
se restreindre au seul langage verbal. Que l’on pense par exemple
au « langage du rêve » (Freud, 1913b) et aux formes narratives qui
l’accompagnent et sans lesquelles la pratique psychanalytique standard
ne saurait être ce qu’elle est. Mais Freud ne s’en tient pas seulement
aux langages des représentations de choses et à l’activité psychique en
représentations-choses, ce que J.-D. Vincent a proposé de nommer, dans
une belle trouvaille de formulation, « représentaction », il évoque aussi
les pantomimes présentes dans les accès hystériformes, ou encore les
formes « non complètement accomplies » des démences précoces (Freud,
1913b).

Certains post-freudiens, spécialisés dans la clinique de l’adulte, et
dans une transaction implicite avec les concepts de la psychiatrie, ont
eu tendance à penser que l’acte, le soma, la motricité n’étaient que
décharge, « passage à l’acte » ou même « recours à l’acte » pour les plus
modernes d’entre eux, plus « qu’acte de passage » ou encore « passage
par l’acte ». L’acte avait mauvaise presse et seules les formes prétendues
« bien psychisées » eurent droit de citer. La vie psychique fut alors
confondue avec la vie fantasmatique, les métaphores verbalisables, les
formes de la symbolisation secondarisée, au détriment de la complexité
des formes de l’expressivité humaine que Freud lui-même avait tôt
repérée et prises en compte. Le reste étant alors renvoyé aux formes
obscures du « non-psychique », renvoyé directement à la « bêtise » du
soma, au non-sens, sa valeur symbolique déniée, sa valeur historique
disparaissant dans le même mouvement.

L’un des effets de ces restrictions de définition sur l’écoute clinique
fut de produire des conditions d’écoute « déficitaires » ; les sujets ne
« psychisaient pas », ne « symbolisaient » pas, ou purement « défen-
sives » ; les sujets « déniaient » la différence, l’altérité, la réalité... On
n’écoutait plus en quoi ils tentaient de faire reconnaître à travers leur
mode de rapport transférentiel au clinicien un pan de leur expérience
sensorielle, un pan de leur histoire traumatique, une particularité de
leur être au monde, on les écoutait pour interpréter sans cesse leur
déni ou leur destructivité, leur défense contre la réalité, leur intolérance
à la frustration, leur mauvaise relation d’objet, leur évitement de la
castration, etc. Le clinicien n’était plus à l’écoute du « savoir non su
– inconscient — du sujet », il savait ce qu’il en était de la vérité de



Conclusion 373

l’Inconscient (alors pensé avec une majuscule et substantivé) du sujet, il
en était le garant supposé.

C’est bien face à l’échec plus ou moins étendu des pratiques fondées
sur de tels présupposés, et aussi parce qu’il est bien difficile de conserver
une position clinique uniquement centrée sur ce qu’il n’y a pas dans
le fonctionnement psychique du sujet, que les choses ne pouvaient
qu’évoluer.

L’utilisation du passé dans les paragraphes précédents relève bien sûr
d’un grand optimisme, et il est clair que cette position n’a pas disparu
des terrains de la pratique clinique et que le conflit qui oppose les tenants
de cette position traditionnelle et ceux qui cherchent à penser avec
bienveillance la clinique des limites et de l’extrême est encore d’actualité.
Mais il s’agit de chercher surtout à souligner là où les choses évoluent et
sous la pression de quels facteurs elles évoluent.

À côté de l’évolution de l’écoute de l’associativité, il a eu aussi
l’évolution de l’écoute du transfert et de ses enjeux.

Je viens de l’évoquer rapidement, le transfert peut n’être considéré
que comme la réédition d’une relation passée se reproduisant avec le
praticien au sein de la rencontre clinique. Mais il peut aussi être considéré
comme une tentative pour faire advenir ce qui n’a pu avoir lieu dans
les situations plus ou moins traumatiques de l’histoire, comme D.W.
Winnicott l’a fortement souligné. Bien sûr le transfert est complexe, il
est l’un et l’autre, mais il est aussi l’autre, la seconde évoquée. Il peut
alors être considéré non comme une « erreur » de l’historisation, une
simple « fausse liaison », mais comme une manière de tenter d’utiliser le
clinicien pour lui transmettre et lui faire partager des états du sujet non
reconnus et donc non intégrés, pour faire de lui le « miroir du négatif »,
le miroir de ce que sa vie psychique n’a pu s’approprier.

Dès lors les formes de vie psychique inconsciente se diversifient,
« inconscient » ne peut plus être un substantif il devient un simple
adjectif, dont Freud décrit la diversité dans l’introduction de l’article « Le
Moi et le Ça ». Il est étrange de voir encore maintenant des cliniciens se
recommander de « l’inconscient freudien » alors même que Freud dès
1923 s’en démarque nettement. Il précise alors « qu’on ne peut plus dire
l’inconscient, car il y en a plus d’un ». Et il définit alors trois formes
de la vie psychique inconsciente, celle qui est préconsciente, celle qui
résulte du refoulement, et celle qui « n’est pas susceptible de devenir
consciente » sous sa forme première et doit donc être transformée pour
le devenir.

Freud ouvre ainsi l’immense question des conditions et de la nature
des transformations nécessaires pour que puissent « devenir conscientes »

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



374 CONCLUSION

les formations en question, celles qui résultent des motions pulsionnelles,
celles qui se font connaître par les « représentants psychiques » (S. Freud,
P. Aulagnier, A. Green) premiers de la pulsion.

Derrière cette proposition de Freud c’est toute la théorie de la repré-
sentation symbolique qui est potentiellement bouleversée.

Pour dire vite, jusqu’alors la symbolisation est fondée à peu près
uniquement sur la perte, le deuil, l’absence, la castration et les diverses
formes du manque : on symbolise pour tenter de pallier le manque, pour
faire pièce aux formes et figures du négatif et de la négativité. Cela
implique une certaine posture du praticien, il occupe une position retirée
de la scène, il incarne l’absence perceptive à tenter de symboliser, avec
toutes les conséquences que l’on imagine sur les dispositifs cliniques
qu’il est tenté de configurer.

Mais s’il y a un pan entier de la vie psychique inconsciente qui n’est
pas et n’a pas été « susceptible de devenir conscient sous cette forme »
dans la vie du sujet, et qui doit donc être transformé pour le devenir dans
la rencontre clinique, le praticien ne peut continuer de se tenir dans une
position d’attente, en retrait. Ce qui n’a pu « devenir conscient » impose
un travail de transformation qui va nécessairement impliquer une donnée
nouvelle, le mode de présence et d’intervention du clinicien.

Ce qui était déjà inévitablement présent dans la pratique clinique
concrète – comment pouvait-il en être autrement ? – commence à devenir
formulable : le travail de symbolisation se fait aussi en présence de
l’autre, et même souvent en interaction avec lui, il se fait à deux ou à
plusieurs, symboliser n’est-ce pas « mettre et faire tenir ensemble », il
suppose des objets médiateurs, l’organisation conjointe de « langages ».

Mais la proposition de Freud implique plus qu’une évolution du
mode de présence du clinicien, elle implique aussi l’exploration d’autres
formes « plus primaires » de symbolisation. Elle implique un travail pour
faire passer de la matière première des « représentants de la pulsion »
et de l’expérience subjective, de ce qu’il nommait en 1896 la « trace
mnésique perceptive », aux représentations de choses et aux scénarios
représentatifs des fantasmes inconscients.

Il s’agit dès lors de repérer les formes du « représentant psychique
de la pulsion », première forme sous laquelle l’expérience subjective
de la vie pulsionnelle se fait connaître à la vie psychique et au sujet,
et de penser le travail nécessaire pour opérer sa transformation en
représentation de chose, pour faire le travail que l’appareil onirique du
patient n’est pas parvenu à faire, pour proposer des objets de médiations
facilitateurs de ce travail.



Conclusion 375

C’est bien l’une des grandes questions qui a animé les cliniciens
contemporains et post-freudiens, elle change considérablement la donne
de la pratique. Citons à cet égard quelques apports essentiels que je ne
fais qu’indiquer pour jalonner la problématique qu’ils configurent.

L’idée proposée par Lacan d’un « inconscient structuré comme un
langage », une fois dépassé le problème du substantif « Inconscient »,
avance la thèse d’un fonctionnement « langagier » de la vie psychique
inconsciente, elle invite à une théorie de la vie psychique fondamen-
talement organisée par des formes de langage et de messages, une
théorie de la vie psychique dans laquelle le sujet doit faire reconnaître
ses états internes pour les « symboliser ». Lacan n’a pas écrit, que je
sache, « est structuré comme et par le langage verbal ». Dès lors la
question de la mise en place de dispositifs ouvrant la possibilité d’utiliser
diverses formes de langage, différents médiums d’expression de ceux-ci
est inévitablement posée en pratique.

P. Aulagnier, D. Anzieu, G. Rosolato en France, parmi les plus connus,
W.R. Bion, D.W. Winnicott, M. Milner en Angleterre ont tous proposé
des contributions importantes à la compréhension de ce travail de « sym-
bolisation primaire », selon le terme générique que j’ai conceptualisé et
développé.

Les Anglo-Saxons ont insisté sur la place qu’occupe l’objet dans
ce premier travail, avec la notion de fonction α W.R. Bion a proposé
une fonction, certes abstraite mais néanmoins essentielle, pour situer
l’impact de l’objet dans la métabolisation première de l’expérience
affective et pulsionnelle. D.W. Winnicott, en introduisant l’idée du visage
de la mère et, au-delà, du mode de présence et de réponse maternelle,
comme « miroir » des premiers états du nourrisson puis du sujet donne
une forme concrète à la fonction α, il en fait une notion directement
utilisable en pratique. M. Milner complexifie la « fonction symbolisante
de l’objet » en introduisant la forme du médium malléable et donc de la
nécessaire plasticité des réponses dans les ajustements maternels ou plus
généralement de l’objet.

En France si le rôle de l’objet est plus ou moins formellement reconnu,
ce n’est pas sur son action que l’accent s’est principalement porté,
mais plutôt sur les formes émergentes de symbolisations. P. Aulagnier
a proposé l’exploration des formes premières de ce qu’elle a nommé
« pictogramme » et qui concernent les tout premiers processus qui
régulent la métabolisation de l’admission en soi ou du rejet hors de
soi. D. Anzieu a exploré pour son compte les « signifiants formels »
qui président aux mises en forme des premiers processus de saisis
des mouvements psychiques de base, aux premiers contenants des

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



376 CONCLUSION

transformations psychiques ou de leur échec. G. Rosolato s’est intéressé
quant à lui aux « signifiants de démarcation » grâce auxquels le sujet
tente de définir dedans et dehors... je ne reviens pas plus sur ces apports
déjà longuement évoqués dans notre manuel.

Il est dommage, mais ce n’était bien sûr guère possible pour diverses
raisons, que les différents auteurs cités ne se soient pas rencontrés
pour « faire la synthèse » de leurs apports réciproques. Cette synthèse
est souvent présente de fait dans les pratiques cliniques des cliniciens,
sans qu’ils aient une conscience toujours très claire de la nécessité
devant laquelle ils étaient de l’effectuer en pratique. Car il s’agit de
fait de croiser les repères proposés par Aulagnier, Anzieu, Rosolato,
qui concernent des processus psychiques dérivés des formes premières
de sensori-motricité et d’éprouvés corporels, et les travaux de Bion,
Winnicott, Milner centrés sur la place de l’objet dans la mise en place de
ces premiers processus, pour aboutir à l’idée que les premiers processus
de symbolisation, ceux de la « symbolisation primaire », se mettent en
place au sein des premières formes de rencontre entre l’infans et son
objet de référence, son « autre régulateur de soi », selon l’expression
de D. Stern, un autre des auteurs essentiels à cette synthèse, son objet
« médium malléable » premier.

La tentative pour faire tenir ensemble ces différents apports est l’un
des enjeux implicites de notre manuel, c’est l’une des conditions d’une
théorie de la médiation que nous avons essayé de dégager chemin faisant
dans notre élaboration à trois voix.

Le travail que nous avons présenté est issu des travaux du CRPPC
(Centre de recherche en psychopathologie et psychologie clinique) de
l’université Lyon 2 et de « l’observatoire » qu’il représente aussi bien sur
l’évolution des milieux de soin que sur celle des pratiques des cliniciens.
Comme il existe à l’université des temps d’élaboration de la position
clinique, et des groupes de réflexion et de recherche sur les pratiques
cliniques, les étudiants professionnels et jeunes chercheurs, viennent
régulièrement tenter d’élaborer avec nous aussi bien les pratiques insti-
tutionnelles auxquelles ils se trouvent confrontés, que les dispositifs de
rencontre clinique qu’ils tentent de mettre en œuvre. C’est en cela que
l’on peut parler « d’observatoire » de l’évolution des pratiques.

À cette première source de données s’ajoute celle qui est issue des
recherches doctorales.

Des praticiens soucieux de penser leur pratique et de fonder une
recherche clinique sur les dispositifs qu’ils ont mis au point, et dont
ils ont l’impression qu’ils présentent un intérêt compte tenu des résultats



Conclusion 377

qu’ils produisent, ou simplement désireux de mieux cerner les difficul-
tés auxquelles leur pratique les confronte, se tournent vers les divers
enseignants-chercheurs du CRPPC pour y trouver assistance dans leur
désir de recherche.

La situation est souvent celle de praticiens qui, las d’être en échec ou
en difficulté dans les formes traditionnelles de prise en charge, tentent de
« bricoler » ou d’inventer un dispositif plus ajusté et plus efficace pour
les sujets auxquels leur pratique les confronte. La plupart du temps les
tableaux cliniques auxquels ils sont confrontés relèvent des « situations
extrêmes et limites de la subjectivation » auxquelles les pathologies
narcissiques-identitaires qu’ils rencontrent les confrontent. Par patho-
logies narcissique-identitaires nous l’avons vu, il faut comprendre les
troubles narcissiques qui ont un effet sur la construction identitaire
des sujets, qui impliquent des troubles plus ou moins importants de la
distribution moi/non-moi, donc des troubles des limites ou des troubles
de base de la réflexivité.

Chez ces sujets, on constate des difficultés non seulement dans les
modes de symbolisation secondaire de l’expérience, mais aussi dans les
modes de symbolisation primaire et la difficulté dans l’organisation des
dispositifs cliniques est de savoir comment favoriser la reprise de ces
modes de symbolisation. Leur mode d’expressivité, leur « langue idio-
syncrasique », « parlent » des langages singuliers, des langages dans
lesquels l’expressivité mimo-gesto-tonico-posturale tient une grande
place, une expressivité dans laquelle la sensori-motricité est souvent
au premier plan, le corps toujours.

Pour trouver le moyen d’explorer avec eux les expériences subjectives
en souffrance de partage et d’intégration subjective, il fallait trouver un
moyen de « parler leur langue », de centrer l’attention clinique sur leurs
tentatives pour transmettre et mettre en forme le vif de ces expériences.
Le transfert direct de celles-ci dans des représentations de mots et
le langage verbal étant largement en échec, il fallait développer des
dispositifs qui tentaient de s’ajuster au plus près aux formes d’expres-
sivité dans lesquelles ils se sentaient suffisamment en sécurité. Il fallait
leur permettre de donner forme aux états psychiques singuliers qui les
traversent et hantent les alcôves de leur vie psychique.

À cette première difficulté s’ajoutait l’épineuse question de la gestion
du transfert. Potentiellement très intense, adoptant des formes extrêmes,
violentes, voire destructrices, à moins que, reculant devant l’effroi de
ces formes délirantes ou passionnelles, le sujet n’en sidère l’expression.
Dans les problématiques narcissiques-identitaires le transfert est difficile
à endurer, aussi bien par le clinicien que pour les sujets eux-mêmes, il

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



378 CONCLUSION

pose des problèmes de « survivance » tout à fait particuliers. Ceux-ci
sont encore augmentés quand il s’agit de pratiques institutionnelles,
de pratiques en service public avec tout ce que cela implique. Dans
ces conditions si l’on ne trouve pas le moyen d’en rendre tolérable le
déploiement et d’en rendre possible l’élaboration, le gel ou les ruptures
dans le processus sont fréquents. C’est là que l’utilisation des médiations
prend tout son sens.

C’est pour pallier la double difficulté et tenter de trouver une réponse
que nous venons de relever que les pratiques cliniques à médiation se
sont développées.

Mais avant d’examiner comment celles-ci tentent de répondre à ces
questions il nous faut dire quelques mots d’une question préalable que
nous n’avons pas eu l’occasion d’aborder au long de ce manuel.

Dans l’utilisation des médiations, il y a deux options, l’utilisation
des artistes qui débouchent sur les diverses formes « d’art-thérapie »,
l’utilisation des cliniciens qui débouchent sur les pratiques cliniques à
médiations.

L’option retenue dans notre laboratoire de recherche et dans nos
travaux est la seconde dans la mesure où nous pensons, à partir de
l’expérience, que l’utilisation du transfert mobilisé par les médiations –
utilisation essentielle pour garantir que la pratique obéit aux critères de
l’éthique clinique du soin, qu’elle reste centrée sur le développement de
l’appropriation subjective par les patients des pans de leur vie psychiques
non ou mal intégrées antérieurement –, suppose une pratique clinique
véritable et pas seulement une technique artistique.

C’est le rôle et la place donnée au processus transférentiel qui
conditionne le fait qu’une pratique sera véritablement « clinique » et
qu’elle pourra tenter de garantir une utilisation du processus transfé-
rentiel qui donne forme aux expériences en souffrance d’intégration
et rend possible leur symbolisation. Les pratiques dites d’art-thérapie
rencontrent nécessairement la question de l’expression artistique et tout
ce qu’elle implique et celle-ci ne peut éviter d’empiéter sur ce qui est la
tâche centrale du clinicien : faciliter l’élaboration et l’intégration de la
vie psychique.

Nous pouvons maintenant en venir à l’utilisation du transfert dans les
pratiques cliniques à médiations et à la manière proposée pour traiter
la difficulté que nous avons relevé plus haut concernant l’expression du
transfert dans les situations limites et extrêmes de la subjectivation.

Je ne reviens pas, sauf pour le rappeler brièvement, sur l’intérêt
des propriétés sensorielles de l’objet de médiation comme attracteur
et organisateur potentiel des particularités de l’expérience subjective



Conclusion 379

engagée, sur la manière dont dans la pratique clinique à médiation elle
permet de donner langage à ce qui restait inarticulé dans la psyché. Nous
l’avons suffisamment évoqué tout au long de ce travail. Mais je voudrais
souligner un autre point moins évoqué dans les pages qui précédent.

Dans les pratiques à médiation, une partie du transfert s’effectue sur
l’objet de médiation, c’est lui à qui est dévolu le rôle de matérialiser
la fonction « médium malléable » particulièrement difficile à endurer
pour le clinicien quand les formes du transfert s’effectuent « à boulets
rouges », pour reprendre l’expression de M. Fain, c’est-à-dire de manière
hallucinatoire ou quasi hallucinatoire mais aussi parfois tout aussi
« terrifiantes » pour les sujets et leur faisant courir le risque d’une grande
dépendance elle aussi effrayante.

La manipulation « impitoyable », selon la formule de D.W.Winnicott,
du médium est en effet infiniment moins dangereuse que celle d’un
autre-sujet, même si celui-ci se donne comme une forme de « médium
malléable », les craintes de représailles sont considérablement atténuées.
Dans tous les cas où l’écart entre l’objet et la représentation d’objet est
réduit à sa plus simple expression, tout jeu avec l’autre-sujet est dès
lors toujours menacé de collapsus. Le clinicien est à la fois l’objet à
symboliser et l’objet pour symboliser, et l’incertitude et le jeu entre
ces deux fonctions du clinicien ne peut guère se régler que si le sujet
tolère les paradoxes nombreux que cette situation génère. Or précisément
c’est là la difficulté principale que nous retrouvons dans les troubles et
souffrances identitaires. Offrir un objet de médiation c’est proposer que
l’ambiguïté se distribue sur deux scènes distinctes mais reliée car si le
médium endosse une partie du processus transférentiel, le clinicien est
toujours là, toujours présent à l’arrière-fond de l’utilisation du médium,
toujours présent pour assurer et garantir la fonction symbolisante de la
situation et du dispositif.

Une autre source de régulation du transfert tient dans le fait que les
médiations cliniques se pratiquent souvent en groupe qui offre une autre
médiation possible et une décondensation du processus transférentiel qui
peut se répartir par exemple sur les différents membres du groupe. Je
n’insiste pas plus sur ce point qui a été déjà et souvent bien exploré
dans notre manuel et les grands travaux sur la psychanalyse ou la
psychothérapie de groupe, sauf à souligner un point qui n’est pas
assez évoqué à mon goût à propos du groupe : la richesse donnée par
la pluralité. Le transfert est diffracté, mais la réponse au processus
transférentiel est, elle-aussi diffractée, ou plutôt elle est plurielle si l’on
est attentif à ce que cette pluralité puisse s’exprimer pleinement. Une telle
expérience, celle de la sortie hors de la réponse ou de « l’interprétation


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



380 CONCLUSION

unique », facilite aussi grandement l’expérience du « fait » psychique
qu’est la représentation, elle permet de faciliter le décollement de la
chose et de sa représentation, elle permet d’éprouver concrètement que
les faits psychiques sont « à interpréter » que le sens ne leur colle pas
après, qu’il peut avoir du jeu.

Par ailleurs, quand un groupe a pu dépasser les premiers moments
de l’instauration de son fonctionnement comme groupe clinique, qu’il
a dépassé les premières formes de rivalité, qu’il peut rentrer dans un
fonctionnement de solidarité que l’on ne retrouve que chez ceux qui
ont partagé une difficulté ou une détresse commune, j’ai souvent pu
remarquer alors combien les interventions et commentaires des différents
membres du groupe sur la production ou l’expression de l’un de ces
membres étaient riches d’une diversité qui débordaient largement ce que
le clinicien responsable du groupe pouvait espérer proposer.

Le groupe est porteur d’une double leçon, d’une part le transfert est
toujours, comme Freud l’avait clairement pressenti vers la fin de sa vie,
une « constellation transférentielle » complexe, d’autre part le travail
de « construction » requis par les premières formes de relance de la
symbolisation est toujours pluriel. Les théoriciens du groupe ont eu
le mérite de retrouver cette profonde leçon de Freud et de lui donner
un véritable statut pratique. Les productions et formations psychiques
sont toujours complexes, elles admettent toujours plus d’un sens, elles
s’explorent toujours à partir d’une diversité de points de vue. Cette
diversité est aussi ce qui permet d’éviter les pièges de la « pensée
unique » ou de « l’interprétation unique », les pièges de l’emprise du
sens donné par le seul clinicien. La crainte de la dépendance que l’on
retrouve souvent chez les patients présentant une souffrance narcissique-
identitaire importante comporte bien sûr un caractère défensif lié aux
expériences de déception narcissique de leur histoire, mais aussi une
« part de vérité », celle du danger du totalitarisme du fait de remettre sa
psyché entre les mains d’un seul.

Je terminerais cette conclusion par la question des liens entre média-
tions et symbolisation primaire.

Les formes de la symbolisation primaire, dont nous avons évoqué la
place importante dans l’évolution paradigmatique de la théorisation du
« devenir conscient » des « représentants psychiques de la pulsion et de
l’expérience », sont aussi souvent au centre du processus clinique qu’il
s’agit de promouvoir quand on travaille avec les pathologies narcissiques-
identitaires.

Les formes de la symbolisation primaires concernent des expériences
subjectives « précédant l’apparition du langage verbal » selon la formule



Conclusion 381

de Freud de Construction en analyse. Elles sont souvent sous-jacentes
aux formes de répétition compulsives auxquelles la clinique se confronte
alors, elles sont prises dans cette contrainte de répétition tant qu’elles
n’ont pas reçu un statut psychique qui leur permet de s’intégrer dans la
trame courante de la subjectivité, ce que Freud nomme « le cours des
événements psychiques » en 1911.

Or les représentants psychiques de la pulsion et de l’expérience,
forment la « matière première psychique » à partir de laquelle le travail
sur les médiations « matérialisées » va pouvoir s’effectuer, pour autant
qu’une affinité suffisante soit proposée par le médium aux formes de la
sensori-motricité qui les habitent. Le « transfert » des traces mnésiques
de l’expérience subjective en mal d’élaboration, dans la matière du
médium de la médiation repose en effet sur une affinité de propriétés
sensori-motrices. L’hallucination de l’expérience historique doit pouvoir
trouver à se loger dans une perception actuelle suffisamment analogue
pour y être accueilli. Suffisamment analogue, donc selon un processus
en « trouvé/crée » comme l’énonce D.W.Winnicott, mais pas totalement
analogue pour qu’un écart de travail soit possible et que le sujet ne
soit pas capté par la « magie » du processus, pas trop « séduit » par la
superposition.

De telles considérations ouvrent ce qui me paraît être l’un des grands
chapitres de la recherche actuelle sur les pratiques cliniques, le travail
d’exploration des divers médiums et de leurs propriétés « symboli-
santes ». Les divers chapitres que nous avons consacrés aux diverses
formes la médiation représentent une première étape de cette exploration.

Mais elles ouvrent aussi sur une reprise de la théorisation des « signi-
fiants formels », « pictogrammes » ou autres « signifiants de démarca-
tion » que nous avons déjà évoqués plus haut et de leur mode de présence
dans les productions issues des pratiques à médiations. À l’écoute des
gestes, mouvements, formes, produites en lien avec les médiations
matérialisées, on constate en effet que les processus sensori-moteurs
décrits par les auteurs qui se sont penchés sur les formes primaires
de symbolisation, se « matérialisent » eux aussi dans le processus de
création en lien avec le médium. La main donne forme matérielle aux
divers signifiants, aux divers processus psychiques impliqués dans la
symbolisation primaire. « Rien n’est dans la pensée qui ne fut d’abord
dans les sens » avançait Locke, « si ce n’est la pensée elle-même »
nuançait cependant Leibnitz.

Notre travail montre, comme Freud l’avait largement pressenti, que
les processus de pensée ont aussi besoin de « passer par les sens », non
pour exister bien sûr, mais pour devenir appropriable et symbolisable.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



382 CONCLUSION

La pensée et ses processus, et même ses premiers processus, les plus
élémentaires, doivent aussi pouvoir être auto-représentés, c’est sans
doute l’une des leçons importantes de la transitionnalité.

Encore une dernière remarque sur la pratique clinique auprès des sujets
souffrants de pathologies narcissiques-identitaires et la manière dont
cette clinque force les cliniciens à évoluer dans leur mode de présence et
d’intervention. Deux considérations me permettront de conclure sur ce
point.

Quand les études de psychologie ou la formation d’analyste on
enseignait volontiers à être le plus neutre possible, discret, effacé. Les
cliniciens ont beaucoup appris à cette école et utilisent encore dans une
partie encore importante de leur pratique ces préceptes.

Mais l’expérience leur a aussi appris que le maintien de cette atti-
tude technique face à des sujets dont l’environnement premier n’a pas
suffisamment bien joué son rôle de miroir premier de l’être, posait
beaucoup de problèmes et qu’il y avait des exceptions aux règles alors
transmises. Une attitude trop « neutre » est vécue par ces patients comme
indifférente, elle reproduit les conditions d’un environnement premier
insensible, ou peu empathique, elle ne permet pas aux sujets de ressentir
que leurs expériences peuvent être partagées par un autre, ce qui est l’une
des conditions de leur symbolisation. Dans ses « principes d’analyse
transitionnelle », D. Anzieu a fortement souligné l’importance d’être
alors là « en première personne ».

On enseignait aussi que les formes de la psychopathologie tenaient
dans un manque à accepter la différence, différence des sexes, des
générations, différence entre la sexualité infantile et la sexualité adulte, et
ce sont encore des repères essentiels. Mais l’exploration clinique a aussi
montré qu’avant que la différence ne soit signifiante il fallait d’abord que
l’autre apparaisse comme un « semblable », un Nebenmensch comme
l’écrit Freud en 1921.

Quand la souffrance narcissique est au premier plan, quand les formes
de la différence paraissent attaquées, voire déniées, c’est bien souvent
que l’autre n’a pas été suffisamment d’abord découvert comme un
semblable, et c’est d’abord à ce niveau que l’effort doit être porté.

Ces deux remarques ont conduit les cliniciens à modifier leur attitude
technique quand ils sont en butte aux modalités de transfert présentes
chez les sujets souffrants de troubles identitaires.

D’une part ils sont souvent conduits à « s’animer » en séance, à
souligner par des mimiques, une gestuelle, une posture, leur participation
émotionnelle au mode de présence des patients, il leur arrive même de
« théâtraliser » discrètement l’impact qu’ils peuvent avoir sur son état



Conclusion 383

interne et son empathie. Souvent le clinicien montre « en miroir », ou
en « double » ce qu’il perçoit de leur état interne, alors qu’eux-mêmes
semblent ne pas le percevoir, il peut être le « miroir du négatif » de
ce qu’ils n’arrivent pas à exprimer. Il essaye ainsi de leur permettre
de trouver maintenant la « fonction miroir » et la « fonction médium
malléable » qui leur a été historiquement défaillante. Comme A. Green
l’a fortement marqué d’une formule choc, « le clinicien doit fournir
maintenant ce qui aurait dû être la réponse historique de l’objet ».

Du coup les conditions de la pratique mais aussi celles des dispositifs
s’en trouvent pas mal modifiées, l’ajustement aux « besoins du moi »
passant sur le devant de la scène. De ceux-ci je rappellerais simplement
qu’ils concernent tout ce dont le moi du sujet a besoin pour faire son
travail de symbolisation, d’appropriation subjective et d’intégration du
vif de son expérience subjective. Et c’est la prise en compte des « besoins
de moi » qui règle souvent maintenant la manière dont le clinicien doit
penser et construire les dispositifs cliniques avec lesquels il travaille. En
n’oubliant pas cependant que le « sur-mesure » nécessaire s’accommode
très bien assez souvent d’une forme de « mesure industrielle », d’une
forme de « prêt à porter ». Il n’y a pas lieu non plus de tout changer
quand le standard convient suffisamment bien, les changements les
plus essentiels étant quand mêmes les changements dans la disposition
d’esprit du praticien.



Bibliographie

ANZIEU D. (1978). Le groupe et l’incons-
cient, Paris, Dunod.

ANZIEU D (1979), La démarche de
l’analyse transitionnelle en psychana-
lyse individuelle, in Crise, Rupture
et dépassement, p. 184-215, Dunod,
Paris.

ANZIEU D. (1987), Les signifiants for-
mels et le moi-peau, Les enveloppes
psychiques, Paris, Dunod, p. 1-22.

ANZIEU D. (1981). Le corps de l’œuvre,
Paris, Gallimard.

ANZIEU D. (1985). Le Moi-Peau, Paris,
Dunod.

ANZIEU D. (1989). « Note pour l’échelle
de symbolisation », dans B. Chou-
vier et al. (dir.), Matière à symbolisa-
tion, Paris, Delachaux et Niestlé, 2000,
p. 13-16.

ANZIEU D. (1996). Créer/Détruire, Paris,
Dunod.

ARTAUD A. (1935). Le théâtre et son
double, in Antonin Artaud. Œuvres,
Paris, Quarto Gallimard, 2004

ASSOUN P. L. (1996). Littérature et Psy-
chanalyse, Paris, Ellipses, éd. Marke-
ting.

ATTIGUI P. (2012). Jeu, transfert et psy-
chose. De l’illusion théâtrale à l’es-
pace thérapeutique, Paris, Dunod.

AULAGNIER P. (1970). « Aspects théo-
riques des perversions », in coll.
Sexualité Humaine, Paris, Aubier-
Montaigne, 215-229.

AULAGNIER P. (1986). « Le droit au
secret, condition pour pouvoir pen-
ser », 219-238, « Du langage pictural
ou langage de l’interprète », 329-358,
in Un interprète en quête de sens,
Paris, Ramsay.

AVELINES C., CHOUVIER B., « Humour
et groupe chez les enfants ; présen-
tant des troubles limites à la latence »,
Revue de psychothérapie psychanaly-
tique de groupe 1/2012 (n° 58), p. 171-
186.

BALIER C. (1988), Psychanalyse des com-
portements violents, Paris, PUF.



Bibliographie 385

BALIER C. et coll. (2005). La violence en
abyme, Paris, PUF.

BARNES M. (1973), Un voyage à travers
la folie, 1976, Paris, Le Seuil.

BARREY J.-C. (2000), « L’éthologie
équine au service de la thérapie avec
le cheval », in Thérapies avec le che-
val sld R. de Lubersac, Vincennes, Éd
FENTAC, 35/98.

BARREY J.-C. (2004). « Soyons
clairs... », L’Éperon, décem-
bre 2003/janvier 2004.

BELAKHOVSKY C., JOUBERT C., (2004).
« Photolangage : un espace de jeu pour
remobiliser la psyché », in Sudres J.-
L. et coll., La Personne âgée en art-
thérapie, Paris, 2003.

BERKE J. (1971). Mary Barnes, un
voyage à travers la folie, trad. fr., Paris,
Le Seuil, 1973.

BETTELHEIM B. (1976), Psychanalyse
des contes de fées, Paris, Robert Laf-
font.

BION W.R. (1958), « L’hallucination »,
in Réflexion faite, trad. fr., Paris, PUF,
1983, p. 75-96.

BION W.R. (1959), « Attaques contre les
liens », Nouvelle Revue de psychana-
lyse, trad. fr., n° 25, 1982, p. 285-298.

BION W.R. (1961). Recherches sur les
petits groupes, trad. fr., Paris, PUF,
nouv. éd. 1982

BION W.R. (1962a) « Une théorie de l’ac-
tivité de pensée », in Réflexion faite,
trad. fr., Paris, PUF, 1983, p. 125-135.

BION W.R. (1962b), Aux sources de l’ex-
périence, trad. fr., Paris, PUF, 1979.

BION W.R. (1965), Transformations, trad.
Fr., Paris, PUF, 2002.

BION W.R. (1963), Éléments de la psy-
chanalyse, trad. fr., Paris, PUF, 1979.

BION W.R. (1967), Réflexion faite, Paris,
PUF, 1983.

BION W.R. (1970), L’Attention et l’Inter-
prétation, trad. fr., Paris, Payot, 1974.

BIRRAUX A. (1994). Le corps adolescent,
Bayard, réédit. 2004.

BLEGER J. (1967). Symbiose et ambi-
guïté, trad. fr., Paris, PUF, 1981.

BOLLAS CH. (1989), « L’objet transfor-
mationnel », Revue française psycha-
nalyse, n° 4, 1181-1199.`

BOTELLA C. et S. (2001a). La Figurabi-
lité, Paris, Delachaux et Nieslé.

BOTELLA C. et S. (2001b). « Figurabi-
lité et régrédience », in Rev. Franç.
Psychanal, Paris, PUF, 4/2001, 1149-
1239.

BRETON A. (1953). « L’art des fous, la
clé des champs », in La Clé des
champs, Paris, Pauvert, 1985, 224-
227.

BROUSTRA J. (1987). Expression et Psy-
chose, Paris, ESF.

BROUSTRA J. (1996). L’Expression. Psy-
chothérapie et création, Paris, ESF.

BROUSTRA J. (2000). Abécédaire de
l’expression, Ramonville Saint-Agne,
Érès.

BRUN A. (1997). « Traces de souffrance
dans une écriture de l’originaire »,
Topique, « Définir les souffrances »,
62, p. 75-87.

BRUN A. (1999a). Henri Michaux ou le
corps halluciné, Paris, Le Seuil, coll.
« Les empêcheurs de penser en rond ».

BRUN A. CADOUX B. (1999b), « Quand
l’écriture s’en mêle... Traces des
contre-transferts dans un atelier d’écri-
ture », in Actes des journées du COR,
Objets et contre-transfert, hôpital
Imbert, Arles 1995, 109-134BRUN A.
(1999b). « L’alcoolique travaillé au
corps par l’écriture dans un dispositif
groupal », Perspectives psychiatriques,
vol. 38, n° 5, p. 400-408.


D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



386 BIBLIOGRAPHIE

BRUN A. (2001), Atelier d’écriture et problématique adolescente,
Psychologues et psychologies, « Ecriture et groupes », n° 162,
nov./déc. 2001, p. 9-20.

BRUN A. (2002a). « Atelier d’écriture
et problématique adolescente », Adoles-
cence, Le Récit et le Lien, t. 20, n° 2, prin-
temps, Paris, GREUPP, p. 391-403.

BRUN A. (2002b). « Médiation pictu-
rale et psychose : une réactualisation de
l’originaire », in B. CHOUVIER et coll.,
Les Processus psychiques de la médiation,
Paris, Dunod, 247-275.

BRUN A. (2002c), « Corps et écriture à
l’adolescence », in N. Dumet et G. Broyer,
Cliniques du corps, Lyon, PUL, p. 195-
205.

BRUN A. (2004), « Groupe thérapeu-
tique de peinture et réalité du lien précoce
à l’objet », Revue de psychothérapie psy-
chanalytique de groupe, n°41, Ramonville
Saint Agne, Érès, 167-176.

BRUN A. (2005). « Le travail de l’ar-
chaïque par la médiation picturale dans la
psychose », Cliniques méditerranéennes,
n° 73, 271-289.

BRUN A. (2005), « Historique de la
médiation artistique dans la psychothé-
rapie psychanalytique », Psychologie cli-
nique et projective, n°11, Paris, Société du
Rorschach et des Méthodes Projectives de
Langue Française, 323-344.

BRUN A. (2007), Médiations thérapeu-
tiques et psychose infantile, Paris, coll.
Psychismes, Dunod, 283 p. Réédit. revue
et augmentée en 2010, 335p.Traduit en
espagnol « Mediaciones terapeuticas y
psicosis infantil », Barcelone, éd. Herder,
2009, 413 p.

BRUN A. (2009). « Corps, création et
psychose, à partir de l’œuvre d’Antonin
Artaud », Cliniques méditerranéennes,
81,16-27.

BRUN A. (dir.) (2011), Les Média-
tions thérapeutiques, Toulouse, Érès, coll.
« Carnet psy ».

BRUN A. (2012a), « La médiation thé-
rapeutique du conte dans la psychose
infantile et dans l’autisme » in Contes
et divans, Dir. R. Kaës, réédit 2012, p
193-214.

BRUN A. (2012b), « Approche des
processus créateurs dans le domaine artis-
tique », in Traité sur la sublimation, Dir.
S. De Mijolla-Mellor, Paris, PUF, 323-
336.

BRUN A., Lecas H. (2012). « Groupe
thérapeutique à médiation sensorielle
olfactive en milieu carcéral », Psycholo-
gies, n° 2/2012.

BRUN A. (2012), « Groupe thérapeu-
tique d’écriture en situation extrême, la
prison, avec des pathologies extrêmes de
l’agir », in V. Estellon, F. Marty et coll.,
Cliniques de l’extrême, Paris, Armand
Colin.

BUFFARD S. (1973) : Le froid péniten-
tiaire, Paris, Seuil.

BULLINGER A. (2004) Le Dévelop-
pement sensori-moteur de l’enfant et ses
avatars, PUF.

BULLINGER A. (2009). Le Carnet
PSY, n° 139, 8.

BULLINGER A. (2011). « L’animal
familier », Le Divan familial, 1, n° 26.

CADOUX B. (1999). Écritures de la
psychose, Paris, Aubier-Montaigne.

CAHN R. (1998), L’adolescent dans la
psychanalyse : l’aventure de la subjecti-
vation, Paris, PUF.

CAÏN J. et A. (1982). « Freud absolu-
ment pas musicien », in MIJOLLA A. DE

et al., Psychanalyse et musique, Paris, Les
Belles Lettres, 91-137.

CASTORIADIS-AULAGNIER P. (1975).
La Violence de l’interprétation, Paris,
PUF.



Bibliographie 387

CHARCOT J.-M., RICHER P. (1887).
Les Démoniaques dans l’art, prés.
P. Fédida et G. Didi-Huberman, Paris,
Delahaye et Lecrosnier, rééd. Paris,
Macula, 1984.

CHARCOT J.-M., RICHER P. (1889).
Les Difformes et les malades dans l’art,
Paris, Lecrosnier et Babé.

CHARTIER D. (1993). « Art-
thérapie », in J. POSTEL (éd), Diction-
naire de psychiatrie et de psychopatholo-
gie clinique, Paris, Larousse, 65-69.

CHIANTARETTO J. F. (1999). Écriture
de soi et trauma, coll. Psychanalyse, Paris,
Anthropos.

CHOUVIER B. (1988). « Le monde
en négatif ou les géographies imagi-
naires : de quelques inventions de pays
et de peuples chez Beckett, Borges et
Michaux », in Guillaumin J. et coll., Pou-
voirs du négatif dans la psychanalyse et
la culture, 177-194.

CHOUVIER B. (1997). « La capacité
symbolique originaire », in P. ROMAN

et coll., Projection et symbolisation chez
l’enfant, Presses universitaires de Lyon,
p. 15-25.

CHOUVIER B. (1998). « Rosemary’s
baby : l’étrange attente d’un bébé », in
Mellier D., Rochette J. (et col.), Le Bébé,
l’Intime et l’Étrange, Toulouse, Érès, p.
95-110.

CHOUVIER B. et coll. (1998). Symbo-
lisation et processus de création, Paris,
Dunod.

CHOUVIER B. (2000). « Représenta-
tion », in D. Houzel et al. (dir.), Diction-
naire de psychopathologie de l’enfant et
de l’adolescent, Paris, PUF, p. 634-639.

CHOUVIER B. et coll. (2002a). Matière
à symbolisation, Lausanne, Delachaux et
Niestlé.

CHOUVIER B. (2002b). « Une ren-
contre entre psyché et matière », in

CHOUVIER B. (dir.), Matière à symbolisa-
tion : art, création et psychanalyse, Lau-
sanne, Delachaux et Niestlé, 7-9.

CHOUVIER B. (2002c). « La symbo-
lique des substances primaires en psycho-
thérapie de l’enfant », in CHOUVIER B.
(dir.), Matière à symbolisation : art, créa-
tion et psychanalyse, Lausanne, Dela-
chaux et Niestlé, 103-135.

CHOUVIER B. et coll. (2002d). Les
Processus psychiques de la médiation,
Paris, Dunod.

CHOUVIER B. (2003). « Objet média-
teur et groupalité », Revue de psychothé-
rapie psychanalytique de groupe 2003/2 -
no 41, 15-27.

CHOUVIER B., ROUSSILLON R.
(2006). La Temporalité psychique. Psy-
chanalyse, mémoire et pathologies du
temps, Paris, Dunod.

CHOUVIER B. (2007). « Dynamique
groupale de la médiation et objet uni-
clivé », in P. Privat et D. Quélin-
Souligoux, Quels groupes thérapeu-
tiques ? Pour qui ?, Toulouse, Érès, 19-
32.

CHOUVIER B., REY B. (2011).
« Modelage et psychose : une clinique
de la groupalité dans ses fondements
archaïques et sensoriels », Revue de psy-
chothérapie psychanalytique de groupe
2011/2 - n° 57, 65-77.

CLÉMENT R. (1993). Parents en souf-
france, Paris, Stock-Laurence Pernoud.

CLOTTES J. et LEWIS-WILLIAMS D.
(2001), Les Chamanes de la préhistoire,
Paris, La Maison des roches.

CORCOS M., FLAMENT M., JEAM-
MET Ph. (2004), Les Conduites de dépen-
dance, Paris, Masson.

COSNIER J. (1998) Le Retour de Psy-
ché, Paris, Desclée de Brouwer, 1998.

DAWSON G., TOTH K., ABBOTT R.,
OSTERLING J., MUNSTON J., ESTES A.
et al. (2004), « Early Social Attention

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



388 BIBLIOGRAPHIE

Impairments in Autism : Social Orien-
ting, Joint Attention, and Attention to Dis-
tress », Developmental Psychology, 40, 2,
271-283.

DECETY J. (2002) « Naturaliser l’em-
pathie », L’Encéphale, 28, 9-20, 2002.

DECETY J. (2004) « L’empathie est-
elle une simulation mentale de la subjec-
tivité d’autrui ? », in A. Berthoz, G. Jor-
land (éd.), L’Empathie, Paris, O. Jacob.

DELARUE P., TENEZE M.-L. (2002),
Le Conte populaire français, Paris, Mai-
sonneuve et Larose.

DENIS P. (2001), « L’excitation à la
période de latence », Enfances & Psy, 2,
n° 14, p. 77-83.

DIDEROT D. (1875-1877), Le Para-
doxe du comédien, in Œuvres complètes,
t. VIII, Paris, Garnier, Paris, p. 361-423.

DOLTO F. (1971). Le Cas Dominique,
Paris, Le Seuil.

DONNET J.-L. (2005), La Situation
analysante, Paris, PUF.

DONNET J.-L., GREEN A. (1973),
L’Enfant de ça, Paris, Éditions de Minuit.

Enfances & Psy 2/2007 (n° 35),
« L’enfant et l’animal ».

DUBOIS A.-M., MIQUERALENA M.,
POMMERET N. (2001). « Art-thérapies »,
Encycl. Méd. Chir., Paris, Éditions scien-
tifiques et médicales Elsevier SAS, Psy-
chiatrie, 37-820-B-60.

DUEZ B. 2002. « Deux conditions de
figurabilité de la médiation : le transfert
topique et l’obscénalité », in B. CHOU-
VIER et al. (dir.), Les Processus psy-
chiques de la médiation, Paris, Dunod,
p. 129-150.

EHRENZWEIG A. (1967), L’ordre
caché de l’art, tr. fr. Paris, Gallimard,
1974.

ENGELMAN E. (1938-1976), La Mai-
son de Freud, Paris, Le Seuil (1979).

ENRIQUEZ M. (1978). « L’indicible et
l’écriture », Topique, n° 21, mars 1978,
47-66, repris dans La Souffrance et la
Haine, Paris, Dunod, 2001, 201-219.

FAIRBAIRN R. (1940). « Les facteurs
schizoïdes dans la personnalité », Nou-
velle Revue de psychanalyse, n° 10, 1974,
35-55, NRF.

FERENCZI S. (1919), « La psycholo-
gie du conte », in Psychanalyse II, Paris,
Payot.

FERRARA C. et HILL S. (1980), « The
Responsiveness of Children with Autism
to the Predictability of Social and Non-
Social Toys », Journal of Autism and
Developmental Disorders, 10, 1, 51-57.

FLEURY V. (2006), De l’œuf à l’éter-
nité : le sens de l’évolution, Paris, Flam-
marion.

FLORENCE J. (1997). Art et thérapie,
liaison dangereuse ?, Bruxelles, Facultés
universitaires Saint-Louis.

FOUCAULT M. (1972). Histoire de la
folie à l’âge classique, chapitre « Méde-
cins et malades », Paris, Gallimard,
p. 316-360.

FREUD A. (1945). Le Traitement psy-
chanalytique des enfants, Paris, PUF,
1955.

FREUD S. (1891) Contribution à la
conception des aphasies, trad. fr., Paris,
PUF 1983.

FREUD S. (1895), Esquisse d’une psy-
chologie scientifique, Paris, PUF (1998).

FREUD S. (1897-1902). Aus dem lan-
fangen der Psychoanalyse (trad. fr., Nais-
sance de la psychanalyse), Paris, PUF,
1956.

FREUD S. (1900). Die Traumdeutung,
G. W., II-III, 1-642 (trad. fr., L’Interpréta-
tion des rêves), Paris, PUF, 1967.

FREUD S. (1905a). « Bruchstück einer
Hysterie-Analyse », G.W. V, 161-286,



Bibliographie 389

(trad. fr., « Fragment d’une analyse d’hys-
térie (Dora) »), Cinq psychanalyses, Paris,
PUF, 1954, 1-91.

FREUD S. (1905b). « Drei Abhandlun-
gen zur Sexualtheorie », G. W., V, 27, 33-
145, (trad. fr., Trois Essais sur la théorie
de la sexualité), Paris, Gallimard, 1962.

FREUD S. (1905c), Le Mot d’esprit et
sa relation à l’inconscient, Paris, Galli-
mard.

FREUD S. (1907). Der Wahn und die
Traüme in W. Jensens « Gradiva », G. W.,
VII, 29-122, trad. fr., Le Délire et les rêves
dans la Gradiva de Jensen, précédé de
Gradiva fantaisie pompéienne, NRF, Paris,
Gallimard, 1986.

FREUD S. (1908). Der Dichter und das
Phantasie, G. W., VII, 213-233, trad. fr.,
« Le créateur littéraire et la fantaisie », in
L’Inquiétante étrangeté et autres essais,
Paris, NRF, Gallimard, 1985, 29-46.

FREUD S. (1909). « Le roman familial
des névrosés », in Névrose, psychose et
perversion, Paris, PUF, 1973, p. 157-160.

FREUD S. (1910a). « Eine Kindheit-
serinnerung des Leonardo Da Vinci »,
G.W. VIII, 127-211, trad. fr. Un souve-
nir d’enfance de Léonard de Vinci, Paris,
Gallimard, 1927.

FREUD S. (1910b). Über Psychoana-
lyse. Fünf Vorlesungen, G. W. VIII, 1-60,
trad. fr. « Cinquième conférence », in Sur
la psychanalyse. Cinq conférences, Paris,
Gallimard, 1991.

FREUD S. (1911), Résultats, idées,
problèmes, Paris, PUF.

FREUD S. (1911). « Formulierungen
über die zwei Prinzipien des psychischen
Geschehens », G. W. VIII, 230-238, trad.
fr., « Formulations sur les deux principes
du cours des événements psychiques »,
in Résultats, idées, problèmes, t. I, Paris,
PUF, 1984, 135-143.

FREUD S. (1911). « Remarques psy-
chanalytiques sur l’autobiographie d’un

cas de psychanalyse », in Cinq Psychana-
lyses, Paris, PUF, 1984, 12e éd.

FREUD S. (1913a). Totem und Tabu, G.
W. IX, trad. fr. Totem et tabou, Paris, PUF,
1998.

FREUD S. (1913b). « Das Interesse an
der Psychoanalyse », G. W. VIII, 389-
420, trad. fr., « L’intérêt de la psychana-
lyse », in Résultats, idées, problèmes, t. I,
Paris, PUF, 1984, 187-213.

FREUD S. (1914a). « Der Moses des
Michelangelo », G. W. X, 172-201, trad.
fr. « Le Moïse de Michel-Ange », in L’In-
quiétante Étrangeté et autres essais, Paris,
Gallimard, 1985, 83-125.

FREUD S. (1914b). « Zur Einführung
des Narzissmus », G. W. X, 137-170, trad.
fr., « Pour introduire le narcissisme », in
La Vie sexuelle, Paris, PUF, 1985, 81-105.

FREUD S. (1915a), « Triebe und
Triebxchicksale », G W X, 210-232, trad.
fr., « Pulsion et destin des pulsions », in
Métapsychologie, Paris, Gallimard.

FREUD S. (1915b), « Metapsycholo-
gische Ergänzung zur Traumlehre », GW
X, 412-426, trad. fr., « Complément méta-
psychologique à la théorie du rêve », in
Métapsychologie, Paris, Gallimard.

FREUD S. (1915). « Trauer und Melan-
cholie », GW X, trad. fr., « Deuil et
mélancolie », in Métapsychologie, Paris,
Gallimard, coll. « Idées », 1978, 147-174.

FREUD S. (1916), « Criminels par sen-
timent de culpabilité », in L’Inquiétante
Étrangeté et autres textes, Paris, Galli-
mard.

FREUD S. (1919), Essais de psychana-
lyse appliquée, Paris, Gallimard, 1982

FREUD S. (1919). « Das Unheim-
liche », GW XII, 229-268, trad. fr., « L’in-
quiétante étrangeté », in Freud S., Essais
de psychanalyse appliquée, Paris, Galli-
mard, 1971, p. 163-211.

FREUD S. (1922). « Lettre de Freud à
Arthur Schnitzler du 14 mai 1922 », trad.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



390 BIBLIOGRAPHIE

fr. in Correspondance, Paris, Gallimard,
p. 370.

FREUD S. (1923). « Das Ich und das
Es », G. W. XIII, 237-289, trad. fr. « Le
moi et le ça », in Essais de psychanalyse,
Paris, Payot, 1981, 219-275.

FREUD S. (1924). « Kurzer Abriss der
Psychoanalyse », G. W. XIII, 405-427,
trad. fr. « Petit abrégé de psychanalyse »,
in Résultats, idées, problèmes, t. II (1921-
1938), Paris, PUF, 1984, 97-117.

FREUD S. (1925). « Die Verneinung »,
G. W. XIV, 11-15, trad. fr., « La néga-
tion », in Résultats, idées, problèmes, t. II
(1921-1938), Paris, PUF, 135-139.

FREUD S. (1925b) « Note sur le Bloc-
notes magique », in Résultats, Idées, Pro-
blèmes, t. II, Paris, PUF, 1985, 119-125.

FREUD S. (1926). « Psycho-
Analysis », G. W. XIV, 299-307, trad. fr.,
« Psycho-Analysis », in Résultats, idées,
problèmes, t. II (1921-1938), Paris, PUF,
1984, 153-160.

FREUD S. (1937). « Konstruktionen in
der Analyse », G. W. XVI, 43-56, trad. fr.,
« Constructions dans l’analyse », in Résul-
tats, idées, problèmes, t. II (1921-1938),
Paris, PUF, 1985.

FREUD S. (1938), « Le clivage du moi
dans le processus de défense », in Résul-
tats, idées, problèmes, Paris, PUF.

FREUD S. (1938). « Abriss der Psy-
choanalyse », G. W. XVII, 63-138, trad.
fr. Abrégé de psychanalyse, Paris, PUF,
1949.

FREUD S. (1948). Selbstdarstellung,
trad. fr. Sigmund Freud présenté par lui-
même, Paris, Gallimard, 1984.

FRITH C.D. (1992), Neuropsycholo-
gie cognitive de la schizophrénie, trad.
B. Pachoud et C. Bourdet, Paris, PUF,
1996.

FRITH C.D. (1992). The Cognitive
Neuropsychology of Schizophrenia, Hove,
Lawrence Erlbaum, 1992.

GADDINI E. (2001). L’Imitation, Paris,
PUF.

GAVAZZI A. (2006). « Un film à la
famille. Film de famille : actions, réac-
tions, fonctions », Synapse, n° 228, p. 39-
46.

GERGELY G (2003) « Naissance de
la capacité de régulation des affects », in
Prendre soin du jeune enfant, Toulouse,
Érès.

GEORGIEFF (2007). « Neurosciences
en psychopathologie : une psychopatholo-
gie plurielle », in ROUSSILLON R. et al.,
Manuel de psychologie et de psychopatho-
logie clinique générale, Paris, Masson, p.
507-553.

GEORGIEFF N. (2007). Qu’est-ce
que l’autisme ?, Paris, Dunod, coll.
« Topos ».

GIMENEZ G. (2002). « Les objets de
relation », in CHOUVIER B. et al., Les
Processus psychiques de la médiation,
Paris, Dunod, 81-102.

GODIN C. (1997). La Totalité, Paris,
Champ Vallon.

GREEN A. (1970), « Répétition, diffé-
rence, replication », Revue française de
psychanalyse, 34, PUF.

GREEN A. (1972), « Note sur le pro-
cessus tertiaire », Revue française de psy-
chanalyse, 36, 407-411, PUF.

GREEN A. (1973), « On negative capa-
bility, a critical review of W.R. Bion’s
attention and interpretation », Internation-
nal Journal of Psychoanalysis, 1973, 54,
p. 115-119.

GREEN A. (1973b), Le Discours
vivant, Paris, PUF.

GREEN A. (1974), « L’analyste, la
symbolisation et l’absence », Nouvelle
Revue de psychanalyse, 10, 225-252.

GREEN A. (1983), Narcissisme de vie,
narcissisme de mort, Paris, Éd. de Minuit.



Bibliographie 391

GREEN A. (1984), Le Langage dans
la psychanalyse, Paris, Les Belles Lettres.

GREEN A. (1988), « La pulsion et l’ob-
jet », préface à Brusset, Psychanalyse du
lien, Paris, Le Centurion, p. I-XX.

GREEN A. (1990), La Folie privée.
Psychanalyse des cas limites, Paris, Galli-
mard.

GREEN A. (1992). La Déliaison, Paris,
Les Belles Lettres.

GREEN A. (1993), Le Travail du néga-
tif, Paris, Éd. de Minuit.

GREEN A. (1999), « Sur la dis-
crimination et l’indiscrimination affect-
représentation », Revue française de psy-
chanalyse, LXIII, n° 1, 217-272, Paris,
PUF.

GREEN A. (2000). « La position pho-
bique centrale », Revue française de psy-
chanalyse, 64, (3), 743-771.

GREEN A. (2002), La Pensée clinique,
Paris, Odile Jacob.

GUÉRIN C. (1992). « L’objet de rela-
tion ou la transparence de l’obstacle, à
propos du film de Wim Wenders Paris,
Texas », Actes des journées d’études du
COR : Objet culturel, travail psychique,
Arles, hôpital Joseph-Imbert, 117-147.

GUÉRIN C. 2000. « Perspective inter-
subjective dans l’échelle des symbolisa-
tions », in B. CHOUVIER et al. (dir.),
Matière à symbolisation, Paris, Delachaux
et Niestlé, p. 17-21.

GUILLAUMIN J. (1983). « La souf-
france travaillée par la pensée dans l’écri-
ture », in Souffrance, plaisir, pensée,
Paris, Les belles lettres.

GUTTON P. (1991). Le pubertaire,
Paris, PUF.

HAAG G. (1984), « Autisme infan-
tile précoce et phénomènes autistiques.
Réflexions psychanalytiques », La Psy-
chiatrie de l’enfant, vol. XXVII, fasc. 2,
p. 293-354.

HAAG G. (1985a). « De l’autisme à
la schizophrénie chez l’enfant », Topique,
n° 35-36, Paris, Épi, 47-66.

HAAG G. (1986) « Hypothèse sur la
structure rythmique du premier conte-
nant » in Gruppo, Revue de psychanalyse
groupale, n° 2.

HAAG G. (1987). « Petits groupes
analytiques d’enfants autistes et psycho-
tiques avec ou sans troubles organiques »,
Revue de psychothérapie psychanalytique
de groupe, 7-8, Toulouse, Érès, 73-87.

HAAG G. (1990). « Le dessin préfigu-
ratif de l’enfant : quel niveau de représen-
tation ? », Journal de la psychanalyse de
l’enfant, mai, Le Centurion, 29-91.

HAAG G. (1993). « Hypothèses d’une
structure radiaire de contenance et ses
transformations », in D. ANZIEU et coll.,
Les Contenants de pensée, Paris, Dunod,
41-59.

HAAG G. (1995), « Composantes
autistiques d’un groupe et leurs transfor-
mations au regard du cadre et du dis-
positif », in P. Privat et F. Sacco (dir.),
Groupes d’enfants et cadre psychanaly-
tique, Toulouse, Érès.

HAAG G. (1995). « La constitution
du fond dans l’expression plastique en
psychanalyse de l’enfant. Sa signification
dans la constitution de la psyché », in
S. DECOBERT, F. SACCO et coll., Le Des-
sin dans le travail psychanalytique avec
l’enfant, Toulouse, Érès, 63-87.

HAAG G., TORDJMAN S. et coll.
(1995). « Grille de repérage clinique des
étapes de l’autisme infantile traité », La
Psychiatrie de l’enfant, vol. XXXVIII,
fasc. 2, 495-527.

HAAG G. (1997). « Contribution à la
compréhension des identifications en jeu
dans le moi corporel », Journal de Psy-
chanalyse de l’enfant, n° 20104-125.

HAAG G. (1998a). « Travail avec les
représentants spatiaux et architecturaux
dans les groupes de jeunes enfants autistes

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



392 BIBLIOGRAPHIE

et psychotiques », Revue de psychothéra-
pie psychanalytique de groupe, 30, 47-62.

HAAG G. (1998b). « Réflexions sur
une forme de symbolisation primaire dans
la constitution du moi corporel et les
représentations spatiales, géométriques et
architecturales corollaires », in CHOU-
VIER B. et al., Matière à symbolisation,
art, création et psychanalyse, Paris, Dela-
chaux et Niestlé, 74-88.

HAAG G. (1999), « Proposition pour
la compréhension des différentes formes
de violence chez le jeune enfant », in
M.-B. LACROIX et M. MONMAYRANT

(dir.), Enfants terribles, enfants féroces,
Toulouse, Érès, p. 177-190.

HAAG G. (2000a). « Propositions pour
la compréhension des différentes formes
de violence chez le jeune enfant », in
B. LACROIX, M. MONMAYRANT (dir.),
Enfants terribles, enfants féroces, Tou-
louse, Érès, 177-190.

HAAG G. (2004), Le moi corporel
entre dépression primaire et dépression
mélancolique, Revue française de psycha-
nalyse, vol. 68, no 4, p. 1133-1151.

HEBB (1949). The Organization of
Behavior, New York, Wileys and Son.

HOCHMANN J. (1997), Pour soigner
l’enfant autiste. Des contes à rêver
debout, Paris, Odile Jacob.

HUBIN-GAYTE M., FOSSEY L.,
CANDILIS-HUISMAN D. (2002). « Vio-
lence des mères ? Violence des bébés ? »,
in BYDLOWSKI M. (et col.), Des mères et
leurs nouveau-nés, recherches et interven-
tion autour de la naissance, Paris, ESF.

KAËS R. (1976). L’Appareil psy-
chique groupal : constructions du groupe,
Paris, Dunod, rééd. 2000.

KAËS R. (1984), « L’étoffe du conte »,
in R. Kaës et coll., Contes et et divans,
Paris, Dunod, réédit. 2012, 1-22.

KAËS R. (1985). « La diffraction des
groupes internes », Revue de psychothéra-

pie psychanalytique de groupe, 1988, 11,
159-174.

KAËS R. (1993). Le Groupe et le sujet
du groupe. Éléments pour une théorie psy-
chanalytique du groupe, Paris, Dunod.

KAËS R. (1994). La Parole et le Lien.
Processus associatifs et travail psychique
dans les groupes, Paris, Dunod, nouv. éd.
2005.

KAËS R. (1999). Les Théories psycha-
nalytiques du groupe, Paris, PUF.

KAËS R. (2002). « Médiation, ana-
lyse transitionnelle, et formations intermé-
diaires », in CHOUVIER B. et al., Les Pro-
cessus psychiques de la médiation : créa-
tivité, champ thérapeutique et psychana-
lyse, Paris, Dunod, 11-28.

KAËS R. (2003). « Les processus
et les formations archaïques dans les
groupes », Journal de psychanalyse de
l’enfant, n° 32, 51-74.

KLEIN J.-P. (1997). L’Art-thérapie,
Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? ».

KLEIN J.-P. et al. (1993). L’Art en thé-
rapie, Revigny, éd. Martin Media, coll.
« Hommes et perspectives ».

KLEIN M. (1921-1945), Essais de psy-
chanalyse, Paris, Payot, 1968.

KLEIN M. (1921-1945). Colloque sur
l’analyse des enfants (1927), 178-210 ;
« Les situations d’angoisse de l’enfant et
leur reflet dans une œuvre d’art et dans
l’élan créateur » (1929), 254-262, « L’im-
portance de la formation du symbole dans
le développement du moi » (1930), 263-
278 ; « Contribution à l’étude de la psy-
chogenèse des états maniaco-dépressifs »
(1934), 311-340 ; « Le complexe d’Œ-
dipe éclairé par les angoisses précoces »
(1945), 370-424, in Essais de psychana-
lyse, 1947, trad. fr., Paris, Payot, 1968.

KLEIN M. (1932). La Psychanalyse
des enfants, Paris, PUF, 1959.

KLEIN M. (1946). « Notes sur
quelques mécanismes schizoïdes », trad.



Bibliographie 393

fr. in KLEIN M., HEIMANN P., ISAACS

S., RIVIÈRE J., Développement de la psy-
chanalyse, trad. fr., Paris, PUF, 1952, rééd.
1980.

KLEIN M. (1961). Psychanalyse d’un
enfant, trad. fr., Paris, Tchou, 1973.

KOHUT H. (1974), Le Soi. La psycha-
nalyse des transferts narcissiques, Paris,
PUF.

LACAN J. (1966). Écrits 1, Paris, Le
Seuil.

LACAN J. (1966). Le Séminaire - Livre
III - Les psychoses, 1955-1956, Paris,
Seuil, 1981.

LAFFORGUE P. (1995), Petit Poucet
deviendra grand. Le travail du conte,
Paris, Payot.

LAMOTHE P. (2003). « La pensée
incarcérée », in Cerveau et Psycho, N°3,
Paris

LANTERI-LAURA G. (1994). « La
psychopathologie de l’art comme straté-
gie de la singularité », in Art et fantasme,
Seyssel, Champ Vallon, 7-23.

LAPLANCHE J. (1987). Probléma-
tiques V : le baquet, transcendance du
transfert, Paris, PUF ;

LAVALLÉE G. (1993). « La boucle
contenante et subjectivante de la vision
(sa rupture dans les états psychotiques) »,
in ANZIEU D. (et col.), Les Contenants
de pensée, Paris, Dunod, 2003, p. 87-126.

LAVALLÉE G. (1999). L’Enveloppe
visuelle du moi, Paris, Dunod.

LEBOVICI S. (1994). « Les interac-
tions fantasmatiques », Revue de méde-
cine psychosomatique, n° 37/38, p. 39-50.

LECLAIRE S. (1975). On tue un enfant,
Paris, Le Seuil.

LECOURT E. (1988). La Musicothéra-
pie, Paris, PUF.

LECOURT E. (1992). Freud et le
Sonore, Paris, L’Harmattan.

LECOURT E. (1993). « Musique et thé-
rapie », in KLEIN J.-P. (éd.), L’Art en thé-
rapie, Revigny, Éd. Martin Media, coll.
« Hommes et perspectives », 191-202.

LEDOUX M., (1992). Corps et Créa-
tion, Paris, Les Belles Lettres, coll.
« Confluents psychanalytiques ».

LEGOUES G., (1991). Le Psychana-
lyste et le Vieillard, Paris, PUF.

LHUILLIER D., Veil C. et coll.(2000).
La prison en changement, Ramonville
Saint Agne, Érès.

LITTLE M. (1991), Des états limites,
trad. fr., Paris, Éd. des Femmes.

LOMBROSO C. (1876). L’Homme cri-
minel, éd. fr., Paris, Félix Alcan, 2 vol.,
1887.

LOSSERAND J. (1991). « La psycha-
nalyse d’enfant. Le début en France,
S. Morgenstern », in Le Coq héron,
n° 119.

MAGHERINI G. (1989), Le Syndrome
de Stendhal, Montigny-le-Bretonneux,
Éditions Chiron, 1996.

MALDINEY H. (1973). Regard, parole,
espace, Lausanne, L’Âge d’homme.

MALDINEY H. (1991). Penser
l’homme et la folie, Grenoble, Jérôme
Million.

MALDINEY H. (1993). « Art, folie,
thérapie, essais de conceptualisation », in
Actes du colloque de Montpellier des 18
et 19 novembre 1993.

MASSON C. et coll. (2010), Tra-
cer/désirer. Le dessin d’enfant dans la
cure psychanalytique, Paris, Hermann.

MAURER M. et al. « L’enfant avec
autisme et l’animal dans un lien signi-
fiant : des possibilités d’interventions thé-
rapeutiques », La psychiatrie de l’enfant,
2011/2 – Vol 54 – 575-609, PUF, p. 593-
594.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



394 BIBLIOGRAPHIE

MAURON C. (1988). Des métaphores
obsédantes au mythe personnel. Introduc-
tion à la psychocritique, Paris, José Corti.

MAUSS M. (1985), « Les techniques
du corps », in Sociologie et anthropologie,
Paris, PUF, 365-386.

MCDOUGALL J. (1982). Théâtres du
Je, Paris, Gallimard.

MCDOUGALL J. (1989), Théâtre du
corps, NRF.

MELLIER D. (2003). « Transformer
le regard. Du visuel à l’association de
point de vue, le regard comme une ten-
sion à contenir », Cahier de psychologie
clinique, n° 20, p. 171-189.

MELTZER D. et coll. (1975). Explora-
tions dans le monde de l’autisme, trad. fr.,
Paris, Payot, nouv. éd. 2002.

MICHAUX H. (1948). Ailleurs, « La
Pléiade », Œuvres complètes, tome II, 1-
131.

MICHAUX H. (1961). Connaissance
par les gouffres, Paris, « Poésie » Galli-
mard, 1967.

MIJOLLA-MELLOR S. (1986). « L’écri-
ture en secret », in Adolescence 4-1,
Écrire, 93-104.

MIJOLLA-MELLOR S. (1992). Le
plaisir de pensée, Paris, PUF.

MIJOLLA S. de (2009), Le Choix de la
sublimation, Paris, PUF.

MIJOLLA S. DE et coll. (2012), Traité
de la sublimation, Paris, PUF.

MILNER M. (1950). L’Inconscient et
la Peinture, trad. fr., Paris, PUF, 1976.

MILNER M. (1955). « Le rôle de l’illu-
sion dans la formation du symbole »,
tr. fr., Revue française de psychanalyse,
1979, n° 5-6, repris in B. CHOUVIER

(éd.), Matière à symbolisation, art, créa-
tion et psychanalyse, Paris, Delachaux et
Niestlé, 1998.

MILNER M. (1969), Les Mains du
Dieu vivant, trad. fr., Paris, Gallimard,
1974.

MILNER M. (1977), « Le rôle de l’illu-
sion dans la formation du symbole », trad.
fr. dans Revue de psychanalyse, 1979,
n° 5-6, p. 844-874.

MILNER M. (1986). La Folie refoulée
des gens normaux, Toulouse, Érès.

MISÈS R. (1990), Les Pathologies
limites de l’enfance. Paris, PUF.

MONJAUZE M. (1991), La probléma-
tique alcoolique, Paris, Dunod.

MORGENSTERN S. (1937). Psychana-
lyse infantile. Symbolisme et valeur cli-
nique des créations imaginatives chez
l’enfant, Paris, Denoël.

MORGENTHALER W. (1921). Adolf
Wölfli, trad. fr., Les Cahiers de l’art brut,
fasc. 2, 1964.

NEYRAUT M. (1974), Le transfert,
Paris, PUF.

NEW J., SCHULTZ R., WOLF J., NIE-
HAUS J., KLIN A., GERMAN T. et al.
(2009), « The Scope of Social Attention
Deficits in Autism : Prioritized Orienting
to People and Animals in Static Natural
Scenes », Neuropsychologia, 48, 1, 51-59.

OLIEVENSTEIN C. (1982). La Vie du
toxicomane, Paris, PUF.

OURY J. (1989). Création et schizo-
phrénie, Paris, Galilée.

OUSS-RYNGAERT L. (2004). « Existe-
t-il des bases cérébrales à l’intersubjecti-
vité ? », Psychiatrie française, 2, 2004.

PANKOW G. (1969). L’Homme et sa
psychose, Paris, Aubier-Montaigne, rééd.
1973, 1983.

PANKOW G. (1972). « La dynamique
de l’espace et le temps vécu », Critique,
297, 163-182.

PANKOW G. (1981). L’Être-là du schi-
zophrène, Paris, Aubier-Montaigne.



Bibliographie 395

PANKOW G. (1984). « Formes et phan-
tasmes structurants dans la psychose », in
ANZIEU D. (éd.), Art et Fantasme, Seys-
sel, Champ Vallon, coll. « L’Or d’Ata-
lante », 215-234.

PARAT C. (1995). L’Affect partagé,
Paris, PUF

PEREZ F. (2004). Travail de l’ar-
chaïque et processus graphiques : le frac-
tal comme moyen d’émergence du chaos
dans un « groupe archaïque », thèse de
doctorat de psychologie clinique, Centre
de recherche en psychopathologie et psy-
chologie clinique, université Lumière-
Lyon 2.

PEREC G. (1969), La disparition,
Paris, Gallimard.

PEREC G. (1982), Tentative d’épuise-
ment d’un lieu parisien, Paris, Christian
Bourgois.

PERRIOT G. (2006). « Entre argen-
tique et numérique : le choix du théra-
peute », Revue française de psychiatrie
et de psychologie médicale, t. X, n° 97, p.
25-29.

PÉRUCHON M. (1994). Déclin de la
vie psychique, Paris, Dunod.

PESSOA (1982), Le livre de l’intran-
quillité, tr. fr., Paris, Christian Bourgois,
1988.

PETIT J.-P. (2002). « Des images à
l’œuvre : le travail de collage comme
mise en lien », in VACHERET C. (dir.),
Pratiquer les médiations en groupes thé-
rapeutiques, Paris, Dunod, p. 23-34.

PONTALIS J. B. (1977). Entre le rêve
et la douleur, Paris, Gallimard.

PRINZHORN H. (1922). Expressions
de la folie. Dessins, peintures, sculptures
d’asile, trad. fr., Paris, Gallimard, 1984.

PRIVAT P., QUELIN-SOULIGOUX D.
et col. (2007), Quels groupes thérapeu-
tiques et pour qui ?, Toulouse, Érès.

PROPP V. (1928), Morphologie du
conte, Paris, Seuil.

RACAMIER P.C. (1963). « Le Moi
privé des sens », La psychanalyse et la
psychiatrie, Etudes psychopathologiques,
Paris, Payot, 1979.

REJA M. (1907). L’Art chez les fous.
Le dessin, la prose, la poésie, Paris, Mer-
cure de France. Réédition 1994, Z’édi-
tions, col. « Le Singleton », présentation
par F. Hulock.

REIK T. (1935). Le psychologue sur-
pris, tr. fr. Paris, Denoël, 1976.

RESNIK S. (1973). Personne et psy-
chose, Paris, Payot.

RESNIK S. (1986a). L’Expérience psy-
chotique, trad. fr., Lyon, Césura Lyon Édi-
tion.

RESNIK S. (1986b). « Espace et psy-
chose », Revue de psychothérapie psy-
chanalytique de groupe, « Groupe et psy-
chose », Toulouse, Érès.

RESNIK S. (1989). « Fragments de
réalité », Actes des Journées d’études du
COR : L’expérience de l’objet dans la psy-
chose, Arles, hôpital Joseph-Imbert.

RESNIK S. (1994). Espace mental.
Sept leçons à l’université, Toulouse, Érès.

RESNIK S. (1999), Le Temps des gla-
ciations. Voyage dans le monde de la folie,
Toulouse, Érès.

REY B. (2010), Modelage et psy-
chose : de la matière brute à sa mise en
forme. Sensorialité, travail de l’archaïque
et symbolisation, thèse de doctorat de psy-
chologie clinique, Centre de recherche en
psychopathologie et psychologie clinique,
université Lumière-Lyon 2.

RICHARD F. (2001). Le processus
de subjectivation à l’adolescence, Paris,
Dunod.

RIZZOLATTI G., SINIGAGLIA C.
(2008), Les Neurones miroirs, Paris,
Odile Jacob.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



396 BIBLIOGRAPHIE

ROGELET A. (2005), Aux confins de
la psyché : l’enfant hyperactif et l’image,
thèse de psychologie clinique, Université
Lumière Lyon 2.

ROUSSILLON R. (1977), « Contrib-
tion à l’approche clinique de l’institution,
l’institution environnement », Psycholo-
gie clinique, n° 2, Lyon2, 3-33.

ROUSSILLON R. (1985), « La réaction
thérapeutique négative : du protiste au jeu
de construction » Revue française de psy-
chanalyse, 1985, n° 2, p. 597-621.

ROUSSILLON R. (1991), « Le médium
malléable », in Paradoxes et situations
limites de la psychanalyse, Paris, PUF.

ROUSSILLON R. (1995a), Logiques et
archéologiques du cadre psychanalytique,
Paris, PUF.

ROUSSILLON R. (1995b), « Les fon-
dements de la théorie du cadre et la spé-
cificité du travail de symbolisation », in
P. PRIVAT, F. SACCO et al., Groupes d’en-
fants et cadre psychanalytique, Toulouse,
Érès, 15-22.

ROUSSILLON R. (1997), « La fonc-
tion symbolisante de l’Objet » Revue fran-
çaise psychanalyse, 1997, n° 2, p. 399-
413

ROUSSILLON R. (1999), Agonie, cli-
vage, symbolisation, Paris, PUF.

ROUSSILLON R. (2000), « Symboli-
sation primaire et identité », in CHOU-
VIER B. et al., Matière à symbolisation,
art, création et psychanalyse, Paris, Dela-
chaux et Niestlé, 61-73.

ROUSSILLON R. (2001) Le Plaisir et
la Répétition, Paris, Dunod.

ROUSSILLON R. (2001), « L’objet
« médium malléable » et la conscience de
soi », L’Autre, vol. 2, n° 2.

ROUSSILLON R. (2002), « L’homo-
sexualité primaire et le partage de l’af-
fect », in D. MELLIER et al., Vie émotion-
nelle et Souffrance du bébé, Paris, Dunod,
73-89.

ROUSSILLON R. (2004), « La dépen-
dance primitive et l’homosexualité pri-
maire “en double” », Revue française de
psychanalyse, t. LXVIII, Paris, PUF, 421-
439.

ROUSSILLON R. (2008a), « Corps et
actes messagers », in Chouvier B., Rous-
sillon R. et al., Corps, acte et symbolisa-
tion, Bruxelles, de Boeck, p.23-50.

Roussillon R. (2008b), Le transition-
nel, le sexuel et la transitionnalité, Paris,
Dunod.

ROUSSILLON R. (2011), « Le besoin
de créer et la pensée de Winnicott », Car-
net Psy, avril 2011.

ROUSSILLON R. (2012a), « L’associa-
tivité et la question des extensions de la
psychanalyse », in A. Barbier et J.-F. Dau-
mark (dir.), Nouvelles perspectives sur
l’inconscient, Paris, L’Harmattan, p. 95-
137.

ROUSSILLON R. (2012b), Manuel de
pratique clinique, Masson-Elsevier.

SCHMIDT-KITSIKIS E. (1999). « Sen-
tir, ressentir : l’autosensorialité, « objet »
d’une jouissance », in Revue Française
de Psychanalyse, t. LXIII, n°1, 147-156,
Paris, PUF.

SEARLES H. F. (1965). L’Effort pour
rendre l’autre fou, trad. fr., Paris, Galli-
mard, 1977.

SEARLES H. F. (1979). Le Contre-
transfert, trad. fr., Paris, Gallimard, 1981.

SEARLES H. F. (1982). « Différencia-
tion entre pensée concrète et pensée méta-
phorique chezle schizophrène en voie de
guérison », trad. fr., in NRP, n° 25, 331-
353.

SEGAL H. (1950). « Quelques aspects
de l’analyse d’un schizophrène », suivi
d’un post-scriptum de 1980, trad. fr. in
SEGAL H., Délire et Créativité (1981),
trad. fr., Paris, Éditions des Femmes,
1987, 173-205.

http://www.revuelautre.com/L-objet-m�dium-malleable-et-la.html
http://www.revuelautre.com/L-autre-2001-Vol-2-no2.html


Bibliographie 397

SEGAL H. (1957). « Notes sur la for-
mation du symbole », Revue française
de psychanalyse, t. XXXIV, n° 4, 1970,
685-696.

SEGAL H. (1981). Délire et Créati-
vité, trad. fr., Paris, Éditions des Femmes,
1987.

SIMON M. (1876). « L’imagination
dans la folie : étude sur les dessins, plans
et costumes des aliénés », Ann. Méd. Psy-
chol, 1876, 16, p. 358-390.

SPITZ R., (1968), De la naissance à la
parole, Paris, PUF.

STERN D. N., (1989), Le Monde inter-
personnel du nourrisson. Une perspec-
tive psychanalytique et développementale,
Paris, PUF, coll. « Le fil rouge » (1re éd.).

SUDRES J.-L. (1998). L’Adolescent en
art-thérapie, Paris, Dunod.

SUDRES J.-L., (1993). Échelle cli-
nique des thérapies médiatisées (dessin,
peinture, modelage, collage) art-thérapie,
Issy-les-Moulineaux, EAP.

SUDRES J.-L. et coll. (2004). La Per-
sonne âgée en art-thérapie, Paris, L’Har-
mattan.

TALPIN J.-M., (2004). « S’atteler à
l’écriture. Écriture de soi et vieillisse-
ment », in SUDRES J.-L. et coll., La Per-
sonne âgée en art-thérapie, Paris, L’Har-
mattan, 81-92.

TARDIEU A. (1880). Étude médico-
légale sur la folie avec quinze fac-similés
d’écriture d’aliénés, Paris, Baillère, 1972.

TISSERON S. (1994). « Réflexions et
hypothèses autour de la technique du
modelage chez Gisela Pankow », in
ANZIEU D. et al., Émergences et troubles
de la pensée, Paris, Dunod.

TISSERON S. (1995). « Traces-
contact, traces-mouvement et schèmes
originaires de pensée », in S. DECOBERT,
F. SACCO et coll., Le Dessin dans le tra-
vail psychanalytique avec l’enfant, Tou-
louse, Érès, 117-132, 1995.

TISSERON S. (1995). Psychanalyse de
l’image, Paris, Dunod, 2005.

TISSERON S. (1996). Le Mystère de la
chambre claire, Paris, Flammarion.

TISSERON S. (2003). Comment Hitch-
cock m’a guéri, Paris, Hachette Littéra-
tures.

TREZZANI B. (2004) Les Phobies chez
le cheval : élaboration d’un questionnaire
d’enquête et présentation de cinq cas cli-
niques, thèse vétérinaire, Nantes, p. 41 :
« L’acuité visuelle ».

TUSTIN J.-L. (1970). Quand dire c’est
faire, Paris, Le Seuil.

TUSTIN F. (1984). Les formes autis-
tiques, trad. fr., Lieux de l’enfance, n° 3,
1985, 221-245.

TUSTIN F. (1986). Le Trou noir de la
psyché, trad. fr., Paris, Le Seuil, 1989.

VACHERET C. et al. (2002). Pratiquer
les médiations en groupes thérapeutiques,
Paris, Dunod.

VACHERET C. (2002). Pratiquer les
médiations en groupes thérapeutiques,
Paris, Dunod.

VERBATEN M., ROELOFS J., VAN

ENGELAND H., KENEMANS J., SLAN-
GEN J. (1991), « Abnormal Visual Event
Related Potentials of Autistic Children »,
Journal of Autism and Developmental
Disorders, 21, 4, 449-470.

VERMEULEN P. (2005), Comment
pense une personne autiste ?, Paris,
Dunod.

VINCHON J. (1924). L’Art et la Folie,
Paris, Stock, 2e éd. augmentée, 1950.

VINCI L. DE. Traité de la peinture,
Paris, Berger-Levrault, 1987.

VOLMAT R. (1955). L’Art psychopa-
thologique, Paris, PUF.

WIEVIORKA S. (2007). « Quand les
parents sont toxicomanes », Enfances
§ PSY, n° 37, p. 90-100.

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



WINNICOTT D.W. (1971). Jeu et réa-
lité, Paris, Gallimard, 1975.

WINNICOTT D. W. (1947). « La haine
dans le contre-transfert », in De la pédia-
trie à la psychanalyse, Paris, Payot, 1969.

WINNICOTT D. W. (1951). « Objets
transitionnels et phénomènes transition-
nels », in De la pédiatrie à la psychana-
lyse, Paris,

WINNICOTT D.W. (1956a), « La pré-
occupation maternelle primaire », in De
la pédiatrie à la psychanalyse, Paris,
Payot, 1976, p. 168-174.

WINNICOTT D.W. (1956b), « La ten-
dance antisociale », in De la pédiatrie à la
psychanalyse, Paris, Payot, 1976, p. 175-
184.

WINNICOTT D.W. (1957), L’Enfant et
le Monde extérieur, trad. fr., Paris, Payot,
1975.

WINNICOTT D.W. (1958), De la
pédiatrie à la psychanalyse, trad. fr., Paris,
Payot, 1976.

WINNICOTT D. W. (1958), « La capa-
cité d’être seul », in De la pédiatrie à la
psychanalyse, Paris, Payot, 1969.

WINNICOTT D.W. (1960), « Distor-
sion du moi en fonction du vrai et du faux
self », in Processus de maturation chez
l’enfant, Paris, Payot, 1983.

WINNICOTT D.W. (1964), « Le
nouveau-né et sa mère », tr. fr. in La mère
et son bébé, 1987-1988, Paris, Payot,
1992.

WINNICOTT D.W. (1965), Processus
de maturation chez l’enfant, Paris, Payot,
1983.

WINNICOTT D.W. (1967), « Le rôle
de miroir de la mère et de la famille
dans le développement de l’enfant », Nou-
velle Revue de psychanalyse, n° 10, 1974,
p. 79-86.

WINNICOTT D.W. (1968), « L’allaite-
ment au sein et la communication, » tr. fr.
in La mère et son bébé, 1987-1988, Paris,
Payot, 1992.

WINNICOTT D.W. (1969), De la pédia-
trie à la psychanalyse, Paris, Petite Biblio-
thèque Payot.

WINNICOTT D.W. (1970), Le Proces-
sus de maturation chez l’enfant, Paris,
Payot.

WINNICOTT D.W. (1971) La Consul-
tation thérapeutique et l’enfant, Paris,
Gallimard.

WINNICOTT D. W. (1971). Jeu et Réa-
lité. L’espace potentiel, trad. fr., Paris,
Gallimard, coll. « Connaissance de l’in-
conscient », 1975.

WINNICOTT D.W. (1989), La Crainte
de l’effondrement et autres situations cli-
niques, Paris, Gallimard, 2000.

WINNICOTT D.W. (1993), Lettres
Vives, Paris, Gallimard.

ZOUCHE-GAUDRON C. (2005).
« Devenir et être grand-parent », in
SCHNEIDER B., MIETKIEWICZ M.-C.,
BOUYER S. et col., Grands-parents et
grands-parentalités, Toulouse, Érès, p.
237-245.



Index des noms propres

A

Anzieu A. 23

Anzieu D. 32, 36, 70, 71, 139–142, 148,
152, 205, 206, 271, 273, 274, 296,
299, 325, 330, 339, 364, 375, 376

Assoun P.-L. 14

Attigui P. 8, 38, 355, 356, 359–362, 366,
368

Aulagnier P. 114, 118, 130, 138, 172,
298, 316, 320, 323, 325, 328,
374–376

B

Barnes M. 25

Berke J. 25

Bick E. 35, 185, 272, 339

Bion W. R. 79, 124, 164, 165, 208, 248,
272, 339, 360, 366, 375, 376

Birraux A. 311

Bleger J. 160–162, 325, 341

Breton A. 24, 25

Broustra J. 29
Brun A. 4, 7, 40, 53, 84, 104, 107, 137,

161, 164, 172, 177, 210, 234, 261,
295, 301, 305, 310, 311, 316, 324,
326, 333, 339

C

Cadoux B. 296
Cahn R. 308, 315
Caïn J. et A. 13
Charcot J. M. 12
Chartier D. 12
Chiantaretto J.-F. 305, 307
Chouvier B. 39, 40, 95, 137, 204, 223,

230, 250, 251, 326, 330, 332, 347

D

De Vinci L. 14
Delay J. 26
Dolto F. 23
Donnet J.-L. 54, 110, 119, 160
Dubois A.-M. 11

D
un

od
–

To
ut

e
re

pr
od

uc
tio

n
no

n
au

to
ri

sé
e

es
tu

n
dé

lit
.



400 INDEX DES NOMS PROPRES

E

Enriquez M. 181, 298, 299

F

Ferdière G. 26
Ferenczi S. 44
Florence J. 24
Foucault M. 11
Freud A. 4, 18, 20
Freud S. 4, 7, 11, 21, 37, 43, 53, 54, 62,

63, 80, 123, 125, 130, 131, 133,
139, 159, 160, 188, 298, 346, 347,
374

G

Georgieff N. 262
Gimenez G. 176
Green A. 17, 54, 108, 191, 329, 374
Guérin C. 71, 176
Guillaumin J. 310, 315
Gutton P. 303

H

Haag G. 23, 74, 102, 116, 140, 152, 162,
168, 271, 272, 287, 290, 291, 333,
338, 340

Hochmann J. 171, 257

J

Jeammet Ph. 315
Jung C.G. 25

K

Kaës R. 4, 6, 34, 40, 71, 100, 106, 159,
162–165, 175, 250, 296, 318, 333,
334, 340

Klein J.-P. 12, 29
Klein M. 4, 18, 20, 45, 46, 140, 152,

160, 250
Kohut H. 273

L

Lacan J. 22, 369
Lamothe P. 321
Lantéri-Laura G. 25
Laplanche J. 16, 361
Lavallée G. 8, 38, 348
Lebovici S. 20, 346
Lecourt E. 37
Ledoux M. 21, 37
Lombroso C. 12
Losserand J. 20

M

Maldiney H. 24
Mauron Ch. 308
McDougall J. 274
Mellier D. 349
Meltzer D. 75, 140, 152, 155, 173, 289,

339
Michaux H. 183, 295, 301
Michel-Ange 14
Mijolla-Mellor S. 300, 326
Milner M. 4, 21, 22, 45–52, 54, 55, 83,

162, 206, 209, 228, 331, 375, 376
Miqueralena M. 11
Monjauze M. 143, 149
Morgenstern S. 20
Morgenthaler W. 24

O

Oury J. 29

P

Pankow G. 26, 28, 175, 273, 330
Perec G. 225
Péruchon M. 136
Pessoa F. 204
Pommeret N. 11
Pontalis J. B. 32, 186
Prinzhorn H. 23, 24, 91, 96, 218



R

Racamier P.-C. 321
Réja M. 24
Resnik S. 165, 185, 186
Richard F. 308
Richer P. 12
Roussillon R. 2–4, 7, 22, 96, 106, 107,

109, 111, 115, 117–119, 123, 126,
130–133, 136, 159, 160, 162, 163,
187, 189, 190, 203, 204, 219, 277,
319, 320, 323, 327, 330–332,
356–358

S

Schnitzler 13
Searles H. F. 186, 301, 361
Shakespeare 13
Simon M. 12
Sophocle 13
Spitz R. 274
Stern D. 115, 290, 376
Sudres J.-L. 109, 135

T

Talpin J.-M. 136
Tardieu A. 12
Tisseron S. 28, 156, 173, 339, 350, 351
Tustin F. 137, 174, 175, 185

V

Vacheret C. 7, 8, 34, 35
Vinchon J. 25
Volmat R. 25

W

Winnicott D. W. 7, 11, 20, 21, 24, 36,
46, 47, 49, 50, 52, 70, 86, 93, 100,
108, 124, 126, 175, 187, 189, 198,
203, 212, 249, 259, 264, 275, 318,
324, 337, 358, 360, 366–368, 375,
376, 379

Wölfli A. 24



Index des notions

A

accordage 115

affect 36, 108, 113, 114, 116–118, 125,
136, 138, 172, 206, 212, 227, 229,
243, 249, 319, 326–329, 357, 359,
364

affectif 115, 244, 247, 294, 318, 323,
325

agonie primitive 124, 125, 130, 134, 324

agonistiques 293, 297

appropriation subjective 125, 169, 309,
317, 318, 326

associativité 5, 6, 98, 99, 101, 122, 123,
135, 137, 144, 150, 151, 159, 181,
319, 334, 371, 373

attracteur 7, 120, 159, 165, 173

autoreprésentation 53

B

besoins du moi 190, 383

besoins du sujet 265

C

cadre-dispositif 1, 2, 7, 10, 22, 35, 39,
83, 95, 100, 101, 120, 159–161,
165, 208, 210, 211, 233, 294, 295,
305

clinique de l’extrême 8, 45, 100, 107,
124, 169, 317

contre-transfert 7, 17, 20, 35, 40, 79, 95,
101, 104, 105, 107, 109, 113, 116,
125, 151, 159, 176, 177, 179, 182,
183, 185, 186, 212, 235, 295, 308,
332

créativité 7, 50, 70, 74, 75, 81, 87, 91,
96, 136, 169, 203, 205, 207, 208,
213, 214, 219, 221, 230

D

dessin 18–20, 22, 23, 212, 235
diffraction 7, 34, 75, 81, 162–165, 167,

168, 340

E

enveloppe psychique 33, 35, 38, 77, 139,
140, 142, 143, 145, 151, 152, 154,



Index des notions 403

211, 293, 316, 330, 333, 339–341,
349, 350, 354

F

figurabilité 6, 117, 138, 159, 172, 181,
182, 313

figuratif 112, 114, 142, 299, 301, 302
figuration/figurable 6, 35, 96, 102, 114,

124, 125, 130, 137, 138, 140, 143,
152, 162, 167, 169, 172, 242, 294,
296, 313, 326, 359

G

Gestaltung 23, 24, 91, 96, 218
groupe 2, 4, 7, 29–34, 70, 74, 75, 88, 90,

97, 102, 105, 106, 108, 110, 112,
113, 146, 159, 162, 163, 165, 166,
172, 175, 178, 181, 183, 184, 201,
209, 210, 212–214, 221, 224, 226,
227, 229, 233, 248, 293–299, 304,
306, 313, 316, 318, 331, 333, 337,
338, 340, 360

H

hallucination/hallucinatoire 28, 38, 124,
125, 129, 131–133, 139, 171, 204,
301, 319, 320, 324–326

I

illusion 21, 33, 46, 47, 49, 51, 94, 101
image motrice 36, 139
impavide 195, 202
intersubjectivité 3, 75, 87, 114, 115, 117,

183, 184, 210, 212, 296, 342
intertransfert 35, 104, 105

L

liens transféro-contre-transférentiels 176

M

matérialisation 22, 51, 53, 58, 60, 65,
66, 95, 106, 268

médiation picturale 35, 125, 139
médium (malléable) 4, 6, 7, 21, 22, 39,

41, 45, 49, 52, 53, 58, 60, 61, 65,
68, 97, 103–107, 109, 111, 112,
115, 117, 122, 124, 125, 127, 134,
137, 159–162, 164, 165, 168, 170,
175, 188, 189, 192, 199, 200, 209,
259, 261, 297, 320, 325, 328, 331,
332, 334, 375, 379, 383

mimo-gestuo-postural 112, 114, 115,
118, 121, 123, 135, 172, 184, 356,
377

mimogestualité 113, 116–118, 171, 243
modelage 23, 26–28, 173, 175, 209, 215,

330, 334
musicothérapie 37, 174

N

nature perceptive 326

O

objet
agglutiné 31, 161, 325, 340, 341
de relation 176
médiateur 3, 5, 6, 22, 29, 35, 70, 71,

74, 75, 78, 82, 83, 86, 88–91, 93,
95, 97, 98, 100, 101, 103, 107,
109, 159, 161, 162, 173, 174, 176,
212–215, 217, 226, 320, 322

primaire 35, 74, 75, 88, 104, 175,
333

transitionnel 203
uniclivé 83, 89, 215–217, 249, 250

P

pathologie limite 257
D

un
od

–
To

ut
e

re
pr

od
uc

tio
n

no
n

au
to

ri
sé

e
es

tu
n

dé
lit

.



404 INDEX DES NOTIONS

pathologie narcissique identitaire 2, 3, 8,
65, 107, 113, 115, 123, 124, 160,
161, 184, 189–191, 201, 293, 317,
377

perception 55, 125, 129, 131, 132, 134,
204, 297, 324, 325, 328

perceptivo-moteur 22
pictogramme 114, 137, 138, 147, 172,

298, 299, 320, 325, 326, 329
processus créateur 4, 7, 12, 14, 17, 25,

36, 70, 135, 203–205, 207, 227
processus de symbolisation 45, 194,

200, 261
processus primaire 54, 55, 131, 164,

206, 207
processus secondaire 55, 113, 131, 207

R

réflexivité 60, 111, 136, 140, 151, 152,
169, 172

représentation de chose ou -chose 54,
60, 96, 114, 118, 119, 121, 131,
134, 172, 323, 325, 372

de mot 118, 119, 131
rythme 74, 115, 118, 152, 154, 338

S

sensation 36, 37, 115
hallucinée 6, 114, 127, 130,

132–134, 137, 138, 171, 319,
324–326, 328

sensitivo-affectivo-moteur 28
sensitivo-sensoriels 321
sensori-affectivo-moteur 6, 40, 106, 124,

125, 133, 134, 140, 151, 152, 175,
325, 331, 338, 339

sensori-iconico-affectives 109
sensori-motricité (-moteur) 5–7, 28, 37,

39, 98, 99, 101, 106, 109, 113,
115, 118, 120, 121, 123–125, 132,
135–137, 159, 169–172, 297, 320,
325, 326, 341, 356, 359

sensori-perceptivo-moteur 22, 35, 40,
109, 132, 293, 296

sensorialité/sensoriel 5, 7, 37, 39, 75, 95,
98, 99, 109, 113, 115, 117, 118,
121, 124, 125, 127, 129, 131, 133,
137, 159, 162, 164–168, 172–174,
176, 181, 234, 243, 296, 297, 301,
302, 310, 317, 320, 323–325, 328,
329, 332, 334, 337, 340, 341

signifiant formel 139–145, 147–150,
171, 172, 299, 325, 329, 375, 381

situation extrême 108, 119, 377
situation limite 2, 3, 53, 86, 119, 188,

377
spécularisation/spécularité 127, 161,

171, 326, 339
squiggle 20, 62, 169, 193, 275
sublimation 4, 5, 14–19, 93, 206, 225,

227, 228, 332
symbolisation 2, 5, 6, 16, 21, 22, 28, 35,

36, 39, 41, 60, 63, 71, 72, 77, 81,
82, 87, 88, 92, 93, 95–100, 103,
105–107, 116, 118–122, 124, 126,
129, 132, 134, 137, 138, 142, 150,
151, 159, 161, 162, 165, 169, 172,
208, 213, 215, 218, 232, 258, 296,
317, 323–326, 330–332, 341, 374

-primaire 6, 64, 96, 114, 118, 131,
132, 134, 137, 172, 188, 325, 330,
374, 375, 380

-secondaire 6, 40, 131, 135, 137

T

théâtralisation 6, 114, 116, 359
trace perceptive 6, 118, 125, 127,

129–133, 137, 172, 320, 323–325,
329

transfert 7, 17, 19, 20, 22, 23, 29, 33, 39,
40, 42, 49, 64, 75, 77, 79, 88, 89,
91, 95–97, 103, 104, 106–110,
113, 115, 119, 120, 122, 125, 126,
134, 151, 159–168, 170–173, 175,
176, 179, 183, 213, 215, 216, 219,
235, 294, 308, 313, 314, 326, 360,
366, 368, 373, 377, 378, 380

transitionnalité/transitionnel 11, 20, 21,
36, 100, 167, 218, 360


	Table des matières
	Introduction
	Partie 1. Métapsychologie de la médiation thérapeutique 
	Chapitre 1. Histoire de l'utilisation des médiations dans le soin
	Les origines de la médiation dans le soin psychique
	Histoire des médiations artistiques dans la psychothérapie psychanalytique de l'enfant
	Histoire des médiations artistiques dans la psychothérapie psychanalytique des psychotiques
	Histoire des médiations artistiques dans la psychothérapie psychanalytique de groupe
	De l'art aux médiations thérapeutiques : figures du corps dans les pratiques actuelles de médiations
	Conclusion : psychothérapie psychanalytique et cadre d'une thérapie médiatisée

	Chapitre 2. Une métapsychologie de la médiation et du médium malléable
	La médiation dans les dispositifs cliniques
	Petite introduction historique à une métapsychologie du médium malléable
	M. Milner et le médium malléable
	Développements métapsychologiques après M. Milner
	Propriétés et utilisation du médium malléable
	L'exploration des propriétés sensorielles et « relationnelles » du médium malléable

	Chapitre 3. Objet médiateur et groupalité
	Objet médiateur et groupe
	Travail médiateur et objet « uniclivé » 

	Chapitre 4. Construction du cadre-dispositif en situation individuelle ou groupale
	Deux types principaux de dispositifs groupaux, en pratiques institutionnelles
	Cadre d'une psychothérapie psychanalytique médiatisée : fondamentaux
	Positionnement du clinicien et processus de médiation
	Fonctions des dispositifs à médiations

	Chapitre 5. Spécificité de la symbolisation dans les médiations thérapeutiques
	Prise en compte de l'associativité du langage sensori-moteur, pas seulement du langage verbal
	Formes primaires de symbolisation et associativité formelle
	Pour une évaluation clinique des processus de symbolisation dans les dispositifs thérapeutiques à médiations

	Chapitre 6. Spécificité du transfert dans les médiations thérapeutiques
	Transfert sur le médium et transfert sur le cadre
	Figures sensori-motrices du transfert sur le médium
	Figures du contre-transfert du clinicien

	Chapitre 7. La fonction médium malléable et les pathologies du narcissisme
	Imago de l'objet insaisissable
	Imago de l'objet imprévisible
	Imago de l'objet insensible
	Imago de l'objet rigide, non transformable
	Imago de la mère détruite

	Chapitre 8. Interaction entre art et clinique : créativité et création
	De la créativité au processus créateur dans la création (Anne Brun)
	Créativité et groupes thérapeutiques à médiation (Bernard Chouvier)


	Partie 2. Champ thérapeutique
	Chapitre 9. Le conte
	Le groupe thérapeutique Conte
	Une alchimie affective
	Objet uniclivé et petits objets magiques

	Chapitre 10. Le corps comme médiation médium malléable
	L'expressivité corporelle du clinicien et la fonction médium malléable
	La médiation du corps « médium malléable » dans la symbolisation
	La médiation par la danse et les exercices de danse

	Chapitre 11. L'écriture
	Le cadre-dispositif
	Modalités spécifiques de symbolisation : une écriture du corps
	Dans la problématique psychotique
	Dans la problématique adolescente

	Chapitre 12. La médiation sensorielle olfactive
	Chapitre 13. Le modelage
	Le dispositif groupal
	Spécificités du travail de groupe et modalités de constitution de l'enveloppe psychique groupale
	Séquences cliniques
	Le groupe dans « tous ses états »
	Et aux commencements était l'acte

	Chapitre 14. La photographie de famille
	Le dispositif de médiation photos de famille
	Du déni de grossesse à la rencontre avec l'enfant réel
	L'enveloppe visuelle et sa fonction de contenance
	La réalisation de l'album photos : construction d'une identité familiale

	Chapitre 15. Le théâtre
	Théâtre et mobilisation d'une mémoire du corps (A. Brun)
	La dimension thérapeutique de l'espace théâtral (d'après Patricia Attigui)

	Conclusion
	Bibliographie

	Index des noms propres
	Index des notions

