
        
            [image: couverture]
        

    
    
       

    

    
      
        La Méditation

de pleine conscience


        
          
            [image: pln]
          

        

      

       

       

    

    
      
        
          
            Shamash Alidina
          
        

      

       

       

    

    
      Adaptation française par

Hélène Filipe

Elisabeth Couzon


       

       

    

    
      Préfacé par

Christophe André


       

       

    

    
      
        
          [image: ]
        

      

    

  
    
       

      Titre original : Mindfulness for dummies

       

      « Pour les Nuls » est une marque déposée de John Wiley & Sons, Inc.

      « For Dummies » est une marque déposée de John Wiley & Sons, Inc.

       

      © Éditions First, un département d’Édi8, 2013, pour l’édition grand format.

      © Éditions First, un département d’Édi8, 2016, pour la présente édition.

      Publié en accord avec John Wiley & Sons, Inc.

       

      Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute
reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre
est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du
Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses
droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.

       

      ISBN : 978-2-7540-8529-8

      ISBN Numérique : 9782412015681

      Dépôt légal : juillet 2016

       

      Édition : Lisa Marie

      Illustrations : Marc Chalvin

      Couverture : KN Conception

      Mise en page : Catherine Kédémos

       

      Éditions First, un département d’Édi8

      12, avenue d’Italie

      75013 Paris

      Tél : 01 44 16 09 00

      Fax : 01 44 16 09 01

      Courriel : firstinfo@efirst.com

      Internet : www.editionsfirst.fr

       

      
        Ce livre numérique a été converti initialement au format EPUB par Isako www.isako.com à partir de l'édition papier du même ouvrage.
      

    

  
    
      
        
          
            
              À propos de l’auteur
            
          
        

      

      Shamash Alidina pratique la méditation de pleine conscience
depuis 1998. Un soir, invité à essayer un petit exercice de
méditation pendant un cours de philosophie orientale, il
a attrapé le virus de la méditation de pleine conscience !
Impressionné par la manière dont la méditation de pleine
conscience lui permettait de changer d’état d’esprit, aussi
bien durant la méditation même que dans les expériences du
quotidien, il a décidé de consacrer son temps à apprendre
et enseigner cette discipline. Il a d’abord enseigné la
méditation de pleine conscience à des groupes d’adultes. Il
l’enseigne également depuis huit ans aux enfants d’une école
londonienne qui a intégré la méditation dans ses programmes.

      Shamash Alidina a étudié au Center of Mindfulness de
l’université de Bangor, dans le pays de Galles. Il dirige
aujourd’hui sa propre entreprise de formation, Learn-Mindfulness.com, qui délivre un enseignement de qualité
professionnelle destiné au grand public comme aux coachs,
aux thérapeutes, aux personnels médicaux et aux entreprises,
en face-à-face pédagogique et à distance. Il s’est formé à la
gestion de la santé sur le lieu de travail auprès des services
britanniques de santé et de sécurité, et il apprend aux
dirigeants d’entreprises à lutter contre le stress. Il a enseigné
la méditation de pleine conscience dans le monde entier, et
surtout au Moyen-Orient, aux États-Unis et en Europe.

      Des articles et des interviews ont déjà été consacrés à
Shamash dans de grands journaux britanniques comme le
Sunday Times Magazine. Shamash participe régulièrement
à des campagnes de promotion de la méditation de pleine
conscience, et il rédige des blogs sur ses deux grandes
passions, la méditation de pleine conscience et la philosophie
de l’Advaita. Il habite Londres, à proximité du magnifique
Bushey Park.

      
        
          
            
              À propos des adaptatrices
            
          
        

      

      Hélène Filipe est psychologue clinicienne, psychothérapeute
certifiée EMDR et consultante formatrice en entreprise.

      Elle est instructrice MBSR (Mindfulness Based Stress
Reduction), formée à la Réduction du stress basée sur la pleine
conscience par le Center for Mindfulness in Medicine, Health
Care and Society, (CFM) de l’université du Massachusetts,
États-Unis, centre fondé par Jon Kabat-Zinn et instructrice
MBCT (Thérapie cognitive basée sur la pleine conscience),
formée par le Pr Zindel Segal. Elle accompagne des groupes
aux programmes de méditation de la pleine conscience MBSR
et MBCT.

      Psychothérapeute EMDR, elle est spécialisée dans le soin du
stress post-traumatique et des chocs émotionnels.

      Consultante formatrice en entreprise, partenaire d’une
société leader européen dans le secteur de la formation
professionnelle, elle anime des formations sur les thèmes du
leadership personnel, du stress, de l’intelligence émotionnelle
et relationnelle.

      Élisabeth Couzon pratique la méditation depuis douze ans, le
yoga depuis trente ans et le qi gong. Psychologue clinicienne,
formatrice et conférencière, instructrice de pleine conscience
(MBSR et MBCT) formée par le Center for Mindfulness in
Medicine, Health Care and Society, (CFM) et par Zindel
Segal. Elle participe au sein de l’Association Méditation
Enseignement à la formation des intervenants en milieu
scolaire. Elle a longtemps accompagné les personnes en stress
posttraumatique avec l’EMDR, et les groupes en gestion du
stress, des émotions et de l’estime de soi.

      Elle est l’auteur de Petite Philosophie de la méditation
(First), Méditer avec les enfants (ESF) et le coauteur de
nombreux ouvrages dont Soyez un stressé heureux, La Magie
des émotions, Les Émotions : Développez son intelligence
émotionnelle, Cahier d’exercices pour apprivoiser votre stress
avec Françoise Dorn, S’estimer pour réussir sa vie avec Agnès
Nicoulaud (ESF).

      Hélène et Élisabeth ont écrit à quatre mains La Méditation
de pleine conscience, Cahier d’exercices (ESF, 2012). Elles
sont membres de l’Association pour le Développement
de la Mindfulnesssont membres de l’Association pour le
Développement de la Mindfulness.

      
        
          
            
              Dédicace
            
          
        

      

      Ce livre vous est dédié, cher lecteur, en espérant que la
pratique de la méditation de pleine conscience vous sera
profitable ainsi qu’à vos proches.

    

  
    
      
        
          
            
              Remerciements
            
          
        

      

      J’adresse mes plus vifs remerciements à Jennifer Prytherch
et à Nicole Hermitage, de chez Wiley, qui m’ont confié la
rédaction d’un ouvrage sur un sujet aussi pertinent et aussi
important et qui sont venues personnellement me rendre
visite ! Je voudrais aussi remercier particulièrement Jo
Theedom, qui a fait preuve de beaucoup de patience et de
tolérance face à toutes mes questions et qui a soutenu ce
projet avec enthousiasme d’un bout à l’autre. C’est du fond du
cœur que j’adresse aussi mes remerciements à toute l’équipe
de production de Wiley, et plus particulièrement à Rachel
Chilvers, à Anne O’Rorke et à Zoe Wykes pour la très grande
attention qu’elles ont portée aux détails : je dois reconnaître
que l’équipe « Pour les Nuls » m’a vraiment impressionné.

      J’adresse des remerciements particuliers à Sandra, qui a
partagé mon enthousiasme pour ce projet et qui m’a prodigué
les tasses de thé dont j’avais besoin au cours de ces soirées
et de ces week-ends passés tantôt à pratiquer des exercices
de méditation de pleine conscience, tantôt à me concentrer
intensément sur mon ordinateur portable avec un air hébété.
Je remercie mon frère Aneesh, qui a eu, le premier, l’idée de
ce livre, et mes parents, Manju et Fateh, qui m’ont assuré un
soutien constant. Je remercie Sarah Silverton, du Center of
Mindfulness de l’université de Bangor, pour ses remarques
concernant certains chapitres, et Jon Kabat-Zinn pour ses
annotations et pour ses encouragements. Je remercie mes
merveilleux amis Maneesh Juneja, pour ses encouragements,
ses remarques et ses conseils et Garry Boon, dont le sens du
jugement et l’humour restent une source de joie.
Je tiens à remercier Steven Hickman, directeur du Center for
Mindfulness de l’université de San Diego, en Californie, pour
ses commentaires positifs à propos des citations que j’ai
publiées en ligne et pour avoir rédigé une belle préface.

      Enfin, un grand merci à Ramana Maharshi, Nisargadatta
Maharaj et Bob Adamson, qui ont consacré leur vie entière
à aider les autres à aller au plus profond d’eux-mêmes pour
découvrir leur moi véritable.

    

  
    
      
        
          
            Préface
          
        

      

      

      Le poète Christian Bobin raconte que souvent, il ne
comprend l’essence des choses qu’en observant leur
contraire. Nous savons bien, par exemple, qu’on comprend
mieux le bonheur et sa nécessité si l’on a traversé le malheur,
qu’on comprend mieux le jour si l’on a connu la nuit, etc.
Comme il faut toujours écouter les poètes, je vous propose
d’appliquer cette démarche à la pleine conscience…

      
        
          
            Le contraire de la pleine conscience
          
        
      

      Le contraire de la pleine conscience, c’est (en pas très grave) :

      
        [image: ]s’apercevoir qu’on est rentré chez soi sans s’en rendre
compte, en pensant à autre chose ; nos jambes ou notre
voiture ont trouvé le chemin sans nous ; parfois aussi, ce
même mécanisme de pilotage automatique nous amène
devant le bureau de poste alors que nous pensions aller à
la boulangerie ;

[image: ]ne plus se souvenir où on a posé ses clés et ses lunettes
et les chercher pendant des heures ;

[image: ]manger devant la télévision, téléphoner en conduisant,
faire son footing avec de la musique forte dans les
oreilles.


      

      Le contraire de la pleine conscience, c’est aussi (en un peu
plus grave) :

      
        [image: ]après s’être disputé avec quelqu’un au téléphone,
raccrocher et se jeter dans une autre activité, sans
prendre le temps de respirer et de réaliser dans quel état
de colère ou de tristesse on se trouve ;

[image: ]ruminer ses soucis ordinaires alors qu’on est avec des
amis ou avec sa famille, et ne pas être mentalement
présent (seul notre corps est là) à tout ce qui se passe de
doux ou de joyeux autour de nous ;

[image: ]ne pas écouter les personnes qui nous parlent, parce
que nous ne sommes pas d’accord avec elles, et juste
préparer notre réponse ou nos arguments ;

[image: ]ne jamais ouvrir les yeux sur la chance qu’il y a à être
vivant sur cette terre, même éclopé, même malade, même
souffrant.


      

      Le contraire de la pleine conscience, c’est enfin (en très
grave) :

      
        [image: ]passer devant un beau ciel, ou entendre un chant
d’oiseau, le noter, se dire vite fait que c’est beau mais ne
pas s’arrêter et continuer sa marche en avant ;

[image: ]lire une histoire à son enfant avant qu’il ne s’endorme,
en se dépêchant et en surveillant l’heure du coin de l’œil,
parce qu’on a plein de trucs à faire ensuite ce soir-là.


      

      Dans tous ces instants, nous passons à côté de ce qui importe
dans nos vies. Dans tous ces instants, nous sommes en
« pleine absence ». Absents à ce que nous sommes en train
de faire, absents à ce que nous sommes en train de ressentir,
absents à ce que nous sommes en train de vivre.

      Parfois, c’est simplement parce que nous sommes distraits
(nos vies modernes sont pleines de distracteurs). Parfois, c’est
à cause de la souffrance que nous quittons ainsi mentalement
la vie : nous nous recroquevillons alors sur notre douleur,
qu’elle vienne du corps ou de l’âme, et nous nous fermons à
tout le reste de notre existence. Nous ne sommes plus que
dans la souffrance, il n’y a plus que la souffrance dans notre
conscience recroquevillée et rétractée.

      
        
          
            La vie en pleine conscience
          
        
      

      À l’inverse, nous sommes en pleine conscience à chaque
fois que notre esprit est parfaitement présent à ce que
nous sommes en train de vivre, parfaitement, intensément
et calmement présents. Sans chercher à contrôler, juste à
ressentir et contempler ce qui est là.

      Parfois, cela s’accompagne d’un sentiment de calme et de
bien-être. Parfois non, cette présence nous aide simplement
à voir que nous souffrons, mais aussi à héberger cette
souffrance (que faire d’autre ?) sans la rejeter ni se laisser
submerger par elle.

      Lorsque nous sommes en pleine conscience, nous ne nous
jetons pas sur le désir de réfléchir ou d’agir. La compréhension
et l’action viendront ensuite. Nous commençons par observer,
ressentir, vivre pleinement l’instant présent, ici et maintenant.

      Donc, pour reprendre nos exemples de tout à l’heure, être en
pleine conscience, c’est :

      
        [image: ]régulièrement prêter attention à ce que nous faisons
lorsque nous rentrons chez nous ; marcher ou conduire
sans écouter la radio, sans téléphoner ; régulièrement
manger seul, sans télé, sans lecture, sans personne,
en ressentant juste le goût des aliments, en ressentant
juste ce qui se passe dans sa bouche et dans son corps
lorsqu’on mange doucement ;

[image: ]après s’être disputé avec quelqu’un au téléphone, ne pas
se jeter ensuite dans une autre activité, mais prendre le
temps de respirer, de réaliser dans quel état de colère ou
de tristesse on se trouve, et de se donner alors un peu de
douceur, de calme et de bienveillance ;

[image: ]ne pas se laisser absorber par ses soucis alors qu’on se
trouve avec des amis ou avec sa famille, et s’attacher à
être mentalement présent à tout ce qui se passe de doux
ou de joyeux autour de nous ; même si les soucis et les
problèmes sont là, eux aussi, présents à notre esprit, ne
pas laisser notre conscience se rétracter sur eux et rien
que sur eux ;

[image: ]bien écouter les personnes qui nous parlent, même et
surtout lorsque nous ne sommes pas d’accord avec elles,
les écouter vraiment au lieu de préparer notre réponse
ou nos arguments ;

[image: ]régulièrement ouvrir les yeux sur la chance qu’il y a à
être vivant sur cette terre, même éclopé, même malade,
même souffrant ;

[image: ]à chaque fois que nous passons devant un beau ciel, ou
entendons un chant d’oiseau, s’arrêter, respirer, sourire,
même – et surtout – si nous avons plein de soucis et de
malheurs à ce moment de notre vie ;

[image: ]à chaque fois que nous lisons une histoire à un enfant
avant qu’il ne s’endorme, ne jamais jamais jamais nous
dépêcher parce qu’on a plein de trucs à faire ce soir-là ;
mais toujours nous souvenir de la chance extraordinaire
qui est la nôtre d’être avec cet enfant-là à cet instant
précis.


      

      Souvent, lorsque je parle ainsi de pleine conscience à
mes proches ou à mes patients, ils ont un mouvement
d’intimidation : « Mais c’est impossible de vivre toujours
comme ça, d’être toujours en pleine conscience ! » Absolument
vrai : c’est impossible.

      Mais nous n’avons pas à chercher à être en permanence dans
cet esprit d’ouverture et de présence. Simplement à y basculer
le plus souvent possible.

      Nos vies sont des vies d’agitation, de sursollicitation,
d’accélération, de tumulte, des vies où nous sautons d’action
en d’action. Puis quand nous sommes fatigués de l’action,
pour nous reposer, nous sautons de distraction en distraction
(souvent en laissant notre conscience se laisser absorber
et contaminer par des écrans : télé, ordinateur, téléphones,
consoles, etc.). Enfin, épuisés par ce tapage, nous nous
endormons, énervés et assommés. Et nous recommençons le
lendemain à mener ces vies de zombis.

      Jamais nous ne laissons notre esprit se poser, savourer et
comprendre le monde. Jamais nous ne nous arrêtons pour
respirer, ressentir, contempler, ne rien faire, pour être en
contact avec le monde d’une autre manière. C’est ce que
nous propose la pleine conscience : pas tout le temps, mais
régulièrement, entrer en contact avec notre vie sur un autre
registre. La méditation de pleine conscience, contrairement à ce
que pensent beaucoup de personnes, ce n’est pas se couper du
monde, mais entrer plus fortement en lien avec lui.

      
        
          
            Apprendre la pleine conscience
          
        
      

      La pleine conscience est une capacité naturelle de notre
esprit. Les jeunes enfants, par exemple, sont spontanément
capables d’être intensément et pleinement présents à tous
les instants de leur vie : intensément heureux quand tout
va bien, intensément malheureux quand ils ont du chagrin,
puis à nouveau intensément heureux si un autre événement
de vie joyeux passe à portée, etc. Cette labilité, ce n’est pas
de l’inconstance, mais de l’intelligence de vie : à quoi bon
encombrer le présent de notre passé ? Ou du moins, à quoi
bon le faire tout le temps ?

      Plus tard, les enfants perdent cette capacité de pleine
conscience en grandissant, et ils apprennent à ressasser
le passé et à se faire du souci pour l’avenir (ce n’est pas
compliqué, il suffit d’observer les adultes). Encore plus tard,
devenus adultes eux-mêmes, ils réalisent parfois à quel point
ce serait bien de vivre aussi au présent, de temps en temps.

      Alors, comme vous, ils décident d’apprendre la pleine
conscience. Ou plutôt de la réapprendre. C’est parce que nous
savons déjà ce qu’elle est, et que nous l’avons déjà pratiquée,
que finalement, l’apprentissage de la pleine conscience est
quelque chose de très facile : notre cerveau sait très bien ce
que c’est et comment passer sur ce registre. Mais ce qui sera
difficile, c’est de l’implanter dans nos vies, de lui faire un peu
d’espace dans nos journées remplies et agitées.

      Pour vous aider à aller en ce sens, ce livre sera un allié
excellent. Il est à l’image de la pleine conscience elle-même :
très simple dans ses conseils et très profond dans ses
ambitions. Il va vous permettre de choisir, à chaque instant, ce
que vous souhaitez faire de votre existence. Il va vous aider à
accomplir ce programme de pleine conscience qu’annonçait il
y a déjà deux siècles le poète allemand Goethe : « Alors l’esprit
ne regarde ni en avant, ni en arrière, le présent seul est notre
bonheur. » Il va tranquillement transformer votre vie…

      Christophe André,

      médecin psychiatre à l’hôpital Sainte-Anne à Paris.
Auteur notamment de Méditer, jour après jour : 25 leçons
pour vivre en pleine conscience (L’Iconoclaste, 2011)

    

  
    
      
        
          
            Avant-propos
          
        

      

      

      Commencer à lire un livre, c’est comme se mettre à table
pour déguster un somptueux repas. Nous anticipons
(dans le corps et l’esprit) les sensations envoûtantes d’une
expérience agréable. Notre esprit est stimulé par la curiosité.
Nous ressentons un certain « appétit » et nous avons hâte de
savourer ce qui va suivre. Nous sommes pleinement présents
face à ce qui se présente à nous, qu’il s’agisse de l’expérience
visuelle de la maquette du livre ou de la présentation du repas,
qu’il s’agisse de l’arôme d’un plat dont nous nous régalons à
l’avance ou de l’odeur fraîche d’un livre ouvert récemment
imprimé. Peut-être vous retrouvez-vous dans la lecture de ces
quelques lignes même si l’expérience de chacun est différente.
Prenez le temps de marquer une pause et de noter à quoi
ressemble exactement votre propre expérience en cet instant
même. Quelle est votre disposition d’esprit ? Que ressentez-vous dans votre corps, et que remarquez-vous ? Avez-vous
conscience des mouvements de votre respiration, percevez-vous la façon dont votre corps respire « de lui-même » ?

      Il existe peu de choses qui soient aussi élémentaires et
aussi simples, et en même temps aussi difficiles à exprimer
par des mots et par des instructions, que la méditation de
pleine conscience. Fondamentalement, il s’agit simplement
d’être présent, de vivre pleinement son expérience dans
son entier, et rien d’autre que son expérience. Et cependant,
vous pourriez lire la phrase qui précède des dizaines de
fois, et même des millions de fois, et ne toujours pas savoir
(bien au-delà des mots) comment pratiquer cette technique
de façon systématique et comment l’intégrer dans cette
existence remplie de tensions et de difficultés qui est la vôtre.
Le seul moyen de vraiment connaître la méditation de pleine
conscience et de cultiver cette pleine conscience au cours
de son existence consiste à la pratiquer comme si votre vie
en dépendait. C’est que, par bien des aspects, votre vie en
dépend effectivement. De la manière dont vous êtes capable
d’être pleinement présent dans votre expérience, de faire
abstraction de tout jugement inutile et de voir véritablement
les choses telles qu’elles sont, dépend en effet la possibilité,
pour vous, de moins souffrir et d’être moins stressé au cours
de cette vie trépidante.

      Aussi, la plus grande différence entre ce livre et un bon repas
dans un restaurant gastronomique est que ce livre, aussi
merveilleux, aussi instructif et aussi édifiant qu’il puisse être,
n’est que le menu, et non le repas lui-même. Qui d’entre nous
n’a jamais contemplé la carte alléchante de tel ou tel grand
restaurant somptueux ? Et cependant, ces cartes et ces menus
ne pourront jamais remplacer les repas qu’ils proposent ! Les
cartes et les menus des restaurants, tout comme La Méditation
de pleine conscience pour les Nuls, ne font qu’indiquer
(quoique de façon raffinée) ce qui constitue le cœur du sujet :
ici, la méditation de pleine conscience, une pratique pouvant
nous apporter ce que nous ne trouverons nulle part ailleurs :
l’équanimité, la sérénité et l’équilibre dans tous les aspects de
notre vie débordante d’obligations en tout genre.

      Je vous invite donc à lire ce livre en adoptant l’approche que
Derek Walcott (dans son poème « Love After Love ») nous
propose d’adopter vis-à-vis de l’existence quand il nous dit :
« Assieds-toi. Savoure la vie. »

      
        Steven D. Hickman,
      

      psychiatre clinicien, professeur adjoint, université de
Californie de San Diego, Département de psychiatrie, directeur
du Center for Mindfulness de l’UCSD.

    

  
    
      
        
          
            Introduction
          
        

      

      

      Vers l’âge de huit ans, j’avais découvert une chose
incroyable : j’étais réellement vivant, sur cette planète,
dans cet univers ! Et il en était de même pour tout le monde.
L’existence d’un univers était en soi une chose admirable, mais
le fait que j’en fasse moi-même partie… c’était renversant.
J’avais commencé à faire part de ma découverte à tout mon
entourage, mais on ne partageait pas mon enthousiasme. De
façon mécanique, les grandes personnes vaquaient à leurs
activités professionnelles et faisaient leurs courses, mes
camarades jouaient, tandis que de mon côté, j’avais pris
intensément conscience de l’existence et j’étais apparemment
le seul à ressentir cela. Tout se passait comme si un
gigantesque feu d’artifice s’était embrasé sans que personne
ne regarde du bon côté.

      En grandissant, j’ai commencé à prendre de la distance vis-à-vis de cet émerveillement, jusqu’à ce que je découvre la pleine
conscience ainsi que diverses philosophies. J’ai été soulagé
de constater que d’autres que moi s’intéressaient au même
genre de questions, en même temps que j’apprenais à gérer
mon stress. J’aime toujours me poser ces grandes questions,
et je m’aperçois que la méditation de pleine conscience
s’harmonise merveilleusement avec cette tendance naturelle
que j’ai à philosopher.

      En lisant ce livre, vous allez découvrir comment revigorer
votre perception de ce mystère qu’est la vie, afin de bien
comprendre que vous n’existez pas simplement pour
accomplir une liste de tâches, mais pour vivre véritablement.
Vous allez vous initier à la pratique de la méditation de pleine
conscience, et cela vous permettra de trouver une nouvelle
façon d’être dans votre quotidien. Vous pourrez ainsi mieux
gérer votre stress, affronter vos émotions et accroître votre
sensation de bien-être de différentes manières.

      
        
          
            À propos de ce livre
          
        
      

      La Méditation de pleine conscience pour les Nuls vous apporte
les moyens de pratiquer vous-même la méditation de pleine
conscience. Chaque chapitre est rempli d’idées sur ce qu’est
la méditation de pleine conscience, sur la façon de la pratiquer
rapidement et facilement et sur la manière dont vous pouvez
approfondir cette expérience. J’ai rédigé ce livre en me
souciant des débutants, mais son contenu va bien plus loin
et même les praticiens expérimentés y trouveront matière à
enrichir leurs connaissances et leur réflexion. Alors que les
recherches portant sur l’attention consciente continuent de
progresser rapidement, j’ai choisi d’expliquer en détail les
principales méthodes de méditation de pleine conscience,
celles qui ont fait leurs preuves depuis un bon moment déjà.

      
        
          
            Ce que vous n’êtes pas obligé de lire
          
        
      

      Vous pouvez tout lire de A à Z, mais rien ne vous y oblige. Vous
pouvez aussi picorer cet ouvrage à l’envie. Vous trouverez
par exemple au cours de votre lecture des encadrés – dont
le contenu est en grisé – qui contiennent des informations
complémentaires ou des histoires et anecdotes qui peuvent
être amusantes ou intéressantes, mais qui ne sont pas
essentielles à la compréhension des notions de base. Vous
pouvez les lire ou les ignorer, selon votre préférence.

      J’espère que vous trouverez profitable de lire les passages
signalés par l’icône « Sages paroles », mais là encore, vous
pouvez les ignorer à votre guise. À noter, si l’une ou l’autre
des citations présentées par ce livre vous intéresse plus
particulièrement, reportez-vous à la bibliographie en fin
d’ouvrage : vous y trouverez les références complètes.

      
        
          
            À qui est destiné cet ouvrage
          
        
      

      Au moment d’écrire cet ouvrage, j’ai émis quelques
hypothèses vous concernant, cher lecteur :

      
        [image: ]Vous avez à cœur d’en connaître davantage sur la
méditation de pleine conscience, mais vous ne savez pas
ce que c’est exactement, ni comment la pratiquer.

[image: ]Vous avez envie d’essayer les divers exercices de
méditation de pleine conscience pour pouvoir ensuite
juger s’ils vous seront utiles.

[image: ]Les différentes applications de la méditation de pleine
conscience vous intéressent.

[image: ]Une petite méditation de pleine conscience ne vous fait
pas peur.


      

      Je pense ne pas m’être trop aventuré dans mes suppositions.
Ce livre devrait vous convenir, que vous soyez un homme ou
une femme, et que vous ayez 18 ans ou 88 ans.

      
        
          
            Comment ce livre est organisé
          
        
      

      Ce livre est divisé en cinq parties. Chaque partie couvre un
ensemble de sujets pour vous permettre de découvrir et de
pratiquer la méditation de pleine conscience. Chaque partie
est elle-même divisée en chapitres, de telle sorte que vous
puissiez trouver rapidement toute l’information dont vous
avez besoin.

      
        
          
            
              Première partie : Introduction 
            
          
        
        
          
            
              à la méditation de pleine conscience
            
          
        
      

      Je sais que vous avez hâte de vous lancer dans cette
découverte et de commencer à pratiquer la méditation de
pleine conscience, mais il vous faudra probablement assimiler
tout d’abord quelques principes de base que vous trouverez
dans cette partie. J’y explique ce qu’il faut entendre par
méditation de pleine conscience, et comment la méditation
de pleine conscience peut vous être utile. C’est aussi dans
cette partie que vous déterminerez quel résultat vous pouvez
espérer obtenir si vous vous consacrez pleinement à cette
discipline et si vous la pratiquez sur le long terme.

      
        
          
            
              Deuxième partie : Préparer le terrain 
            
          
        
        
          
            
              pour une vie dans l’attention 
            
          
        
        
          
            
              consciente
            
          
        
      

      Comme tout le monde le sait, pour qu’une culture soit
productive, il est nécessaire de préparer le sol et de s’assurer
qu’il convient. Il en est bien sûr de même pour la méditation
de pleine conscience. Si vous êtes dans des dispositions
favorables et si vous avez la motivation nécessaire, votre
aptitude à vivre en pleine conscience ne pourra que se
renforcer. Pour faire le point dans ce domaine, consultez
cette partie. Préparez un terreau bien fertile, pour que votre
apprentissage de la méditation de pleine conscience porte ses
fruits.

      
        
          
            
              Troisième partie : Pratiquer 
            
          
        
        
          
            
              la méditation de pleine conscience
            
          
        
      

      Ici, vous allez commencer à pratiquer sérieusement la
méditation de pleine conscience et vous allez découvrir des
techniques essentielles de méditation dont des milliers de
gens de par le monde ont déjà pu vérifier l’efficacité. Vous allez
aussi apprendre comment vous servir de la méditation de
pleine conscience pour entretenir votre forme et vos relations
avec les autres, ainsi qu’un certain nombre de petits moyens
astucieux de cultiver l’attention consciente dans vos activités
quotidiennes, de rester serein, calme et concentré dans toute
situation.

      
        
          
            
              Quatrième partie : Récolter les fruits 
            
          
        
        
          
            
              de la méditation de pleine conscience
            
          
        
      

      La méditation de pleine conscience apporte d’importants
bienfaits dans un certain nombre de situations différentes.
Dans ces chapitres, vous allez apprendre comment vous
pouvez vous servir de la méditation de pleine conscience pour
lutter contre le stress, l’anxiété, la dépression, les douleurs
chroniques et autres maux. Cependant, la méditation de pleine
conscience ne sert pas uniquement à lutter contre les aspects
négatifs de l’existence. Vous allez aussi découvrir de quelle
merveilleuse façon la méditation de pleine conscience vous
permet d’être plus heureux et d’accroître votre bien-être.

      
        
          
            Cinquième partie : La partie des Dix
          
        
      

      Avec cette partie des Dix, ce livre ne déroge pas à la règle de
la collection « Pour les Nuls ». Cette partie comporte deux
petits chapitres dans lesquels vous trouverez un éclairage sur
la formation des instructeurs de méditation pour vous aider à
mieux choisir le vôtre et un ensemble de sources que je trouve
particulièrement intéressantes pour approfondir l’étude :
ouvrages, CD, sites Internet, séjours et stages.

      
        
          
            Les icônes utilisées dans ce livre
          
        
      

      Certaines informations contenues dans ce livre sont
particulièrement importantes et intéressantes, c’est pourquoi
elles sont repérées par une icône.

      [image: ]Une information dont vous avez besoin : vous pouvez sauter
d’autres passages de ce livre, mais nous vous conseillons de
prendre note des informations repérées par cette icône.

      [image: ]Cette icône signale divers exercices et divers trucs que vous
pouvez utilement essayer.

      [image: ]Cette icône est très importante. Elle vous met en garde lorsque
nécessaire afin de vous éviter des problèmes..

      [image: ]Cette icône vous indique des perles de sagesse et des
anecdotes éloquentes.

      [image: ]Vous trouverez ici des témoignages de personnes qui s’initient
à la pleine conscience.

      [image: ]Cette icône vous permet d’identifier les exercices
d’autoformation du programme en huit semaines.

      
        
          
            Par où commencer ?
          
        
      

      Ce livre est conçu de telle sorte que vous puissiez en butiner
le contenu à votre guise. Je vous invite à vous servir du
sommaire, ou bien de l’index, pour trouver tout de suite le
passage qui vous intéresse. Bien entendu, vous êtes libre
d’utiliser ce livre comme vous le souhaitez. Si vous êtes
débutant, ou si vous ne savez pas très bien par où commencer,
optez plutôt pour la méthode traditionnelle, celle qui consiste
à lire d’abord la première partie.

      Je vous souhaite beaucoup de bonheur dans votre quête de la
pleine conscience, en espérant que les pages qui suivent vous
seront utiles. Bonne méditation !

    

  
    
      Première partie
 Introduction à la méditation
 de pleine conscience


      
        
          [image: ]
        

      

      Dans cette partie…

C’est ici que commence votre voyage au pays de la méditation de
pleine conscience. Vous allez apprendre en quoi elle consiste et ce
qu’elle signifie. En découvrant les bienfaits qu’une vie dans l’attention
consciente peut vous apporter sur les plans physique, spirituel et
émotionnel, et même, en termes de découverte de soi.


    

  
    
      Chapitre 1
 Découvrir la méditation
 de pleine conscience


      Dans ce chapitre :

[image: ]La méditation de pleine conscience, qu’est-ce que c’est ?

[image: ]Les bienfaits de la méditation de pleine conscience

[image: ]À la découverte de la méditation de pleine conscience




      La méditation de pleine conscience consiste à porter
délibérément son attention sur ce qui se passe au moment
présent et fait appel à des qualités comme la compassion, la
curiosité et la disposition à accepter les choses.

      Grâce à un travail d’attention consciente, vous découvrez
comment vivre agréablement le moment présent, au lieu de
vous soucier du passé ou de vous préoccuper de l’avenir. Le
passé est le passé, il est impossible de le changer. L’avenir
n’est pas encore là, et il est complètement inconnu. Le
moment présent, l’instant même, est en fin de compte le
seul moment dont vous puissiez disposer. La méditation de
pleine conscience vous apprend à vivre ce moment de façon
harmonieuse. Elle vous permet de trouver comment faire du
moment présent un moment meilleur à vivre : ce moment
présent, c’est le seul espace dans lequel vous puissiez créer,
décider, écouter, penser, sourire, agir et vivre.

      Vous pouvez développer et approfondir vos capacités
d’attention consciente en pratiquant la méditation de pleine
conscience de façon quotidienne, pendant quelques minutes
ou aussi longtemps que vous le souhaiterez. Ce chapitre est
une introduction à l’attention consciente et à la méditation
de pleine conscience. C’est pour vous le début d’une
découverte fascinante.

      
        
          
            
              La méditation de pleine conscience, 
            
          
        
        
          
            
              qu’est-ce que c’est exactement ?
            
          
        
      

      La méditation de pleine conscience est une technique
élaborée dans l’Antiquité, que l’on retrouve dans la culture
occidentale comme dans les cultures orientales. L’expression
méditation de pleine conscience traduit le concept exprimé
par le mot indien Sati, qui signifie conscience, attention ou
remémoration :

      
        [image: ]Conscience : Il s’agit de cette faculté que possède l’être
humain d’être conscient de ses expériences. Sans la
conscience, rien n’existerait pour nous.

[image: ]Attention : L’attention consiste à focaliser la conscience
sur quelque chose de particulier. En vous entraînant à
porter une attention consciente sur quelque chose, vous
développez votre capacité de porter et de maintenir
votre attention où vous le désirez, quand vous le désirez.

[image: ]Remémoration : Il s’agit de ne pas oublier de porter votre
attention sur votre expérience de chaque instant. On a
vite fait d’oublier de rester attentif et conscient. Le mot
remémoration vient du latin re qui signifie « à nouveau »
et memorari qui signifie « se souvenir ».


      

      Supposons que vous vouliez pratiquer la méditation de pleine
conscience afin de mieux gérer votre stress. La perspective de
devoir bientôt animer une réunion vous préoccupe. Parce que
vous avez pris conscience de cette préoccupation, vous vous
rappelez que vous devez fixer votre attention consciente sur
votre propre respiration, au lieu de vous faire constamment du
mouron. Le fait d’accorder à votre respiration une attention
intense et bienveillante vous permet de vous tranquilliser
progressivement. Pour plus de détails sur la respiration
consciente, voir le chapitre 5.

      D’après le Dr Jon Kabat-Zinn, qui a été le premier à mettre
au point un programme d’éducation par la méditation de
pleine conscience, « On peut cultiver l’attention consciente
en focalisant son attention d’une façon particulière, sur le
moment présent, en étant aussi ouvert et aussi peu réactif que
possible et en évitant de porter un jugement. »

      Cela veut dire :

      
        [image: ]Focaliser son attention. Qui dit pleine conscience
dit attention, quel que soit l’objet auquel il s’agit de
s’intéresser.

[image: ]Le moment présent. Il s’agit d’être ici et maintenant,
c’est-à-dire simplement d’être conscient de ce que
sont les choses, telles qu’elles sont à cet instant. Votre
expérience, telle qu’elle se présente, est valable et
correcte.

[image: ]Sans être réactif. Normalement, dans une situation
quelconque, on réagit automatiquement en fonction
d’un conditionnement hérité du passé. Par exemple, si
votre pensée du moment est « Je n’ai pas encore terminé
mon travail », vous réagissez par des pensées, par des
paroles et par des actes qui prennent une certaine forme.
La méditation de pleine conscience consiste à agir face
à l’expérience que vous vivez plutôt qu’à réagir à vos
pensées. Une réaction est automatique et ne vous laisse
aucun choix ; une action est un acte délibéré, choisi et
réfléchi (pour plus de détails sur les actions réfléchies,
voir le chapitre 11).

[image: ]Sans porter de jugement. On est généralement tenté de
juger l’expérience bonne ou mauvaise ; on aime ou on
n’aime pas. On a envie de se sentir bien, d’être heureux ;
on n’aime pas être angoissé. Renoncer à juger est ce
qui vous permet de voir les choses telles qu’elles sont,
plutôt que de les voir à travers le filtre de vos jugements
personnels qui dépendent d’un conditionnement lié à
votre passé.

[image: ]Être ouvert. La pleine conscience n’est pas un simple
aspect du mental. Elle vient aussi du cœur. Être ouvert,
c’est enrichir son expérience par la gentillesse, la
compassion, la chaleur et la convivialité. Ainsi, par
exemple, si vous vous surprenez à penser « Je suis nul en
méditation », il s’agit pour vous de découvrir le moyen
de lâcher prise sur cette pensée critique et de porter à
nouveau votre attention, de la façon la plus tranquille
possible, sur le sujet de votre méditation, quel qu’il soit.
Pour plus de détails sur l’état d’esprit à cultiver pour
méditer en pleine conscience, voir le chapitre 3.


      

      Une conscience qui vient du cœur

En japonais, le caractère qui représente l’attention consciente est
celui-ci :

[image: ]

Ce caractère est formé de l’association entre les mots « esprit » et
« cœur ». Il reflète magnifiquement
cette idée fondamentale que l’attention consciente n’est pas la simple
conscience, mais la conscience qui
vient du cœur.


      
        
          
            
              Un aperçu de la méditation de pleine 
            
          
        
        
          
            
              conscience
            
          
        
      

      La méditation de pleine conscience est un type particulier de
méditation qui a fait l’objet d’abondantes recherches et qui a
été testé dans un contexte clinique.

      La méditation ne consiste pas à ne penser à rien. La méditation
consiste à porter son attention de façon systématique sur
une chose quelconque que l’on a choisie. Vous pouvez avoir
conscience de vos pensées. En portant votre attention sur
vos pensées, vous découvrez leur tendance habituelle. Vos
pensées exercent un impact considérable sur vos émotions
et sur vos décisions, c’est pourquoi il est utile d’en avoir
davantage conscience.

      Dans la méditation de pleine conscience, vous portez
généralement votre attention sur un ou plusieurs des éléments
suivants :

      
        [image: ]La conscience de votre propre respiration,

[image: ]Un de vos sens,

[image: ]Votre corps,

[image: ]Vos pensées ou vos émotions,

[image: ]Ce qui prédomine dans votre conscient.


      

      [image: ]Dans ce livre, vous trouverez des exercices de méditation
guidée.

      On distingue deux types de méditation de pleine conscience :

      
        [image: ]La méditation formelle. Ce type de méditation consiste
à dégager du temps de façon intentionnelle dans votre
journée pour vous consacrer à la méditation. Vous
vous donnez ainsi la possibilité de perfectionner votre
pratique de la méditation de pleine conscience et de mieux
comprendre comment fonctionne votre mental, quelles
sont ses tendances habituelles et comment maintenir
votre attention consciente sur une période prolongée.
Vis-à-vis de vous-même et de votre expérience, vous
développez une attitude marquée par la bienveillance et
la curiosité. La méditation formelle est un entraînement
du mental. Pour plus de détails sur la méditation formelle,
voir le chapitre 5.

[image: ]La méditation informelle. Il s’agit de rester concentré
dans ce que vous faites, dans une attitude méditative,
que vous soyez en train de préparer un repas, de faire
le ménage, de vous rendre à pied à votre travail, de
discuter avec un ami, de conduire, etc. La méditation
informelle vous permet de cultiver votre capacité à
porter aux choses une attention consciente et d’entraîner
votre esprit à vivre le moment présent plutôt que de
vagabonder mentalement entre le passé et l’avenir
comme nous le faisons sans cesse. Vous pouvez ainsi, à
n’importe quel moment de la journée, vous reposer dans
un état d’attention consciente, quelle que soit l’activité
qui vous occupe. Pour plus de détails, voir le chapitre 7.


      

      [image: ]Quand je parle de « pratiquer » la méditation, je ne parle pas
d’un entraînement ni d’une répétition. Pratiquer la méditation,
c’est se consacrer tout entier à un exercice, plutôt que viser à
atteindre la perfection un jour. Vous n’êtes pas censé porter un
jugement sur votre méditation, ni la parfaire en quelque façon
que ce soit. Votre expérience, c’est votre expérience.

      
        
          
            
              Recourir à l’attention consciente 
            
          
        
        
          
            
              comme à une aide
            
          
        
      

      Peut-être vous arrive-t-il souvent de vous perdre dans vos
pensées ? La plupart du temps, quand vous vaquez à vos
occupations, votre esprit navigue dans des pensées variées, au
fil de l’eau. Vous fonctionnez « en pilote automatique » (pour
plus de détails à ce propos, voir le chapitre 4). Cependant,
ces pensées qui vous viennent automatiquement à l’esprit
vous sont souvent inutiles, ou bien elles vous accaparent
au point de vous empêcher de vivre réellement la situation
dans laquelle vous vous trouvez. Il se peut, par exemple, que
vous vous promeniez dans un parc pour vous détendre, mais
que vous ne cessiez de penser à votre prochain projet. Dans
ce cas, vous ne vivez pas vraiment dans le moment présent.
En outre, lorsque ces pensées ne sont pas productives, elles
ne font que vous stresser, vous angoisser et vous déprimer
davantage (le chapitre 11 vous explique comment vaincre ces
pensées improductives).

      La méditation de pleine conscience ne consiste pas à résoudre
les problèmes. Il s’agit en premier lieu d’accepter les choses.
Par la suite, vous pourrez éventuellement envisager de
les changer. Par conséquent, si vous souffrez d’anxiété, la
méditation de pleine conscience vous apprendra à accepter
le sentiment d’anxiété plutôt que de le nier ou le combattre.
Avec cette méthode, le changement se produit naturellement.
On dit que tout ce à quoi l’on résiste persiste. Le principe de
la méditation de pleine conscience, c’est que tout ce que l’on
accepte se transforme.

      Cette section parle des différentes manières dont la méditation
de pleine conscience peut vous être utile.

      [image: ]Dans la méditation de pleine conscience, accepter signifie
reconnaître l’expérience de l’instant présent. Accepter ne veut
pas dire se résigner, ni renoncer.

      
        
          
            Permettre la guérison
          
        
      

      La maladie peut être une chose particulièrement éprouvante,
elle peut être très douloureuse, et parfois même fatale. Elle
peut vous rendre incapable d’accomplir même les tâches les
plus machinales du quotidien : monter des marches, s’habiller
tout seul, etc. La maladie peut vous frapper jusqu’au plus
profond de vous-même. Comment lui faire face ? Comment
développer une force intérieure qui vous permette de gérer
une nouvelle situation, sans être complètement dépassé et
sans perdre tout espoir ?

      Il a clairement été démontré qu’un stress important,
surtout sur une période prolongée, affaiblissait le système
immunitaire. N’êtes-vous jamais tombé malade après une
période de stress intense ? Des études portant sur des
personnels soignants confrontés à un stress important
et prolongé ont montré que leur système immunitaire les
protégeait moins bien contre des affections comme la grippe.

      La méditation de pleine conscience fait diminuer le stress,
c’est pourquoi on peut la considérer comme une méthode
pour combattre la maladie. En étant moins stressé, vous
permettez à votre système immunitaire d’être plus efficace
et vous augmentez vos chances de guérir du mal dont vous
souffrez, surtout s’il s’agit d’une maladie liée au stress.

      [image: ]La méditation de pleine conscience peut vous aider à lutter
contre le stress, l’anxiété, la douleur et la déprime. Elle peut
stimuler votre énergie et votre créativité et elle peut vous
permettre d’améliorer la qualité de vos relations et de vous
sentir mieux en général. Plus vous la pratiquerez, plus vous
y gagnerez. Chez les moines qui l’ont pratiquée toute leur
vie durant, par des mesures au niveau cérébral, on constate
un niveau de bien-être bien supérieur à tout ce que les
scientifiques avaient cru possible.

      Dans le chapitre 12 vous verrez plus particulièrement
comment la méditation de pleine conscience peut guérir le
corps.

      
        
          
            Mieux se détendre
          
        
      

      La méditation de pleine conscience peut vous permettre de
mieux vous relaxer, mais gardez à l’esprit que l’objectif de la
méditation de pleine conscience n’est pas la relaxation.
La méditation de pleine conscience consiste à développer
la conscience de vos expériences intérieures et extérieures,
quelles qu’elles soient, dans un esprit de bienveillance, de
curiosité et d’acceptation. Toutefois, la relaxation est un des
effets possibles de la méditation de pleine conscience. Quand
vous pratiquez la méditation de pleine conscience, vous
pouvez vous retrouver dans un état de profonde relaxation.
Si ce n’est pas le cas, cela ne veut pas dire que vous ne la
pratiquez pas correctement.

      Pourquoi la relaxation n’est-elle pas l’objectif ? Essayez de
vous détendre complètement pendant quelques minutes.
Vous détendre, est-ce une chose que vous pouvez « faire » ?
Si la relaxation est votre objectif, vous allez soit réussir,
soit échouer. Si vous sentez que vous n’y réussissez pas,
vous allez être encore plus tendu et stressé, un résultat
précisément contraire à votre objectif. Dans la méditation
de pleine conscience, en revanche, vous ne pouvez pas
échouer, puisqu’il ne s’agit pas de parvenir à une expérience
déterminée. Vous devez simplement porter votre attention
sur votre expérience telle qu’elle est, du mieux que vous le
pouvez, et il se passera ce qu’il se passera. Vous ne pourrez
qu’affiner votre perception de votre propre expérience.

      Le tableau 1-1 montre la différence entre les exercices de
relaxation et les exercices de méditation de pleine conscience.

      Tableau 1-1 : Relaxation et méditation de pleine
conscience

	Exercice 
	Objectif 
	Méthode 

	Méditation de pleine conscience 
	Être le plus attentif possible à votre expérience à tout instant, avec bienveillance, curiosité et acceptation. 
	Observer votre expérience et porter à nouveau votre attention sur son objet si une pensée s’est immiscée dans votre esprit, si possible sans porter de jugement sur vous-même ni sur ce que vous faites. 

	Relaxation 
	Être plus détendu. 
	Diverses méthodes, comme contracter et détendre les muscles. 




      
        
          
            Améliorer sa productivité
          
        
      

      De façon générale, l’attention consciente suppose que l’on ne
fasse qu’une chose à la fois. Si vous marchez, marchez tout
simplement. Si vous écoutez, ne faites qu’écouter. Si vous
écrivez, écrivez, et c’est tout. En pratiquant la méditation
de pleine conscience, formelle ou informelle, vous entraînez
votre cerveau à être attentif avec bienveillance, curiosité et
acceptation.

      Ainsi, si vous rédigez un rapport, concentrez-vous le plus
possible sur cette activité, sans trop forcer pour autant. À
chaque fois que votre esprit part dans une autre pensée,
prenez note de ce qui vous a traversé la tête (avoir cette
curiosité), puis, sans vous critiquer intérieurement (ne pas
oublier la bienveillance envers soi-même), redirigez votre
attention sur la rédaction de votre rapport. Vous terminerez
votre rapport plus vite (ayant consacré moins de temps à
penser à autre chose) et votre travail sera probablement de
meilleure qualité (puisque vous y aurez porté toute votre
attention). Plus vous vous concentrerez sur ce que vous faites,
plus votre travail progressera. Vous voyez, la méditation de
pleine conscience vous permet d’améliorer votre productivité !

      [image: ]Vous ne pouvez pas décider tout à coup de vous concentrer
sur votre travail, et dès ce moment, rester concentré. Le
pouvoir de l’attention ne dépend pas d’un simple sursaut
de bonne volonté. Vous pouvez développer votre capacité
d’attention, tout comme vous pouvez développer vos
biceps en faisant de la gymnastique. La méditation est une
gymnastique pour le mental. Cependant, vous n’avez pas
besoin d’exercer un effort aussi considérable que si vous
faisiez du sport. Pour vous entraîner à être attentif, vous devez
faire preuve de bienveillance envers vous-même. Autrement,
votre attention diminuera. En effet, si vous vous y prenez avec
trop de dureté, votre esprit se rebellera.

      L’attention consciente suppose aussi que vous remarquiez
où vous gaspillez votre énergie. Si vous avez l’habitude de
vous faire du mouron ou d’avoir des pensées négatives, vous
pouvez prendre conscience de ces pensées et essayer de les
arrêter.

      Le stress est la première cause d’absentéisme. La méditation
de pleine conscience vous permet de gérer votre niveau de
stress et d’accroître votre productivité, sachant qu’ainsi, vous
aurez plus de chances de rester en bonne santé et de pouvoir
continuer à travailler (à moins que ce ne soit pas souhaitable,
finalement ?).

      Par ailleurs, votre travail deviendra plus agréable si vous êtes
plus attentif et plus conscient des choses, et dès lors que votre
activité vous procurera davantage de plaisir, vous serez plus
créatif et plus productif. Si vous vous habituez à être curieux
et intéressé plutôt qu’à vous ennuyer, cela vous permettra de
faire preuve de curiosité pour tout ce que vous entreprendrez.

      Finalement, avec l’expérience, vous commencerez à vous
rendre compte que ce n’est plus vous qui faites le travail, mais
le travail qui se fait par vous. Vous vous verrez en train de
faire manger vos enfants, ou de faire votre exposé. Au lieu de
toujours avoir l’idée que « je » fais ceci ou cela, vous vivrez les
choses de façon plus plaisante et plus détendue. Votre travail
ne vous demandera plus d’effort du tout, il sera d’excellente
qualité et vraiment agréable : quelle magnifique productivité,
n’est-ce pas ?

      
        
          
            Vers la découverte personnelle
          
        
      

      Nombreux sont ceux qui viennent à la méditation de pleine
conscience pour être moins stressés, mais à mesure que leur
stress diminue, ils continuent de la pratiquer afin de mieux
réguler leurs autres émotions et d’atteindre un meilleur
équilibre émotionnel. La méditation finit par leur apparaître
comme une quête de la découverte personnelle.

      Le terme personne vient du mot latin persona qui désigne
à l’origine un personnage dans une représentation, ou un
masque. Le mot découvrir signifie enlever ce qui couvre,
le contraire de couvrir. On peut donc considérer que la
découverte de soi consiste à ôter son propre masque et à
découvrir quel personnage on est réellement.

      Vous portez probablement plusieurs masques différents, selon
les rôles que vous devez jouer : le rôle de parent, d’enfant, de
partenaire ou de subordonné. Dans chacun de ces rôles, vous
avez à vous acquitter de certaines obligations. Mais derrière
tous ces masques, qui êtes-vous vraiment ?

      [image: ]La méditation de pleine conscience, c’est la possibilité de
découvrir votre moi véritable. Dans la méditation, vous
avez parfois le sentiment très présent d’être ce que vous
êtes. Vous pouvez alors ressentir une sensation profonde,
pleine et entière de paix, de tranquillité et de calme. Votre
corps physique, si matériel et si réel, peut parfois passer à
l’arrière-plan de votre perception consciente. Vous avez alors
l’impression d’être plus que vous-même.

      Certains s’attachent à ce genre d’expériences et s’efforcent
de les reproduire, comme si cela leur permettait de « se
rapprocher » d’un certain objectif. Cependant, avec le temps,
on finit par se rendre compte que même ces expériences
apparemment heureuses vont et viennent. Ce que vous êtes
vraiment, votre véritable nature, ce n’est pas une simple
sensation. Vous êtes ce témoin, cet observateur conscient
de tout ce qui arrive et de tout ce qui vous traverse l’esprit.
Ce n’est pas tant une expérience à acquérir qu’une chose
très simple que tout le monde peut éprouver. Être soi-même,
naturellement, est une chose tellement simple qu’on a
tendance à l’ignorer.

      Selon la philosophie orientale, en tant que témoin, vous êtes
parfait et entier, tel que vous êtes. Vous avez suffisamment le
sentiment d’être vous-même lorsque vous ne vous identifiez
pas à vos pensées et à vos émotions, qui ne cessent de
changer. En fin de compte, vous n’avez pas besoin de faire
quelque chose de particulier pour atteindre cet état naturel,
car vous y êtes constamment : ici et maintenant.

      Comme le disait Shakespeare : « Le monde entier est un
théâtre, et tous, hommes et femmes, n’en sont que les
acteurs. » Vous commencez alors à voir les rôles que vous
jouez, votre personnage, votre masque ou vos masques,
comme faisant partie du jeu de la vie. Vous continuez de faire
ce que vous faisiez auparavant : aider les autres, gagner de
l’argent, tout ce que vous aimez. Cependant, vous avez pris
conscience que ce n’était qu’une façon de voir les choses, une
dimension parmi d’autres de votre véritable nature.

      [image: ]Comme l’a énoncé le sage indien Ramana Maharshi, la
connaissance de soi libère de la souffrance :

      
        Vouloir changer le monde sans découvrir son propre moi, c’est
comme essayer de recouvrir la terre d’une peau de cuir pour
empêcher les pierres et les épines de nous blesser. Il est beaucoup
plus simple de porter des chaussures.
      

      Une fois que vous avez pris conscience du fait que vous êtes
le témoin de toutes les expériences, les aléas de la vie ne vous
affectent plus de la même manière. Cette prise de conscience
vous apporte une protection contre la souffrance. Elle vous
permet de suivre le courant et de vivre agréablement le
spectacle de la création.

      
        
          
            
              Commencer l’aventure de la pleine 
            
          
        
        
          
            
              conscience
            
          
        
      

      La méditation de pleine conscience n’est pas une solution
rapide à un problème, mais l’aventure d’une vie. On peut la
comparer au voyage en bateau d’un explorateur à la recherche
de nouvelles terres inconnues. Par la suite, je vous expliquerai
comment cette comparaison se justifie.

      
        
          
            Commencer le voyage
          
        
      

      Le voyage commence. Vous avez mis les voiles. Vous ne savez
pas encore très bien ce que vous allez découvrir, ni même
pourquoi vous êtes parti, mais cette incertitude est ce qui
rend l’aventure intéressante. Vous avez peut-être le sentiment
de faire enfin quelque chose qui vous plaît et dont vous allez
tirer profit. C’est ce que vous vouliez, et vous voilà lancé. En
même temps, vous vous inquiétez un peu de ce qui pourrait
vous arriver : et si les choses ne se passaient pas comme
prévu ?

      Oui, c’est peut-être ainsi que vous vivez le début de cette
aventure. Vous vous dites que vous avez fini par trouver ce
qui vous convenait. Vous avez hâte de savoir comment aller
de l’avant. En même temps, vous vous demandez si vous serez
capable de « faire » le nécessaire : vous n’êtes pas sûr d’avoir
la patience, la discipline, la force intérieure nécessaire. Vous
avez quelques idées de ce que cela représente. Vous souffrez
actuellement de tel ou tel mal, et vous attendez de ce livre
qu’il vous permette de moins souffrir. Peut-être avez-vous une
idée claire des objectifs que vous voulez atteindre avec l’aide
de la méditation de pleine conscience.

      [image: ]Il est toujours préférable d’avoir une vision à long terme de
ce que vous attendez de la méditation de pleine conscience,
mais mieux vaut éviter de trop se concentrer sur les objectifs.
La méditation de pleine conscience n’est pas une activité
orientée vers un but, mais vers un processus. En même temps,
elle ne vous conduit pas n’importe où. C’est là le paradoxe
de la méditation. Si vous faites une fixation sur les objectifs,
vous vous préoccuperez du but plutôt que du processus. Or,
ce qui compte dans la méditation, c’est le voyage, et non la
destination. Le moment présent, ce n’est pas dans le futur
que vous pourrez l’atteindre : vous ne pouvez le vivre que
maintenant. Ce qui compte plus que tout, c’est la manière
dont vous allez vivre ce moment. Si vous cultivez l’ouverture,
la curiosité, l’acceptation, la bienveillance et l’attention
consciente, les choses iront d’elles-mêmes. Par conséquent,
en dirigeant votre barque, restez conscient et éveillé.

      
        
          
            Surmonter les difficultés
          
        
      

      Alors que vous poursuivrez ce voyage initiatique, votre
enthousiasme initial ne tardera pas à s’estomper. Sur votre
route, vous allez affronter une mer difficile et des pirates !
Certains jours, vous regretterez de vous être embarqué dans
cette aventure. Pourquoi n’êtes-vous pas sagement resté chez
vous ?

      La pratique régulière de la méditation de pleine conscience
n’est pas sans difficultés. L’attrait de la nouveauté n’a qu’un
temps. Vous asseoir pour méditer, ne serait-ce qu’un court
moment, vous semblera peut-être décourageant, sans même
que vous sachiez pourquoi. Ne vous inquiétez pas : cette
situation est très courante. Une fois que vous aurez surmonté
votre résistance initiale, vous vous rendrez compte que la
méditation est plus agréable que ce que vous aviez pu imaginer.
Dès le début, vous vous sentirez bien. Vous y trouverez même
du plaisir. Vous ressentirez aussi, par la suite, la satisfaction
d’avoir vaincu la résistance initiale de votre mental et d’avoir
entrepris quelque chose de bénéfique pour votre santé et pour
votre bien-être.

      Au cours de votre méditation, si vous luttez contre les pensées
et les sentiments, c’est généralement parce que vous ne les
acceptez pas comme faisant naturellement partie de votre
activité mentale. En principe, ce manque d’acceptation est
la marque d’une attitude critique vis-à-vis de vous-même ou
vis-à-vis du processus de méditation. C’est en persévérant que
vous découvrirez, lentement mais sûrement, pourquoi il est
important que vous acceptiez vos pensées, vos émotions et
la situation dans laquelle vous vous trouvez, et que vous n’en
rendiez personne responsable, ni vous ni quelqu’un d’autre.
Dans la méditation, il s’agit tout d’abord d’accepter les choses.
Le changement vient ensuite.

      Une autre difficulté courante est de comprendre quelle est
la bonne attitude à adopter pour méditer. Voici quelques
exemples courants à éviter :

      
        [image: ]Je vais le faire, et il faut que je le fasse correctement.

[image: ]Je dois m’y consacrer à 100 %.

[image: ]Je vais faire le maximum d’effort.


      

      Une fois que vous aurez commencé, les pensées qui vous
viendront à l’esprit ressembleront à celles-ci : « Je n’arrive
pas du tout à me concentrer », « Mon esprit part dans tous les
sens, je ne vais pas y arriver », ou encore : « Cette méditation
était nulle. » Cependant, en poursuivant votre voyage au pays
de l’attention consciente, vous allez bientôt changer d’attitude
et vous aurez plutôt des pensées de ce genre :

      
        [image: ]Je vais m’attacher, autant que je le pourrai, à faire preuve
de bienveillance et de curiosité et à accepter l’expérience
que je traverse, quelle qu’elle soit.

[image: ]Je ne vais pas faire trop d’effort, mais je ne vais pas
non plus abandonner. Je vais tâcher de trouver un juste
milieu.

[image: ]Mon esprit a tendance à vagabonder. Ce n’est pas un
problème, cela fait partie de la méditation.


      

      À mesure que votre attitude change, la méditation devient plus
facile. Vous êtes moins assailli par des pensées de jugement
pendant et après votre séance de méditation, et même si
vous l’êtes encore, vous gérez ces pensées comme vous gérez
toutes vos autres pensées, en faisant de votre mieux pour les
laisser venir et repartir.

      [image: ]Passer de l’autre côté

Il était une fois un jeune homme qui
marchait et qui se retrouva soudain
au bord d’une large rivière. Il passa
un bon moment à se demander comment il pourrait traverser ce cours
d’eau agité. Alors qu’il était sur le
point de renoncer à poursuivre son
voyage, il aperçut son professeur sur
l’autre rive. Il lui cria : « Pourriez-vous me dire comment je pourrais
passer de l’autre côté ? »

Le professeur sourit et lui répondit :
« Mon garçon, vous êtes de l’autre
côté. »

Vous pouvez croire que vous avez
besoin de changer, alors qu’en réalité il vous suffirait de vous rendre
compte que votre situation est tout à
fait satisfaisante. En vous démenant
pour atteindre des objectifs censés
vous permettre de vivre dans la paix
et le bonheur, vous risquez, en réalité, de vous éloigner de la paix et
du bonheur. La méditation de pleine
conscience est une invitation à cesser de se démener et à se reposer.
L’autre côté, vous y êtes déjà !


      
        
          
            Découvrir le voyage d’une vie
          
        
      

      Après avoir longtemps navigué, vous apercevez enfin une terre
qui, vue de loin, vous semble plus belle que tout ce que vous
aviez découvert jusqu’à présent. Vous décidez que c’est là que
vous allez vous fixer. Cette contrée vous paraît si nouvelle, si
différente, et en même temps, si familière et si accueillante. En
vous approchant, vous vous rendez compte que vous n’avez
fait que revenir chez vous. Après tous les endroits que vous
avez visités et toutes les aventures que vous avez vécues,
c’est ici que vous vous sentez chez vous, en ce lieu même que
vous aviez quitté ! Cependant, votre voyage n’aura pas été
inutile. Il vous aura permis de faire bien des découvertes, mais
aussi, il vous aura fallu faire ce voyage pour pouvoir prendre
conscience de ce qui vous est le plus cher.

      Grâce à la méditation, vous finissez par réaliser qu’il ne
vous faut rien de plus. Les choses sont pour le mieux telles
qu’elles sont. Vous êtes déjà chez vous. Chaque moment est
magique, nouveau et différent. Chaque moment est précieux,
car il ne se répétera jamais, plus jamais. Votre conscience
brille maintenant constamment, elle éclaire le monde qui
vous entoure et votre moi intérieur sans que cela ne vous
demande d’effort. Pour la conscience, il n’y a pas un bouton
marche/arrêt : la conscience est toujours en marche, de façon
naturelle. Vous traversez des hauts et des bas, les plaisirs
alternent avec les peines, mais vous n’êtes plus aussi agrippé
aux choses, c’est pourquoi vous souffrez moins. Il s’agit moins
d’un but à atteindre que d’un voyage qui continue, le voyage
d’une vie. La vie continue de se dérouler d’elle-même, et vous
commencez à comprendre comment vous pouvez vous laisser
porter.

      [image: ]Bouddha aurait dit un jour :

      
        Le secret d’une vie saine de corps et d’esprit est de ne pas
regretter le passé, de ne pas s’inquiéter de l’avenir ni anticiper les
problèmes, mais de vivre sagement et sincèrement dans le moment
présent.
      

      La méditation de pleine conscience consiste à découvrir
comment vivre de cette manière.

    

  
    Chapitre 2
 Profiter des avantages
 de la méditation
 de pleine conscience

Dans ce chapitre :

[image: ]Vous comprendrez à quoi sert la méditation de pleine conscience

[image: ]Vous découvrirez les effets de la méditation de pleine conscience sur
vos émotions

[image: ]Vous découvrirez ce qui est au cœur de la méditation de pleine
conscience



Le plaisir qu’apporte la méditation de pleine conscience est
comparable au plaisir qu’apporte la danse. Quand vous
dansez, est-ce en raison des bienfaits que cette activité apporte
au plan cardio-vasculaire ? Est-ce pour stimuler votre activité
cérébrale ? Si c’est pour un motif ou dans un but particulier
que vous dansez, est-ce que cela ne diminue pas le plaisir de la
danse ? Il est bien plus agréable de danser pour le seul plaisir de
danser. Mais bien évidemment, danser pour le plaisir ne change
rien aux bienfaits que la danse apporte à l’esprit et au corps :
ces bienfaits sont comme la cerise sur le gâteau.
De la même manière, cultivez l’attention consciente pour
elle-même. La méditation de pleine conscience consiste à se
relier à ses sens, à être curieux, à découvrir le fonctionnement
interne de l’esprit humain. En se souciant de profiter des
bienfaits de la méditation de pleine conscience, on ne peut
qu’en gâcher le plaisir. La méditation est un voyage qui ne
consiste pas à atteindre une certaine destination : c’est le
voyage qui est la destination. N’oubliez pas cela quand vous
découvrirez les divers bienfaits de la méditation de pleine
conscience décrits dans ce chapitre, et laissez-vous gagner
par la danse de l’attention consciente. Les bienfaits de la
méditation de pleine conscience – relaxation, meilleure
santé mentale et émotionnelle et meilleures relations avec
les autres et avec vous-même – ne sont que les avantages
supplémentaires dont vous profiterez. Vous allez maintenant
découvrir à quoi vous servira la méditation de pleine
conscience.
Détendre le corps
Le corps et l’esprit ne forment pratiquement qu’une seule
entité. Quand votre esprit est en proie à l’anxiété, votre corps
devient automatiquement plus tendu. Corps et esprit vont de
pair.
Pourquoi votre corps est-il plus tendu quand vous êtes
stressé ? La raison à cela est d’ordre mécanique, elle est
liée à la nature du corps humain. Quand vous êtes stressé,
une réaction en chaîne se produit dans votre organisme,
et c’est tout votre être qui se prépare à affronter ou à fuir
cette situation. Votre corps est alors traversé par une grande
quantité d’énergie sans savoir quoi en faire, et le résultat est
que vous êtes tendu.
La finalité de la méditation de pleine conscience n’est pas la
relaxation. Essayer de se détendre ne fait que créer davantage
encore de tension car nous faisons un effort pour y arriver. La
méditation de pleine conscience va bien plus loin. L’attention
consciente consiste à prendre conscience de son expérience
de l’instant et à l’accepter. Par conséquent, si vous êtes tendu,
la méditation de pleine conscience consistera, pour vous,
à prendre conscience de cette tension dans votre corps.
Quelle partie de votre corps est tendue ? Comment est cette
tension ? Quelles sont sa forme, sa couleur, sa texture ? Par
rapport à cette tension, quelle est votre réaction, quelles sont
vos pensées ? La méditation de pleine conscience consiste
à enrichir votre expérience du moment grâce à une certaine
curiosité. Vous pouvez alors amener la respiration jusque
dans la partie tendue de votre corps, avec bienveillance et
en acceptant ce qui se passe : là encore, il n’en faut pas plus,
il ne s’agit pas de chercher à changer les choses ni à éliminer
cette tension. Soyez rassuré, cela détend généralement,
cependant la relaxation n’est pas le but. (Pour plus de détails
sur la lutte contre le stress, voir le chapitre 11.)
Reprendre contact avec son corps
Quand vous étiez bébé, vous étiez sans doute très en contact
avec votre propre corps. Vous éprouviez des sensations
subtiles, et vous aimiez découvrir au toucher des textures
différentes et nouvelles. En grandissant, vous avez appris à
vous servir de plus en plus de votre tête, et de moins en moins
de votre corps. Vous n’êtes probablement plus autant en
contact avec votre corps que vous ne l’étiez dans votre petite
enfance, et vous ne remarquez plus ces messages subtils que
votre corps vous envoie par l’intermédiaire de votre mental. Il
me semble que certains d’entre nous ne voient plus leur corps
que comme un véhicule leur permettant de transporter leur
cerveau d’une réunion à une autre !
En réalité, les messages qui circulent entre votre corps et
votre esprit font partie d’un processus à double sens. Votre
esprit envoie des signaux à votre corps, et votre corps envoie
des signaux à votre esprit. Vous vous dites « J’ai envie de
lire ce livre de la collection « Pour les Nuls »», et votre corps
prend le livre. Quand vous avez faim, c’est votre corps qui
signale à votre esprit qu’il est temps de manger. Qu’en est-il
de la sensation de stress ? Si vous remarquez une tension au
niveau des épaules, des contractions au niveau des yeux ou
un rythme cardiaque accéléré, c’est là encore votre corps qui
envoie des signaux à votre esprit.
[image: ]Mais que se passe-t-il lorsque votre esprit est trop occupé par
ses pensées pour pouvoir seulement remarquer les signaux
que votre corps lui envoie ? Dans ce cas, vous perdez contact
avec votre corps, vous n’êtes plus à son écoute. Vous ne
recevez plus clairement vos messages instinctifs (faim, soif,
fatigue, stress). Il s’ensuit une déconnexion entre vos signaux
corporels et votre esprit, et la situation risque de se dégrader
de façon incontrôlée.
Dans la méditation de pleine conscience, l’accent est mis sur
l’écoute et la conscience du corps. Une forme importante
de méditation de pleine conscience est le balayage corporel
(décrit en détail au chapitre 6). Il consiste à consacrer
une demi-heure à porter votre attention successivement
sur différentes parties de votre corps, du bout des orteils
au sommet du crâne. Voici des exemples de réactions de
certaines personnes qui viennent de faire cet exercice :
« Ça alors, je n’avais jamais accordé autant d’attention à mon
corps, j’ai trouvé cela très intéressant ! »« Maintenant, je sens
que je reprends possession de mon corps. »
[image: ]Le seau fendu

Il était une fois un porteur d’eau qui
apportait chaque jour deux seaux
d’eau à son maître. Tous les jours,
il se rendait au ruisseau le plus
proche, remplissait d’eau les deux
seaux, et revenait avec les deux
seaux accrochés aux deux extrémités d’un support en bois posé sur ses
épaules. L’un des deux seaux était
fendu, si bien que le temps que le
porteur d’eau parvienne jusque chez
son maître, il n’était plus qu’à moitié plein. Pendant deux ans, ce porteur d’eau a donc apporté chaque
jour à son maître un seau et demi
d’eau. Le seau en bon état était fier
de lui. Le seau fendu était triste de
ne pouvoir remplir que la moitié de
sa mission. Un jour, le seau fendu
dit au porteur d’eau : « Je suis tellement ennuyé et j’ai tellement honte.
Je suis déficient, et je ne suis pas
capable de contenir ma cargaison d’eau entière. De quelle utilité
suis-je encore ? » Le porteur d’eau lui
demanda alors de contempler le sol
sur le trajet. Le seau fendu remarqua
alors les magnifiques plantes et les
belles fleurs qui poussaient de ce
côté du chemin. Le porteur d’eau lui
expliqua : « Quand je me suis rendu
compte que tu étais fendu, j’ai planté
des graines de ce côté du chemin,
que tu arroses chaque jour en perdant ton eau. Si tu n’étais pas fendu,
ces fleurs ravissantes ne s’offriraient
pas ainsi à la vue de tous. »

Parfois, vous pourriez croire que
vous êtes bien imparfait ou que votre
pratique de la méditation est bien
imparfaite, mais qu’en savez-vous
réellement ? Cette histoire montre
que même un seau fendu peut être
considéré comme parfait, tel qu’il
est. De même, vous êtes parfait
tel que vous êtes, avec toutes vos
imperfections.

[image: ]Le balayage corporel sera peut-être pour vous un exercice
difficile, si vous n’avez pas l’habitude d’un tel contact avec
votre propre corps. Il se peut que vous ayez refoulé des
émotions que vous aviez éprouvées dans le passé sans avoir
encore les bonnes dispositions pour les ressentir, peut-être
parce que vous étiez trop jeune, et qu’elles soient restées
prisonnières dans votre corps. Il arrive que l’on souffre
pendant des années sans que les médecins soient capables
d’expliquer la cause du mal. Grâce à une thérapie ou grâce à
la méditation, l’émotion refoulée revient à la conscience, et
elle est alors libérée. Parfois, il n’en faut pas plus pour que
la tension dans le corps, ou le « désagrément » inexpliqué,
disparaisse. C’est, là encore, un exemple illustrant les liens
entre l’esprit et le corps, et les bienfaits d’un retour au
contact du corps. Le chapitre 12 traite plus en profondeur des
possibilités de guérison du corps par la méditation de pleine
conscience.
Stimuler son système immunitaire
Normalement, lorsque votre corps subit une atteinte,
votre système immunitaire intervient pour combattre le
mal. Malheureusement, quand on est stressé, le système
immunitaire est moins efficace. En cas de menace, le corps
mobilise toutes ses ressources pour survivre, et l’énergie
nécessaire pour bien digérer ou pour garantir une bonne
immunité est temporairement indisponible.
[image: ]Le stress n’est pas nécessairement mauvais. Une insuffisance
de stress peut vous empêcher d’être efficace, et vous risquez
alors d’être en proie à l’ennui. D’un autre côté, si vous êtes
extrêmement stressé sur une période prolongée, votre
système immunitaire naturel cessera de jouer correctement
son rôle.
La méditation de pleine conscience vous permet de détecter
des changements subtils dans votre corps. Au premier signe
de stress excessif, vous pouvez porter à la situation une
attention consciente et découvrir comment éliminer le stress
plutôt que l’aggraver. À cet égard, la méditation de pleine
conscience peut véritablement être profitable à votre système
immunitaire.
Faire diminuer la douleur
De façon surprenante, il a été montré que la méditation de
pleine conscience faisait diminuer la douleur quand elle était
pratiquée pendant huit semaines. J’ai eu des personnes qui
ne trouvaient aucun remède pour supprimer ou supporter
la douleur, jusqu’à ce qu’ils commencent à pratiquer la
méditation de pleine conscience.
[image: ]Agir en conscience sur ses télomères

En 2009, Elizabeth Blackburn, Carol
Greider et Jack Szostak1 ont reçu le
prix Nobel de physiologie et médecine pour leur travail sur les télomères, bouchons protecteurs qui se
situent sur l’extrémité des chromosomes. Cette équipe a découvert une
enzyme, la télomérase, capable d’inverser le processus de dégradation
des télomères. La télomérase sert à
préserver la longueur des chromosomes lors de la duplication de ces
derniers. Mais avec l’âge, les télomères raccourcissent provoquant
la sénescence cellulaire. Ces chercheurs ont mis en évidence le rôle
du stress chronique, par excès de
cortisol, dans cette déchéance des
télomères.

Elizabeth Blackburn a poursuivi ce
travail et découvert que les émotions
et les pensées négatives jouent un
rôle dans ce processus de dégénérescence des télomères.

Une équipe de neuroscientifiques
américains de l’université de
Californie conduite sous le nom de
Projet Shamatha et de Clifford Saron
a montré que la pratique intensive
de la méditation durant trois mois
induit une augmentation notable de
la télomérase, ce qui freine le vieillissement cellulaire.

Pour cette étude, 60 méditants ont
été retenus. Trente personnes ont
suivi un programme de méditation
pendant trois mois à raison de six
heures par jour, les trente autres, le
groupe contrôle, ont servi de comparaison. Une fois que le premier
groupe eut fini sa période de retraite
de trois mois, le groupe témoin a
suivi le même programme intensif de
méditation. Cette étude a permis de
comparer les résultats entre méditants et non-méditants.

Des résultats significatifs ont été
observés portant sur les effets de
la méditation sur l’attention, la régulation émotionnelle, les hormones
liées au stress, l’impact sur le système immunitaire et l’augmentation de l’activité de la télomérase.

Les chercheurs restent néanmoins
prudents. Il reste encore à démontrer les relations qui existent entre
la méditation, les effets de bien-être
qu’elle produit et la télomérase.

Ce que nous pouvons d’ores et déjà
retenir, c’est qu’en apportant une
attention consciente à nos pensées,
à nos émotions, nous agissons pour
maintenir nos cellules en bonne
santé.

[image: ]C’est dans le choix que nous faisons de nos pensées que réside
notre liberté.

Emmet Fox
Quand une douleur vous prend, vous cherchez naturellement à
la faire disparaître. Vous contractez vos muscles dans la région
concernée et vous vous efforcez d’occuper votre esprit à autre
chose. Une autre méthode consiste, en voulant faire cesser
cette douleur, à réagir avec colère. Ce faisant, vous suscitez un
surcroît de tension dans votre corps, non seulement dans la
région douloureuse, mais aussi ailleurs. Parfois, vous cherchez
à lutter contre la douleur, d’où une dualité entre vous et votre
douleur. Vous dépensez de l’énergie pour cela. Une autre
réaction possible est la résignation : la douleur a gagné, vous
vous sentez désemparé.
[image: ]La méditation de pleine conscience est une approche
radicalement différente. Vous devez porter votre attention, le
plus possible, sur la sensation de la douleur. Si vous souffrez
au genou, par exemple, au lieu de chercher une distraction
ou de réagir comme dans les exemples qui précèdent, vous
allez vous concentrer sur la région de votre corps qui vous
fait souffrir. Vous allez y porter une attention consciente,
ce qui signifie que vous allez réagir par la bienveillance, la
curiosité et l’acceptation, du mieux que vous le pourrez. Ce
n’est pas facile, mais avec la pratique vous progresserez.
Vous pourrez alors apprécier la différence entre la sensation
de la douleur physique elle-même et tout ce que vous ajoutiez
vous-même à la douleur. Vous commencerez à comprendre la
différence entre douleur physique et souffrance psychologique.
La douleur physique est la sensation brute réelle de la douleur
dans le corps, tandis que la souffrance psychologique,
c’est le stress, l’anxiété et la frustration que cette douleur a
entraînés. Grâce à la méditation de pleine conscience, vous
pourrez commencer à évacuer la souffrance psychologique,
jusqu’à ce qu’il ne reste plus que la douleur physique. Quand
la souffrance psychologique commence à s’estomper, la
tension musculaire autour du point douloureux commence à
se relâcher, ce qui réduit encore la perception de la douleur.
Vous devenez ainsi capable d’accepter la douleur telle qu’elle
est au moment présent. (Pour plus de détails concernant la
méditation de pleine conscience comme moyen de guérison
physique, voir le chapitre 12.)
Apaiser l’esprit
De même que la méditation de pleine conscience n’a pas pour
but la relaxation corporelle, mais peut parfois avoir cet effet,
elle n’a pas non plus pour but d’apaiser l’esprit même si elle
peut le faire aussi.
Votre esprit est comme l’océan : parfois agité, parfois apaisé.
Parfois, votre esprit va d’une pensée à une autre sans prendre
le temps de se reposer. À d’autres moments, vos pensées
arrivent moins vite et sont davantage espacées. La méditation
de pleine conscience consiste moins à modifier le rythme
de vos pensées qu’à les remarquer au moment où elles
émergent. Prendre un peu de recul par rapport à vos pensées
vous permet de flotter au-dessus des vagues. Les vagues
sont toujours là, mais vous avez davantage la possibilité de
contempler le spectacle, plutôt que de n’être que le jouet de
vos pensées.
[image: ]Quand on est trop avide

Un élève en arts martiaux avait posé
en toute sincérité cette question à
son professeur : « J’ai décidé d’apprendre votre discipline. Combien
de temps me faudra-t-il pour la
maîtriser ?

– Dix ans, répondit le professeur.

– Mais je veux la maîtriser plus rapidement que ça. Je suis prêt à travailler dur. Je m’entraînerai tous les jours,
dix heures par jour ou même davantage encore, si nécessaire. Dans ces
conditions, combien de temps me faudra-t-il ? continua l’élève.

– Vingt ans. »

Quelle morale tirez-vous de cette
histoire ? Celle que j’en tire est que
travailler dur et atteindre un objectif ne vont pas nécessairement de
pair. Parfois, et plus particulièrement
lorsqu’il s’agit de pratiquer quelque
chose comme la méditation de pleine
conscience, on doit simplement laisser les choses se faire à leur propre
rythme. La nervosité risque surtout
de faire obstacle à la compréhension.

Être à l’écoute de ses pensées
Regardez autour de vous : tout ce qui est fabriqué par l’homme
a d’abord été une pensée dans la tête de quelqu’un. Nombreux
sont ceux qui considèrent que tout est dans la pensée. Tout
ce que vous dites, tout ce que vous faites, toutes vos activités,
tout est motivé par la pensée. Il est donc logique de porter une
attention consciente aux pensées qui nous traversent l’esprit.
Le cerveau a vite fait de prendre des habitudes, les pensées
suivant leur chemin. Les neurones qui s’activent ensemble se
connectent ensemble. Chaque fois que vous avez une pensée
particulière, ou que vous effectuez une action particulière,
vous augmentez légèrement la chance d’avoir à nouveau la
même pensée. La répétition d’une pensée ou d’une action a
pour effet de renforcer la connexion entre les neurones. Faute
d’être conscient de ces pensées ou actions, vous risquez d’être
en proie à toutes sortes de pensées ou de comportements
négatifs, faussés, inutiles, qui exerceront une influence sur
votre vie sans même que vous en ayez conscience, ou sans
que vous vous interrogiez sur leur bien-fondé et sur leur
validité.
La méditation de pleine conscience vous entraîne à observer
vos pensées, vos émotions et vos actes : ainsi, vous devenez
davantage capable de détecter les pensées négatives ou
inutiles et de les remettre en question. Pour une méditation
assise dans laquelle on porte une attention consciente à ses
pensées, voir le chapitre 5.
Prendre de meilleures décisions
Les décisions, vous en prenez tous les jours, à chaque
moment, que vous en ayez ou non conscience. Vous avez pris
la décision de lire ce chapitre. À un moment donné, vous allez
décider d’arrêter et de faire autre chose. Vous êtes amené à
prendre des décisions plus importantes et qui ont un impact
plus lourd, et il est toujours très souhaitable que ce soient de
« bonnes » décisions. Tout ce que vous faites et tout ce dont
vous disposez en ce moment même est en partie fonction des
décisions que vous avez prises dans le passé.
[image: ]La conscience de votre corps peut vous permettre de prendre
de meilleures décisions : un sentiment intuitif est un signal
provenant des « tripes », qui vous dit ce que vous devez faire,
et des expériences ont montré qu’un tel signal était plus
rapide et plus pertinent que la pensée logique. Des études
indiquent que les intestins comportent une masse de nerfs
qui agissent comme un second cerveau. Les dirigeants des
grandes compagnies se servent souvent de leur intuition
pour prendre des décisions critiques. Michael Eisner, par
exemple, qui était PDG de Disney jusqu’en 2005, disait que
son corps réagissait dès qu’il entendait parler d’une bonne
idée. Il ressentait cela parfois dans son ventre, parfois dans
sa gorge, ou dans sa peau. Votre inconscient est bien plus
riche en information que tout ce que votre esprit conscient
peut embrasser. Quand on ne prend ses décisions que sur la
base de sa pensée logique et consciente, on ne profite pas
de cette capacité considérable qui est celle de l’inconscient.
La méditation de pleine conscience vous permet d’améliorer
votre niveau de conscience et de commencer à profiter de la
partie intuitive et subconsciente qui est en vous.
Se relier à ses sens
Un bon moyen de s’entraîner à devenir plus attentif et de se
tranquilliser l’esprit consiste à se relier à ses sens : la vue,
l’ouïe, le toucher, l’odorat et le goût. Songez à des expressions
comme « un choix sensé », « je sens que quelque chose ne va
pas », ou « elle a un sixième sens ». L’usage qui est fait du mot
« sens » reflète l’importance que nous accordons au fait d’être
en contact avec nos organes de perception. De façon innée,
nous savons qu’il importe d’être relié à ses sens pour pouvoir
prendre une décision cohérente.
Quel avantage y a-t-il à faire l’effort de bien se relier à ses
sens ? En fait, si vous ne portez pas votre attention sur
la stimulation provenant de vos cinq sens, vous n’êtes
attentif qu’à vos pensées et à vos émotions. Vous n’êtes
alors conscient de rien d’autre. Vos pensées dépendent
principalement de vos expériences passées, de vos
souvenirs. Vous pouvez imaginer quelque chose de nouveau,
mais globalement, votre esprit ne fait que retravailler vos
expériences passées ou projeter dans l’avenir des idées qui
sont fonction de vos expériences passées. Vos émotions
aussi sont influencées dans une très grande mesure par vos
pensées. Par conséquent, en n’accordant pas assez d’attention
à vos sens, vous restez prisonnier de vos propres pensées et
émotions qui dépendent du passé, et non pas du présent.
En vous reliant délibérément à vos sens, par exemple à votre
sens du toucher, vous commencez naturellement à apaiser
votre esprit. Dans la méditation de pleine conscience, vous
pouvez commencer par vous concentrer sur votre respiration.
Portez votre attention sur l’étirement de votre ventre, ou sur
le gonflement de votre poitrine, ou encore, sur le mouvement
de l’air qui pénètre dans votre corps et en ressort. En vous
concentrant sur un de vos sens, ici le sens du toucher, vous
canalisez votre attention. Plutôt que de laisser votre esprit
vagabonder à sa guise, vous l’entraînez en douceur à rester
sur un objet unique, en l’occurrence, votre respiration. De
la même manière qu’on dresse un jeune chien à marcher
le long d’un chemin plutôt qu’à filer à droite ou à gauche,
en l’y ramenant en douceur chaque fois qu’il s’en écarte,
vous ramenez votre attention sur l’objet chaque fois qu’elle
en dévie. Vous découvrez alors comment être bienveillant
envers vous-même, en même temps que vous vous entraînez
à pratiquer l’attention consciente. Pour une méditation courte
sur la respiration, voir le chapitre 5.
En portant une attention consciente à vos sens :
[image: ]Vous vous entraînez à concentrer votre attention.

[image: ]Vous faites preuve de bienveillance envers vous-même
quand votre esprit s’égare.

[image: ]Vous réalisez que vous pouvez choisir sur quoi porter
votre attention.

[image: ]Vous prenez conscience que vous pouvez délibérément
choisir de porter votre attention non plus sur vos
pensées, mais sur vos sens.

[image: ]Vous apaisez votre esprit.


Développer un esprit attentif
L’attention est un élément essentiel pour réussir quelque
chose. Celui qui n’est pas capable d’être attentif ne peut
pas accomplir sa tâche, quelle qu’elle soit. La méditation de
pleine conscience vous entraîne à être attentif en vous faisant
maintenir votre attention sur quelque chose ou changer de
type d’attention de temps à autre.
Il existe plusieurs types d’attention, comme le montre la
figure 2-1 :
[image: ]L’attention ciblée et focalisée, concentrée sur un point
précis comme un rayon laser. Ce type d’attention est
adapté à une activité comme l’épluchage des légumes ou
la rédaction d’un courrier.

[image: ]L’attention large, dont le champ est plus ouvert et plus
vaste, plutôt comme l’éclairage d’un projecteur. C’est le
type d’attention qui convient quand vous conduisez, qui
vous permet de remarquer qu’une voiture qui vous suit
se rapproche, ou que des enfants jouent un peu plus loin
sur le bord de la route.

[image: ]L’attention extérieure est l’attention que nous portons au
monde extérieur à travers nos sens.


[image: ]L’attention intérieure est celle que nous dirigeons sur
nos propres pensées et sensations.

[image: ]La conscience de l’observateur, ou du témoin, est la
capacité de savoir quel type d’attention on porte. Ainsi,
par exemple, quand vous dessinez, vous savez que votre
attention est focalisée. Quand vous vous promenez à
la campagne, vous savez que votre attention est large.
Pour plus de détails sur la conscience de l’observateur,
voir plus loin la section « Prendre conscience : mieux se
connaître ».


Toutes les formes différentes de méditation de pleine
conscience abordées dans ce livre entraînent votre esprit à
devenir capable des différents types d’attention mentionnés
dans la liste qui précède.
[image: ]
Figure 2-1 :
Les différents types
d’attention.

Vivre ses émotions sans être sous leur emprise
Vos émotions exercent une influence considérable sur
votre comportement et sur vos pensées. Quand vous êtes
déprimé, vous avez sans doute bien plus de réticence à sortir
avec des amis, à rire d’une plaisanterie ou à travailler avec
enthousiasme. Quand vous vous sentez en pleine forme,
vous maîtrisez la situation, tout vous paraît facile et la vie est
comme un long fleuve tranquille.
Comment gérez-vous vos émotions ? Est-ce qu’elles vous
submergent, est-ce que vous vous contentez d’en être le
jouet ? La méditation de pleine conscience, c’est la possibilité,
pour vous, d’être plus apaisé et de prendre de la distance par
rapport aux aléas émotionnels.
Comprendre ses émotions
Qu’est-ce qu’une émotion, qu’est-ce qu’une sensation, qu’est-ce qu’une humeur ?
Dans une certaine mesure, nos émotions nous permettent de
survivre. Si nous n’avions pas peur face à un taureau furieux,
nous irions au-devant de gros ennuis. D’autres émotions,
comme la joie, nous permettent de créer des liens sociaux
avec les personnes qui nous entourent, et ainsi, d’accroître
notre sécurité. Même la déprime est probablement le résultat
d’une évolution dans un sens favorable à notre protection.
En réduisant notre motivation, elle fait diminuer le risque de
se faire du mal ou de gaspiller de l’énergie en poursuivant un
objectif donné.
Le mot émotion provient d’une racine latine qui signifie « être
en mouvement ». En étudiant les émotions, on s’aperçoit
qu’elles présentent des caractéristiques importantes :
[image: ]Les émotions changent constamment. Nous ne restons
pas dans la même émotion, et l’intensité d’une émotion
varie.

[image: ]Les émotions sont une expérience très physique. Quand
vous êtes anxieux, vous pouvez sentir comme une boule
dans votre estomac. Quand vous êtes en colère, vous
pouvez remarquer que votre respiration et votre rythme
cardiaque s’accélèrent.

[image: ]Vous pouvez observer vos propres émotions.
Vous pouvez sentir la différence entre vous et vos
émotions. Vous n’êtes pas votre émotion, vous en êtes
l’observateur.

[image: ]Vos émotions exercent un impact considérable sur vos
pensées. Quand vous n’avez pas le moral, vous avez
tendance à voir votre vie et celle des autres en noir. Au
contraire, quand vous vous sentez bien, vous avez plus
de chances d’avoir des pensées positives, de prédire des
résultats positifs, et également, de voir le passé sous un
angle positif.

[image: ]Les émotions sont généralement agréables, ou
désagréables, ou neutres.


[image: ]Conscience de la respiration et émotion

Claire participe à un groupe d’entraînement de l’attention par la pleine
conscience et pratique la méditation
quotidienne depuis deux semaines.
L’entraînement formel de l’attention
consciente au corps et aux sensations corporelles lui a déjà permis
de remarquer, dans la vie de tous
les jours, une tendance à se mettre
en apnée, c’est-à-dire à couper sa
respiration, lorsqu’elle est confrontée à des situations chargées sur
le plan émotionnel. À plusieurs
reprises, elle a pu faire ce constat,
depuis quelques jours. Lorsque son
fils est venu lui annoncer une nouvelle très difficile, elle a cru qu’un
gouffre s’ouvrait sous ses pieds. Son
fils lui a appris le suicide de sa belle-sœur et pour Claire, c’est le souvenir
du suicide de son fils aîné, cinq ans
auparavant, qui l’envahissait soudain. Et puis, elle a constaté qu’elle
ne respirait plus et s’est surprise à se
dire : « respire » et puis elle a pensé :
« Non, cela ne recommence pas, ce
n’est pas ton histoire, c’est une autre
histoire. »

En reprenant son souffle, en se
concentrant sur la perception de
son corps, elle pouvait écouter son
fils jusqu’au bout. La triste nouvelle
réveillait des souvenirs douloureux du passé mais en revenant à
son souffle, elle s’ancrait dans le
moment présent. Ainsi, elle pouvait
voir les larmes de son fils mais aussi
son courage et sa force. Elle ressentait alors de l’admiration pour lui
et découvrait avec gratitude toute
l’attention qu’il lui portait en prenant
mille précautions pour faire que l’annonce soit le moins violente possible.
Elle est surprise de ne pas s’être
effondrée et d’avoir pu tenir le coup.
La douleur a surgi mais en restant
concentrée sur son souffle, enracinée dans sa respiration et acceptant de vivre ce qui se présentait à
elle, Claire a pu observer l’intensité
émotionnelle diminuer au bout d’un
certain temps. Elle a remarqué aussi
qu’il était possible de vivre deux
émotions de façon quasi simultanée :
l’effroi et l’amour.

Claire a pu reprendre ses activités,
elle était triste en pensant à la jeune
fille mais le passé et sa charge émotionnelle n’a pas repris le dessus.
Plus tard, lorsque Claire s’est assise
pour pratiquer son exercice quotidien de méditation formelle, cela
a été terrible. Son esprit était très
agité, les souvenirs douloureux sont
revenus. Mais elle a pu traverser
cela. Encore une surprise pour elle.
La fois suivante, lors de son exercice
quotidien, elle a découvert un esprit
calme et apaisé. Une tranquillité plus
profonde que ce qu’elle avait pu
éprouver jusqu’alors.

Gérer ses sensations de manière différente
Consacrez quelques minutes à réfléchir aux émotions
suivantes et à votre façon de les gérer :
[image: ]La colère,

[image: ]L’anxiété,

[image: ]La peur,

[image: ]La déprime.


Avez-vous tendance à éviter d’éprouver des émotions ou à les
nier, ou bien, au contraire, à exprimer à votre entourage ce
que vous ressentez ? La méditation de pleine conscience vous
apporte une autre possibilité : elle vous permet d’aller à la
rencontre de vos émotions et de les voir sous un autre angle.
L’idée est d’accepter des sensations qui peuvent être pénibles
et d’y porter une attention consciente, plutôt que de les éviter
ou d’y réagir. De façon surprenante, cette méthode permet
généralement d’atténuer la force et la pénibilité d’une émotion.
Pour savoir comment gérer un certain nombre d’émotions
différentes, lisez les chapitres 6, 12, 14 et 15.
Prendre conscience : mieux se connaître
Avant d’étudier ma véritable nature, je me voyais comme un
être humain minuscule, complètement indépendant et isolé,
vivant quelque part dans une grande ville, sur une planète
appelée la Terre. Grâce à la méditation de pleine conscience,
j’ai commencé à découvrir une dimension de moi-même
totalement différente et valorisante, que je n’avais pas su
entrevoir jusqu’alors. En comprenant ce qu’est votre nature
véritable, vous pouvez voir le monde d’un point de vue
totalement nouveau. La perception de cette dimension plus
profonde de vous-même vous permet de replacer les difficultés
de la vie dans un contexte bien plus global. Comment peut-on
craindre les vagues, quand on prend conscience qu’on est soi-même l’océan ?
[image: ]« La maison d’hôtes »

Ce magnifique poème de Rumi (1207-1273) illustre bien l’attitude vers laquelle
vous devez tendre quand vous apprenez à gérer vos émotions en toute
conscience.

« L’être humain est une maison
d’hôtes.

Chaque matin, une nouvelle arrivée.

Une joie, une dépression, une
méchanceté,

Une prise de conscience momentanée émerge

Tel un visiteur inattendu.

Accueillez et choyez-les tous !

Même s’il s’agit d’une foule de
chagrins

Qui vident avec violence

Votre maison de ses meubles,

Traitez chaque hôte honorablement.

Ils peuvent vous débarrasser du
superflu

Pour faire place à de nouveaux
délices.

La sombre pensée, la honte, la
malveillance,

Ouvrez-leur la porte en riant,

Et invitez-les à entrer.

Soyez reconnaissant pour celui qui
vient,

Car chacun est envoyé

De l’au-delà comme un guide. »

Dans l’Antiquité, le temple grec d’Apollon, à Delphes, arborait
sur son fronton la devise « Connais-toi toi-même ». Pour un
philosophe comme Socrate, par exemple, cette notion était
vitale.
Qui êtes-vous ? Quelle est vraiment cette chose incroyable
que nous appelons la vie ? Que se passe-t-il ? Telles sont les
questions qui me préoccupent depuis toujours.
Pratiquer la méditation de pleine conscience et réfléchir aux
grandes questions de l’existence vous ouvriront la voie à la
découverte de votre propre moi intérieur.
Cela vous permettra de trouver un sens plus profond à ce que
vous faites au travail et durant vos moments de loisir, ainsi
qu’aux relations que vous entretenez avec les autres.
La méditation de pleine conscience vous permet de replacer
les choses en perspective. Ce n’est sans doute pas en courant
à droite et à gauche, en vous dépêchant de terminer toutes
les tâches qui vous incombent et en vous effondrant ensuite
devant la télévision parce que vous êtes trop épuisé pour faire
autre chose, que vous aurez la possibilité de découvrir qui
vous êtes vraiment.
C’est en prenant le temps de méditer que vous vous donnez la
possibilité de contempler toutes ces pensées et ces émotions
qui vont et viennent de façon incessante, et de découvrir ainsi
votre moi authentique.
Ce livre vous présente une méthode pour découvrir votre
véritable nature. Cette méthode m’a paru extrêmement
libératrice et fascinante, mais la découverte de soi étant une
aventure personnelle, votre propre manière d’appréhender
votre véritable moi intérieur sera peut-être très différente de la
mienne.
[image: ]Le lion et les moutons

La méditation de pleine conscience
conduit naturellement à l’introspection, c’est-à-dire à l’attention
portée sur cette personne même
qui pratique la méditation de pleine
conscience. L’histoire suivante
illustre la prise de conscience qui
peut alors avoir lieu.

Un lionceau, s’étant par inadvertance
éloigné de sa mère, ne la retrouva
plus et finit par rencontrer un troupeau de moutons. Il vécut donc
parmi les moutons, mangeant ce
que mangeaient les moutons et se
comportant comme eux. En grandissant, il continua de se comporter de
la même façon et de s’inquiéter du
moindre bruit qu’il percevait. Il y avait
pourtant quelque chose qui clochait.
Un jour, il aperçut son propre reflet
à la surface d’une eau stagnante. Il
découvrit alors qu’il était un lion, et
non pas un mouton. S’il s’était comporté jusqu’alors comme un mouton,
c’est parce qu’il s’était pris pour un
de leurs semblables. Maintenant qu’il
se voyait tel qu’il était vraiment, tout
changeait, et cependant, lui-même
restait ce qu’il avait toujours été. Il
retrouva sa fierté et se mit à vivre
conformément à sa véritable nature.

[image: ]Lisez chacun de ces paragraphes aussi lentement que vous
le pourrez. Portez votre attention sur les jugements que vous
formulez dans votre esprit et sur votre désir d’être en accord
ou en désaccord avec ce que vous lisez. Essayez de vous
abstenir de juger et de désirer quoi que ce soit, de simplement
lire et méditer.
[image: ]Vous n’êtes pas votre corps. Votre corps est constitué de
plusieurs centaines de millions de cellules, qui meurent
et se reforment sans arrêt. Ces cellules sont constituées
d’atomes indiscernables qui font l’objet d’échanges
avec tous les atomes qui vous entourent à mesure que
vous respirez, que vous mangez et que vous excrétez.
En ce moment même, vous digérez de la nourriture,
vos ongles et vos cheveux poussent, et votre système
immunitaire lutte contre des germes présents là où vous
vous trouvez. Tout cela se produit sans même que vous
y soyez pour quelque chose. Même si votre corps était
entièrement paralysé, vous seriez toujours là. Le fait
même que vous disiez « mon corps » indique que ce corps
est quelque chose que vous possédez, plutôt que votre
véritable moi intérieur.

[image: ]Vous n’êtes pas vos pensées. Vos pensées continuent
d’affluer, même lorsque vous méditez. Puisque vous
pouvez avoir conscience de vos pensées, vous n’êtes pas
vos pensées. Si vous étiez vos pensées, vous ne seriez
pas capable de les remarquer. Le fait que vous puissiez
observer vos pensées prouve qu’elles sont distinctes
de vous, qu’il existe un espace entre vous et ce que
vous pensez. Quand vous pratiquez la méditation, vous
pouvez, de temps à autre, prendre de la distance par
rapport à vos pensées, mais vous ne pouvez pas les
contrôler. Savez-vous seulement à quoi vous allez penser
dans les secondes qui suivent ? Et cependant, vous
pouvez être conscient de vos pensées.

[image: ]Vous n’êtes pas vos émotions. Tout comme vous pouvez
observer vos pensées, vous pouvez observer vos
émotions. Vos émotions apparaissent, puis finissent par
disparaître. Si vous étiez vos émotions, vos émotions
ne vous poseraient jamais aucun problème. Vous seriez
capable de les contrôler, et vous choisiriez de ressentir
des émotions positives plutôt que négatives.


Donc, qui êtes-vous ? Quelle possibilité reste-t-il ? Quelle
est votre véritable identité ? Vous êtes ce que j’appelle
l’observateur, ou le témoin. L’observateur ne peut pas être ce
qu’il observe.
Vous êtes une conscience, une présence, ce qui est et ce qui
vit. Votre nature essentielle est la présence, la conscience. Des
pensées et des idées, des émotions et des images, des désirs,
des peurs et des actes apparaissent en vous, mais vous avez
conscience de tout cela. Vous êtes conscient de tout. Tout
apparaît dans la conscience, dans l’être. Voilà ce que vous
êtes.
Vous n’êtes pas simplement la pensée « Je suis Shamash »
ou « Je suis Lisa » : vous êtes une présence qui sous-tend
toute expérience. En ce moment même, vous êtes en train de
digérer, votre cœur bat et vous êtes en train de lire, tout cela
dans la conscience. Vous êtes le témoin de tout ce processus
en cours.
Voici quelques-uns des attributs de la conscience :
[image: ]Vous avez toujours conscience des choses. Tantôt
votre conscience se perd dans des pensées et dans des
rêveries, tantôt elle est reliée à vos sens.

[image: ]L’attention consciente advient par elle-même. L’attention
consciente n’est pas la même chose que l’attention.
L’attention consciente est une chose à cultiver, et c’est là
principalement le sujet de ce livre, mais la conscience
pure est le moi intérieur. Être conscient ne demande
pas d’effort. Ce n’est pas une activité qui se pratique. La
conscience, c’est ce qui se produit en ce moment même,
sans aucun effort, pendant que vous lisez ces lignes.
Cette conscience, vous ne pouvez pas l’arrêter ni la fuir !

[image: ]La conscience précède la pensée. Bébé, vous étiez doué
de conscience avant même de pénétrer dans le monde
des mots et des idées. Les pensées et les concepts sont
postérieurs à la conscience.

[image: ]En tant que conscience, vous êtes à la fois rien et tout.
Sans votre conscience, rien n’existerait pour vous. Votre
conscience fait que vous faites partie de tout.


Après avoir pris connaissance de ces attributs de la
conscience, quelle est votre réaction ? L’important n’est pas de
croire en ces idées, mais d’y réfléchir pour soi-même. Comme
le disait Socrate, une vie sans réflexion n’est pas digne d’être
vécue. Personnellement, j’ai trouvé que l’examen approfondi
de ma propre identité était extrêmement enrichissant et
libérateur : la découverte de soi dans l’attention consciente, il
n’y a sans doute pas de meilleure thérapie !
[image: ]L’histoire du tailleur de pierre

Il était une fois un tailleur de pierre qui
avait interrompu pendant quelques
minutes son dur labeur pour se reposer un peu. Il se trouvait à côté d’un
énorme rocher. Non loin de là, un seigneur passa sous les arbres, accompagné de ses serviteurs.

À la vue de ce riche seigneur et
de tous les signes du train de vie
fastueux qu’il menait, le tailleur de
pierre trouva soudain sa condition
bien plus pénible qu’auparavant. « Si
seulement j’étais un homme riche,
se dit-il, je serais si heureux ! » C’est
alors que du rocher sortit une voix qui
lui annonça : « Ton vœu va devenir
réalité : tu seras un homme riche ! »

En rentrant chez lui, le tailleur de
pierre s’aperçut qu’à la place de sa
maison s’élevait à présent un magnifique palais. Fou de joie, il ne tarda
pas à oublier complètement sa misérable vie passée.

Un jour, alors qu’il marchait sur une
place, il sentit sur son visage la chaleur des rayons du soleil. Il eut alors
envie de devenir aussi puissant que
le soleil. Son vœu fut tout de suite
exaucé : il devint le soleil.

Devenu soleil, il se sentit tout-puissant. Sa lumière éclairait le monde
entier, et ses rayons atteignaient
les rois tout autant que les cordonniers. Cependant, un nuage ne tarda
pas à s’avancer devant lui et à faire
obstacle à sa lumière. « Mais alors,
se dit-il, un nuage aurait plus de pouvoir que moi ? Ah, comme j’aimerais
être un nuage. »

Et il devint nuage. Il intercepta
les rayons du soleil, et durant des
semaines, il versa la pluie, jusqu’à
ce que les fleuves débordent et que
les rizières soient complètement
inondées. Par le simple pouvoir de la
pluie, des villages et même des villes
étaient détruits, mais il remarqua que
seul le grand rocher de la montagne
n’en était pas affecté. « Qu’est cela,
s’écria-t-il ? Un rocher a donc plus de
pouvoir que moi ! Oh, comme j’aimerais être un rocher ! »

Il devint rocher, et jouit fièrement
de sa position par rapport aux éléments. Il n’était plus affecté ni par la
chaleur du soleil, ni par la force des
intempéries.

« Que demander de mieux », se dit-il ? Mais il entendit bientôt un bruit
étrange à ses pieds. Abaissant son
regard, il vit un tailleur de pierre qui,
armé de son burin, entreprenait de
le casser morceau par morceau. Il
s’écria alors : « Si seulement j’étais
un tailleur de pierre ! »

À cet instant, il redevint le tailleur de
pierre qu’il était au départ, et il resta
satisfait de son sort pendant tout le
reste de son existence.



    
      

      
        1 1. http://www.pourlascience.fr/ewb_pages/a/actualite-le-prix-nobel-de-medecine-2009-23512.php

      

    

  
    
      Deuxième partie
 Préparer le terrain pour une vie
 dans l’attention consciente


      
        
          [image: ]
        

        
          « Excuse-moi un instant,
il faut que je ramène Roger dans l’ici
et maintenant. »
        

      

      Dans cette partie…

Vous avez la possibilité de créer une base solide pour votre
pratique de la méditation de pleine conscience. Gardez votre
motivation, allez de l’avant et découvrez des attitudes qui vous
permettront de dynamiser votre méditation de pleine conscience.
Apprenez aussi à changer d’état d’esprit et à suivre simplement le
courant.


    

  
    Chapitre 3
 Cultiver des attitudes saines

Dans ce chapitre :

[image: ]Développez les bonnes attitudes

[image: ]Découvrez l’attention bienveillante

[image: ]Gérez les attitudes problématiques



La plus grande découverte de notre génération est que l’être
humain peut changer sa vie en changeant d’attitude.
Vous êtes ce que vous pensez.

William James

Les trois aspects essentiels de la méditation de pleine
conscience sont l’intention, l’attitude et l’attention. Le
présent chapitre est consacré à l’attitude.
Concernant l’attitude, vous avez le choix. Si vous êtes attentif
à votre apparence, vous pouvez décider de l’améliorer.
Votre attitude n’a rien à voir avec les événements de votre
existence, avec vos réussites et vos échecs, ni même avec
ce que vous ressentez. Vous pouvez très bien ressentir une
émotion comme la frustration tout en vous disant : « au moins,
j’en ai conscience » ou : « ce n’est qu’une sensation », ou
encore : « c’est l’occasion pour moi de comprendre ce qu’est
le sentiment de frustration ». Changer d’attitude est difficile,
mais c’est possible. En choisissant d’adopter les bonnes
attitudes face à vos expériences intérieures et extérieures
de tous les instants, vous vous débarrassez peu à peu des
croyances qui vous limitent. Ainsi, votre existence se déroule
de manière plus fluide.
Prenons l’exemple du chant. Quelle est votre attitude par
rapport au chant, aimez-vous chanter ? Est-ce pour vous un
besoin ? Vous faut-il un public ? Si vous ne vous souciez pas de
ce que pensent les autres, ou si vous ne doutez pas de votre
talent, alors chanter vos « tubes » préférés ne vous pose pas
de problème. Au contraire, si vous pensez que vous devez
absolument chanter comme il faut, ou si vous vous souciez
de l’avis des autres, vous aurez sans doute plus d’hésitation à
chanter et cela ne sera pas sans influence sur vos sensations,
sur votre humeur et sur la manière dont vous chanterez.
Comment l’attitude influe sur le résultat
[image: ]Dans un lycée, on avait constitué six niveaux de
mathématiques différents. Chaque année, les différents
niveaux étaient répartis de la même manière entre les
mêmes professeurs, jusqu’à ce que le responsable de l’unité
d’enseignement décide de procéder à une expérience.
Un professeur fut désigné au hasard. Le sort tomba sur
l’enseignante qui était chargée d’enseigner à la deuxième
classe la moins forte. Le responsable la complimenta sur
ses compétences et lui promit qu’elle serait chargée, l’année
suivante, d’enseigner à la classe du niveau le plus élevé. En
prenant en charge sa nouvelle classe, parce qu’elle s’attendait
à ce que les élèves aient de bons résultats, cette enseignante
changea d’attitude. Sachant que ses élèves devaient obtenir
les meilleures notes de la promotion, comme cela avait été le
cas auparavant pour ce même groupe de niveau, elle dispensa
son enseignement en conséquence, et immanquablement, les
élèves obtinrent les meilleurs résultats. Le plus surprenant
dans cette histoire est qu’en réalité, la classe qui lui avait été
confiée n’était pas du meilleur niveau, mais celle de l’avant-dernier niveau dans le classement du meilleur au moins bon.
Il avait suffi d’induire chez cette enseignante une attitude et
des attentes différentes pour que ses élèves relèvent le défi et
obtiennent les meilleurs résultats. Cette expérience montre le
pouvoir de l’attitude.
Comment l’attitude affecte-t-elle la qualité de la méditation de
pleine conscience ? Si votre attitude consiste à vous persuader
que « la méditation, c’est vraiment difficile », alors vous ferez
beaucoup d’efforts pour obtenir un résultat. Si votre attitude
consiste à penser que « la méditation, c’est facile » et si vous
rencontrez des difficultés, vous risquez d’être frustré. Si vous
vous dites « Je ne sais pas ce que cela va donner, je vais
me lancer et on verra bien », vous serez prêt à affronter la
situation, quelle qu’elle soit.
[image: ]L’attitude, c’est le terreau qui permet à votre pratique de
la méditation de prendre forme et de se développer. Un sol
riche en nutriments est la garantie d’une bonne croissance.
À chaque fois que vous pratiquez la méditation de pleine
conscience, c’est comme si vous arrosiez votre plantation
avec attention. Au contraire, une attitude négative risque de
provoquer un dépérissement de votre pousse. Une plante a
besoin d’un arrosage régulier pour pousser. Faute de soin et
d’attention, elle meurt.
Découvrir sa propre attitude vis-à-vis de la méditation de pleine conscience
Une attitude peut devenir une habitude, bonne ou mauvaise.
Or, les attitudes, comme les habitudes, ne sont pas faciles à
changer. Vous devez travailler à améliorer votre attitude.
Pour commencer, faites le point sur votre attitude actuelle
vis-à-vis de la méditation, de l’immobilité, du silence et du
non-agir. Ensuite, par la compréhension et par l’effort, vous
pourrez développer des attitudes plus propices à une pratique
régulière de la méditation de pleine conscience.
[image: ]Prenez de quoi écrire et répondez aux dix questions suivantes
afin de déterminer quelle est votre attitude vis-à-vis de la
méditation de pleine conscience.
1. Qu’espérez-vous tirer de la pratique de la méditation de
pleine conscience ?

2. Pourquoi pratiquez-vous la méditation de pleine
conscience ?

3. En pratiquant la méditation de pleine conscience, quelles
expériences pensez-vous pouvoir vivre ?


4. Dans combien de temps pensez-vous pouvoir commencer à
remarquer les bienfaits que vous apporte cette méditation ?

5. Quelles sensations physiques vous attendez-vous à éprouver
pendant ou après la méditation ?

6. Quelles sont vos expériences passées de la méditation ?
Restent-elles vivaces dans votre esprit, ou ne sont-elles plus
qu’un vague souvenir ?

7. Quel effort êtes-vous prêt à investir dans cette pratique ?
Allez-vous méditer plusieurs fois par jour, une fois par
jour, une fois par semaine, ou chaque fois que l’envie vous
prendra de le faire ?

8. Quelles sortes de pensées et de sentiments éveillent en vous
les mots « méditation » et « attention consciente » ?

9. Comment saurez-vous si vous pratiquez votre méditation
correctement ?

10. Qu’apporte la méditation ?


À présent, examinez vos réponses. Que remarquez-vous ?
Avez-vous une vision très positive des bienfaits potentiels de
la méditation ? Avez-vous, au contraire, une attitude négative ?
Ou bien, êtes-vous indifférent, et peut-être, simplement curieux
d’essayer, comme un scientifique ?
Efforcez-vous de ne pas juger vos réponses. Considérez-les
comme naturelles, tout simplement. Si vous ne pouvez pas
vous empêcher de porter un jugement, bon ou mauvais,
ayez-en conscience. Votre esprit est habitué à juger, c’est un
processus tout à fait normal.
Développer les bonnes attitudes
Cette section est consacrée aux attitudes essentielles qui
vous permettront de développer une bonne pratique de la
méditation. Ces attitudes vous permettront de mieux gérer vos
sensations et vos émotions, de surmonter votre sentiment de
léthargie et de trouver l’énergie nécessaire pour agir. Sans ces
attitudes, vos exercices de méditation deviendraient ennuyeux
et votre motivation faiblirait, de même que votre capacité de
rester attentif au moment présent. Vous pourrez développer
certaines techniques grâce à l’expérience, tandis que d’autres
techniques sont à votre portée dès le début.
Vos attitudes sont comme des graines. Si vous voulez obtenir
de délicieuses fraises, par exemple, vous devez planter les
graines et les arroser régulièrement. De même, vous devez
alimenter vos attitudes régulièrement en leur accordant votre
attention consciente. Vous pourrez ensuite savourer le fruit
de vos efforts, sous forme de succulentes fraises bien sucrées
(j’adore les fraises).
Bien qu’elles puissent sembler indépendantes l’une de
l’autre, les attitudes définies dans cette section se renforcent
mutuellement. Dès que vous cultivez une de ces attitudes, les
autres s’en trouvent affermies.
L’acceptation, qu’est-ce que c’est exactement ?
L’acceptation se révèle être une attitude très importante
pour l’attention consciente. Accepter signifie être attentif à
son expérience et la reconnaître simplement, plutôt que de
la juger. Pour certains, le mot « acceptation » est rebutant : si
vous préférez, remplacez-le par le mot « reconnaissance ».
[image: ]Par acceptation, je ne veux pas dire résignation. Je ne suis pas
en train de vous dire que si vous ne pensez pas pouvoir faire
quelque chose, vous devez accepter cette incapacité : cela
reviendrait à renoncer, plutôt qu’à accepter. Je veux parler de
votre expérience de chaque instant.
Si vous souffrez, que ce soit physiquement, d’une douleur
à l’épaule par exemple, ou mentalement, de dépression
ou d’anxiété, votre réaction naturelle consistera à essayer
d’éviter de ressentir cette souffrance. Cela semble être du bon
sens, car la sensation d’une douleur physique ou mentale est
pénible. Vous allez ignorer cette douleur, tâcher de penser à
autre chose ou de vous distraire, ou peut-être même, recourir
à une drogue douce ou à l’alcool afin de diminuer la gêne. Le
procédé sera sans doute efficace à très court terme, mais cette
attitude d’évitement ne tardera pas à échouer mentalement et
émotionnellement. En luttant contre la douleur, vous continuez
de la ressentir, mais surtout, une souffrance émotionnelle
s’ajoute à cette douleur. C’est ce que Bouddha appelait la
« seconde flèche ». Imaginez un soldat blessé par une flèche,
qui se demande pourquoi cela vient de lui arriver et qui
craint de ne plus jamais pouvoir marcher : cette angoisse est
comme une seconde flèche. Quand vous avez mal, ou même
quand vous éprouvez un certain inconfort, vous risquez, vous
aussi, de vous infliger une souffrance supplémentaire si vous
n’acceptez pas ce qui vient de se produire, pour passer à
l’étape suivante. L’évitement, la fuite, a pour effet d’aggraver
la souffrance. L’acceptation consiste à cesser de lutter contre
l’expérience que vous êtes en train de vivre. L’acceptation fait
disparaître cette seconde flèche qui provient des reproches,
de la critique ou du déni.
Quand vous vous asseyez pour méditer, peut-être êtes-vous assailli par des pensées qui ne vous lâchent plus. En
n’acceptant pas le fait que votre esprit aime brasser des
pensées, vous ne pouvez que devenir de plus en plus frustré,
déstabilisé et en colère contre vous-même, surtout si vous
essayez de vous concentrer sur la méditation sans y parvenir.
Dans l’exemple qui précède :
[image: ]Première flèche – le flot de pensées qui vous traversent
la tête au cours de votre méditation.

[image: ]Seconde flèche – le refus d’accepter que des idées
surgissent au cours de votre méditation, et le fait de vous
reprocher à vous-même d’avoir toutes ces pensées.

[image: ]Solution – reconnaître et accepter le fait que les pensées
font partie de la méditation, ce que vous pouvez faire en
prenant acte que « des pensées arrivent », en songeant
qu’« il est naturel de penser », ou simplement en
désignant calmement la pensée par son nom : « pensée…
pensée… ».


Dès que vous reconnaissez un sentiment, une pensée ou une
sensation et l’assumez, l’expérience change. Même en cas de
douleur physique, faites l’expérience : essayez d’éprouver
réellement cette douleur. Des études montrent qu’en
procédant ainsi, la douleur diminue. Cependant, ne l’oubliez
pas, ce n’est pas pour vous débarrasser de cette sensation que
vous la reconnaissez. Vouloir s’en débarrasser, ce ne serait pas
de l’acceptation. Vous devez vous efforcer de reconnaître la
sensation, le sentiment ou la pensée en question sans chercher
à la changer. Il s’agit de l’accepter telle qu’elle est, voire même,
de vous détendre dans cet inconfort. Pour vous détendre dans
l’inconfort, concentrez-vous courageusement sur la sensation
de cet inconfort tout en éprouvant la sensation de votre
propre respiration. À chaque expiration, rapprochez-vous de
cet inconfort et soulagez la tension qu’il suscite en vous.
Si cette acceptation ou cette reconnaissance de votre
douleur vous semble impossible, essayez au moins d’en
avoir un aperçu, de faire ne serait-ce qu’un tout petit pas
vers cette attitude. Le plus petit pas vers l’acceptation peut
parfois déclencher une chaîne d’événements qui aboutiront
finalement à une véritable transformation. Le moindre
commencement d’acceptation est déjà mieux que rien du tout.
Un autre aspect de l’acceptation est qu’elle vous permet de
mieux appréhender la situation. Quand vous êtes perdu,
même avec une carte sur laquelle figure votre destination,
vous n’avez aucun espoir d’y parvenir si vous ignorez où
vous vous trouvez en ce moment. Vous avez besoin de savoir
où vous vous trouvez et d’accepter ce fait, avant de pouvoir
commencer à chercher comment vous rendre à votre
destination. Paradoxalement, l’acceptation est la première
étape pour tout changement radical. Faute de reconnaître la
situation dans laquelle vous vous trouvez et ce qui vous arrive,
vous ne pouvez pas vous en sortir de façon satisfaisante.
[image: ]Pour cultiver l’acceptation, essayez ceci :
[image: ]Caractérisez calmement l’expérience que vous
acceptez. Par exemple, si vous êtes en colère, dites-vous :
« Je suis en colère en ce moment… je suis en colère. »
Ainsi, vous commencerez à reconnaître le sentiment
dans lequel vous êtes.

[image: ]Remarquez quelle partie de votre corps est tendue, et
imaginez que votre respiration se produise dans cette
zone. Tout en inspirant et en expirant, songez : « Ça va.
C’est déjà là… C’est déjà là. »

[image: ]Sur une échelle de 1 à 10, évaluez votre degré
d’acceptation ou de reconnaissance de vos pensées,
de vos sentiments ou de votre sensation du moment.

Demandez-vous comment vous pourriez augmenter ce
degré d’un point, puis faites ce que vous pouvez dans ce
sens.

[image: ]Développez une réelle curiosité à propos de votre
expérience : « D’où me vient cette sensation ? Où
est-ce que je la ressens ? Qu’est-ce qu’elle présente
d’intéressant ? » Cette curiosité vous permettra de
progresser dans l’acceptation.


Dans le domaine des émotions, le moyen le plus rapide
d’aller de A à B n’est pas d’essayer à tout prix d’atteindre
B, mais d’accepter A. Une acceptation sans retenue amène
automatiquement le changement.
[image: ]Dès que vous reconnaissez un sentiment, une pensée ou une
sensation et l’assumez, l’expérience change.
Découvrir la patience
Helen Keller, militante américaine sourde et aveugle, aurait
dit un jour qu’on ne pourrait jamais apprendre à être brave et
patient s’il n’existait que la joie dans le monde. En effet, si vous
étiez dans la joie et la paix chaque fois que vous méditez, vous
n’auriez plus besoin d’adopter cette magnifique attitude qu’est
la patience. En réalité, des pensées et des émotions pénibles
surviennent parfois au cours de la méditation, comme ce peut
être le cas au cours d’une activité quelconque. L’important est
la façon dont vous accueillez ces pensées et ces émotions.
Même s’il est possible d’éprouver assez rapidement les
bienfaits de la méditation, des études montrent que plus on
consacre de temps à cultiver l’attention consciente, plus
le résultat est tangible. La méditation est une formation de
l’esprit, et cela demande du temps.
Si vous êtes par nature une personne plutôt impatiente, la
méditation est précisément ce qu’il vous faut. La patience,
comme toutes les attitudes dont il est question dans cette
section, est un état que vous pouvez développer grâce à un
effort régulier. Les attitudes sont comme des muscles que
vous pouvez développer en pratiquant une gymnastique de
l’esprit.
[image: ]Voici comment vous pouvez développer votre patience :
[image: ]Toute situation dans laquelle vous commencez à être
impatient est une opportunité de vous entraîner à porter
une attention consciente à vos pensées. Intéressez-vous aux pensées qui surgissent dans votre esprit.
Correspondent-elles toutes à des vérités ? Quel effet
ont-elles sur votre état émotionnel ? Autour de quoi
tournent-elles ?

[image: ]La prochaine fois que vous serez au volant, quand
vous voyez un feu orange, arrêtez-vous dans la mesure
du possible plutôt que d’accélérer. Notez ce que vous
ressentez alors. Répétez plusieurs fois cette expérience,
et voyez s’il devient plus facile ou plus difficile pour vous
d’être patient.

[image: ]Au supermarché, plutôt que de choisir frénétiquement
la queue la moins longue devant les caisses, optez
pour la plus proche. Faites le lien avec tout sentiment
d’impatience que vous pourriez éprouver, et devenez
curieux de faire ce genre d’expérience plutôt que de
réagir tout de suite à votre impatience.

[image: ]Dans vos conversations, consacrez plus de temps à
écouter qu’à parler. Calmez votre empressement initial
à parler, et écoutez davantage. Cela vous demandera
peut-être un effort considérable, mais c’est un excellent
entraînement à la patience. À chaque fois, vous entraînez
votre cerveau à devenir un petit peu plus patient.


Voir d’un œil neuf
Voir d’un œil neuf, c’est voir avec l’esprit du débutant, une
notion développée par le maître zen Suzuki Roshi, qui a
déclaré un jour : « L’esprit du débutant contient beaucoup de
possibilités, mais celui de l’expert en contient peu. » Que faut-il
comprendre ici ?
Les petits enfants, quand ils ont la chance d’être élevés dans
l’amour, sont les meilleurs professeurs de méditation de pleine
conscience du monde ! L’objet le plus simple les intéresse.
Donnez à un tout jeune enfant un trousseau de clés et il
l’observera attentivement, il remarquera la gamme de couleurs
qui s’y reflètent, il les secouera et écoutera l’effet sonore ainsi
produit – et souvent, cela le fera rire. Bien sûr, il voudra savoir
aussi quel goût ont ces clés ! L’enfant en bas âge personnifie
l’esprit du débutant. Il voit les choses comme elles sont car il
n’est pas saturé d’idées, de concepts, de croyances, de noms
et de pensées concernant ce qu’il est bien ou mal de faire. Un
bébé n’intellectualise pas. Les jeunes enfants se relient aux
données sensorielles brutes que leur cerveau perçoit, et c’est
ce qu’ils adorent. Quand ils sont élevés dans l’amour, ils sont
naturellement attentifs, et leur attention consciente est pour
eux une joie véritable.
[image: ]Vous pouvez, vous aussi, voir le monde de cette manière.
Vous pouvez cultiver cette attitude de l’esprit du débutant,
consistant à voir les choses d’un œil neuf : il vous suffit pour
cela d’un petit effort. Essayez cet exercice :
1. Asseyez-vous ou allongez-vous dans une position
confortable, et fermez les yeux.

2. Imaginez que vous soyez aveugle de naissance, et que
vous n’ayez aucune expérience de la couleur. Vous en avez
entendu parler, mais vous ne pouvez même pas imaginer
ce qu’est la couleur. Consacrez au moins cinq minutes à
cette expérience. Si votre esprit part dans d’autres pensées,
ramenez doucement votre attention vers l’exercice.

3. Quand vous serez prêt, ouvrez doucement les yeux comme
si vous voyiez pour la première fois. Voyez ce qui vous
entoure avec l’esprit du débutant. Savourez les couleurs et
les formes qui s’offrent à vos yeux. Remarquez la façon dont
votre esprit nomme automatiquement les objets. Redirigez
votre attention sur les couleurs, les formes, les ombres et
les reflets. Vous remarquerez peut-être des choses qui vous
avaient échappé jusqu’à présent : c’est le signe que vous
voyez ce qui vous entoure d’un œil neuf, avec l’esprit du
débutant.

4. Conservez cette attitude en vaquant à vos occupations
du jour, en vivant chaque expérience comme si c’était la
première fois.


Cette expérience de l’esprit du débutant vous permet de vivre
dans la fascination, la curiosité, la créativité, l’attention et
l’amusement. Avec vos yeux d’enfant, vous ne cessez pas de
faire des découvertes. Dès que vous savez à l’avance ce qui
va se passer, vous cessez d’être dans cet état d’esprit. Vous
croyez savoir ce qui va se produire ? Vous pensez le savoir,
simplement. Chaque moment est nouveau, différent et unique.
Chaque moment est votre seul moment.
Dans la méditation, la situation du débutant est enviable.
Cependant, dès votre deuxième méditation, vous risquez
de faire une comparaison avec la première : « J’ai fait mieux
la première fois », ou « Pourquoi est-ce que je n’arrive plus
à me concentrer ? » ou encore : « Ça y est, j’y suis. » Vous
commencez à comparer, à conceptualiser ou à juger. Si cela se
produit, tâchez de lâcher prise – autant que vous le pourrez –
et portez votre attention à nouveau sur l’ici et maintenant, sur
le moment présent, comme s’il s’agissait d’une chose que vous
faites pour la première fois. Je ne prétends pas que l’esprit
du débutant est une attitude facile, mais c’est une chose
fondamentale pour une discipline méditative à long terme.
Trouver la confiance
Sans un certain degré de confiance, la méditation de pleine
conscience devient difficile. En effet, c’est la confiance qui
vous permet de continuer à croire au processus de méditation
quand vous avez le sentiment qu’il ne se passe rien ou que les
choses ne se passent « pas bien ».
Ainsi, par exemple, si vous êtes soudain las de méditer,
considérez qu’il s’agit simplement d’un nouveau sentiment,
d’une nouvelle sensation, qui disparaîtra peut-être si vous
continuez votre méditation. À la fin de votre méditation, peut-être vous sentirez-vous un peu moins bien qu’au début. Sans
la confiance, vous ne pourriez pas vous rendre compte qu’il
s’agit simplement d’une expérience qui, comme toutes les
expériences, ne durera pas éternellement.
Dans les relations, la confiance met un certain temps à
s’instaurer. Quand vous rencontrez des gens, vous ne
pouvez pas vous attendre à pouvoir leur faire confiance
tout de suite. Vous avez besoin de voir d’abord comment
ils se comportent, ce qu’ils disent et comment ils vous
considèrent et vous respectent. La confiance demande du
temps et de la patience. À mesure que la confiance grandit,
les relations s’approfondissent et deviennent plus solides.
Une relation dans laquelle la confiance n’est pas suffisamment
présente n’est pas belle à voir. Avec la confiance viennent la
convivialité, l’amitié et la sensation d’un lien : c’est dans une
relation de confiance que l’on se sent à l’aise. Votre relation
avec la méditation est similaire. Au départ, vous n’avez pas
nécessairement confiance, mais grâce à votre patience, à
votre implication et à une pratique régulière, vous finissez
par y croire vraiment. Plus vous croyez au pouvoir qu’a
la méditation de vous guérir et de vous reconstruire, plus
vous vous reposez sur elle, et ainsi, plutôt que d’essayer de
faire de la méditation, vous laissez la méditation se faire.
La méditation, c’est être plutôt que faire, et c’est dans la
sécurité qu’apporte la confiance qu’elle se fait.
[image: ]Voici comment développer la confiance :
[image: ]Décidez pendant combien de temps vous allez essayer
la méditation, par exemple pendant quatre semaines à
raison de vingt minutes par jour, et faites ce que vous
avez décidé. Attendez-vous à ce que l’exercice soit plus
difficile certains jours que les autres jours, et mettez
votre confiance dans ce processus.

[image: ]Si vous avez un esprit scientifique, vous pouvez
vous intéresser à tout ce qui concerne les études sur
l’attention consciente et sur la méditation, dans ce livre
ou ailleurs. Cela renforcera votre détermination à vous
engager dans cette discipline.

[image: ]Si vous connaissez une personne qui pratique
régulièrement la méditation, interrogez-la sur sa
relation avec cette discipline. Méditer avec elle pourrait
vous aider.

[image: ]Donnez du temps à la méditation. Faites preuve de
patience autant que vous le pourrez, et votre confiance
grandira naturellement avec le temps.

[image: ]Croyez votre propre expérience dans l’ici et
maintenant. Sachez écouter votre intuition : que vous
dit-elle ?


Exercer sa curiosité
En matière de curiosité, Einstein était un maître. Pour lui, la
curiosité jouait un rôle essentiel dans l’existence. Il disait un
jour : « L’important, c’est de ne pas s’arrêter de se poser des
questions. La curiosité a sa propre raison d’exister. On ne peut
s’empêcher d’être ébahi quand on contemple les mystères de
l’éternité, de la vie, de la structure merveilleuse de la réalité.
Il suffit juste d’essayer de comprendre chaque jour une petite
partie de ce mystère. Ne jamais perdre cette curiosité sacrée. »
La curiosité est à la base de tout apprentissage véritable. Celui
qui est curieux veut découvrir quelque chose de nouveau
et acquérir de nouvelles connaissances. Une personne qui
est curieuse est pleinement reliée à ses sens. Elle observe
attentivement et méthodiquement ce qui l’entoure, afin de
percevoir ce qui ne lui était pas encore visible. Elle se pose
des tas de questions. Ce peut être des questions comme
« Pourquoi le ciel est-il bleu ? » ou « Pourquoi cette ombre
est-elle à peine visible, tandis que l’autre est très sombre ? ».
Elle peut aussi se poser des questions sur elle-même, par
exemple : « Je me demande pourquoi je me sens fatigué après
avoir mangé ceci » ou « D’où viennent les pensées ? », ou bien :
« Que deviendra mon sentiment de frustration si j’essaie de le
ressentir dans mon corps et d’y mettre ma respiration ? »
Mettre de la curiosité dans votre pratique de la méditation
de pleine conscience est particulièrement utile. C’est
d’ailleurs avec la curiosité que l’attention consciente apparaît
automatiquement : vous commencez naturellement à être
attentif, et, comme émerveillé, à remarquer ce qui se produit.
Prenons l’exemple des pensées : si vous êtes vraiment curieux
de savoir quelles pensées traversent votre esprit en l’espace
de dix minutes, vous allez y porter votre attention et observer
vos pensées le mieux possible. Si votre curiosité est réelle,
vous continuerez sans doute à observer vos pensées jusqu’à
ce qu’elle soit satisfaite.
[image: ]Comment développer la curiosité dans la méditation ? En
se posant des questions. Voici quelques questions que
vous pourriez vous poser avant de vous lancer dans votre
méditation. Ensuite, essayez de vous poser des questions de
votre propre cru : votre propre curiosité sera plus efficace que
tout ce que je pourrais vous fournir ici.
[image: ]Que se passera-t-il si je médite vingt minutes tous les
jours pendant quatre semaines, que j’en aie envie ou
non ?

[image: ]Quel sera le résultat si je fais plus d’efforts dans ma
méditation ? Et si je fais moins d’efforts ?

[image: ]Et si je reste tout à fait immobile, alors que je ressens le
besoin de bouger : que va-t-il se passer ?

[image: ]Où, dans mon corps, est-ce que je ressens les émotions
positives ? Et les émotions négatives ? Quelle forme et
quelle couleur peuvent avoir les émotions ?

[image: ]Si je souris tout en méditant, quel effet cela aura-t-il sur
mon entraînement ?


Je pourrais continuer et vous proposer des milliers d’autres
questions. Posez-vous vous-même une question, et cherchez.
Nourrissez votre curiosité et voyez ce que vous découvrez.
Laissez votre curiosité dépasser le cadre de votre méditation
et pénétrer votre quotidien. Devenez curieux de vos pensées,
de vos émotions et de vos sensations physiques, plutôt que de
les ignorer ou d’essayer de les changer d’un seul coup.
[image: ]La méditation est comme un laboratoire : vous arrivez avec
des idées, vous observez, vous voyez ce qui se produit, et
vous en tirez éventuellement des conclusions. Continuez
à vous poser des questions, et poursuivez dans la même
direction. La méditation vous apporte la possibilité de mieux
vous connaître et de mieux connaître le fonctionnement
de votre propre esprit et de votre propre cœur, et cette
connaissance vous permet non seulement de mieux
comprendre qui vous êtes, mais aussi de mieux comprendre
tous les autres, sachant que pour l’essentiel, les mêmes
processus sont à l’œuvre chez tout le monde. Les êtres
humains se ressemblent bien plus que vous ne pourriez le
penser.
Lâcher prise
Imaginons que je vous demande de tenir un verre d’eau de
telle sorte que l’eau reste absolument immobile. Supposons
même que je vous promette de vous donner tout ce que
vous voudrez si vous y parvenez. Vous feriez sans doute tous
les efforts possibles pour que l’eau reste immobile, mais en
examinant l’eau avec beaucoup d’attention, on ne pourrait
manquer de remarquer qu’elle bouge encore. Je pense que
plus vous vous efforceriez de maintenir l’eau immobile, plus
vous la secoueriez, le souci d’obtenir qu’elle soit tout à fait
immobile induisant une certaine nervosité. Or, le meilleur
moyen de tenir le verre de telle sorte que l’eau reste immobile
consisterait à lâcher prise et à poser le verre sur une surface
solide.
La nature offre de beaux exemples de lâcher prise. Le pommier
doit laisser ses fruits tomber pour que les graines qu’ils
contiennent puissent germer. Les animaux doivent laisser leur
progéniture se séparer d’eux et apprendre à se débrouiller
toute seule. Les jeunes oiseaux doivent se débarrasser de
leur peur pour sauter pour la première fois d’une branche
et commencer à voler. Nous laissons partir chaque bouffée
d’air afin de pouvoir inspirer la suivante. Ce dernier
exemple montre que d’une certaine manière, nous savons
naturellement lâcher prise continuellement. Souvenez-vous-en
la prochaine fois que vous aurez du mal à lâcher prise.
Le lâcher prise est l’essence de la méditation. Nous devons
observer et étudier nos pensées, nos sentiments, nos idées,
nos opinions, nos croyances, nos émotions et nos sensations,
et nous devons ensuite lâcher prise.
Souvent, les gens pensent qu’ils y sont « arrivés ». Ils ont
compris comment « faire » pour méditer. Or, ils sont dans
l’erreur. Dès que vous pensez que vous « y êtes », et quoi
que ce « y » puisse représenter pour vous, vous vous êtes
probablement fourvoyé. Vous avez une idée de ce qu’est la
méditation, mais une idée n’est rien d’autre qu’une idée. Une
idée n’est pas un fait. La réalité est soumise à un flux et à des
changements au cours du temps. Songez plutôt que vous avez
une idée sur la façon dont vous pouvez méditer, et que cette
idée peut se révéler juste comme elle peut se révéler fausse :
vous verrez bien. Cela nous ramène à l’esprit du débutant,
dont il a été question précédemment.
Comment lâche-t-on prise ? Imaginez que vous teniez une balle
de tennis dans vos mains et que vous me demandiez comment
faire pour lâcher prise. Lâcher prise n’est pas une action.
Lâcher prise, c’est cesser de faire. Lâcher prise sur quelque
chose, c’est cesser de s’y accrocher.
La première chose à faire est de réaliser que vous êtes en train
de vous accrocher à quelque chose, à un objet. Quand vous
marchez en tenant dans vos mains une balle de tennis, vous
ne pouvez pas lâcher prise si vous ignorez que cette balle
est dans vos mains. Une fois que vous le savez et que vous
sentez la tension dans vos mains, vous lâchez prise de façon
automatique.
[image: ]Voici une courte méditation fondée sur le lâcher-prise. Faites
un essai et voyez ce que cela donne.
1. Trouvez une posture confortable. Pour faire cet exercice,
vous n’avez même pas besoin de fermer les yeux.

2. Remarquez tout de suite la position de votre corps. Pouvez-vous sentir une tension quelque part ? Quelle partie de votre
corps est chaude, et quelle partie est froide ? La tension
a-t-elle une forme, une couleur, une texture ? Prenez-en
conscience. Que devient cette tension quand vous en prenez
conscience ? Disparaît-elle, ou reste-t-elle ?

3. Prenez conscience de l’émotion à laquelle vous êtes sujet
en ce moment. Que se passe-t-il quand vous l’observez ?
Évaluez-en l’intensité. Ne vous efforcez pas de lâcher prise.
L’effort ne fait que créer davantage de tension. Prenez
conscience de cette tension et laissez votre émotion suivre
son propre cours. Cette émotion s’estompera d’elle-même
si elle le désire. Si elle persiste, pouvez-vous vous en
accommoder et l’accepter telle qu’elle est ?

4. À la fin de cette courte méditation, voyez si vous souhaitez
lâcher prise sur quelque chose que vous auriez remarqué :
une chose à laquelle vous seriez accroché, sachant que vous
avez en vous tout ce que vous avez besoin de connaître.


Développer la bonté
Ma religion, c’est la bonté.

Le dalaï-lama

Parmi toutes les attitudes que vous pouvez adopter dans le
cadre de votre pratique de la méditation de pleine conscience,
celle-ci est une des plus importantes. Votre conscience de
votre respiration, de votre corps ou des sons, ou d’une autre
chose sur laquelle vous portez votre attention, peut présenter
une certaine qualité. Cette qualité peut être froide, dure
et incisive, comme elle peut être chaude, tendre, amicale,
indulgente, attentionnée, douce, c’est-à-dire aimante. Votre
expérience, qu’elle soit agréable, désagréable ou neutre, se
transforme quand vous lui donnez ainsi un caractère.
La bonté étant une attitude si importante, je traite ce sujet
plus en détail dans la prochaine section.
La figure 3-1 (page suivante) représente l’arbre de la
méditation de pleine conscience. Sa croissance et son
développement représentent votre propre capacité d’attention
consciente. L’arrosage des racines représente l’effort que vous
faites pour cultiver les bonnes attitudes et pour pratiquer
la méditation de pleine conscience. Le fruit représente les
bienfaits que vous tirez naturellement de l’effort que vous y
consacrez. « Récolter ce que l’on a semé », c’est là l’essence de
la méditation de pleine conscience : c’est la raison de l’identité
entre les fruits de votre propre arbre de la méditation de
pleine conscience et ses racines.
Au cours du temps, à mesure que vous continuez d’en
prendre soin, l’arbre de la méditation de pleine conscience
que vous avez en vous gagne en force et en maturité. Vos
racines plongent profondément dans la terre et votre arbre est
fermement planté dans le sol, offrant tout naturellement son
ombrage aux membres de son entourage. La méditation est
fermement établie dans votre être.
Apprécier l’attention bienveillante
En étant très attentif, un tireur peut tuer un innocent, comme
un gangster peut préparer un braquage ou comme un baron
de la drogue peut compter son argent. Cependant, ce n’est
pas vraiment d’attention consciente qu’il s’agit : l’attention
consciente, ce n’est pas l’attention seule. En Orient, l’esprit et
le cœur sont souvent désignés par le même mot. Il s’agit d’un
concept que l’on peut traduire par attention bienveillante.
[image: ]
Figure 3-1 :
L’arbre de la
méditation
de pleine
conscience.

Plutôt que La Méditation de pleine conscience pour les Nuls,
ce livre aurait aussi bien pu s’appeler L’Attention bienveillante
pour les Nuls. L’attention bienveillante consiste à accorder à
tout ce que l’on peut percevoir une attention mêlée de chaleur,
de gentillesse et de bonté, et donc, à éviter l’autocritique et les
reproches.
L’attention consciente comprise comme une attention bienveillante
[image: ]Voici quelques manières d’associer à l’attention, de façon
spécifique, la convivialité et la gentillesse. Pour obtenir le
meilleur de ces exercices, consacrez au minimum cinq minutes
à chaque proposition. Il s’agit de produire une intention plutôt
qu’un sentiment.
[image: ]Contemplez quelque chose de la même manière que
vous regarderiez dans les yeux un bel enfant ou une
fleur. Durant quelques minutes, mettez de l’affection
dans votre perception visuelle, quelle qu’elle soit. Notez
ce qui se produit.

[image: ]Écoutez votre morceau de musique relaxante préféré.
Il peut s’agir d’une œuvre classique, d’une musique
« New Age », ou de bruits de la nature comme des chants
d’oiseaux ou le bruit du vent dans les arbres.

[image: ]Humez les odeurs qui règnent dans la pièce où vous
vous trouvez ou dans votre assiette, de la même
manière que vous humeriez un bon parfum.

[image: ]Au cours de votre prochain repas, prenez le temps
de sentir votre respiration. Si vous avez l’habitude
de manger vite, l’exercice vous paraîtra peut-être
difficile. Tâchez cependant de vous retenir. Songez à la
chance que vous avez, d’avoir de quoi manger. Mâchez
complètement chaque bouchée avant d’absorber la
suivante. Savourez le goût.

[image: ]En marchant, soyez attentif à vos sensations physiques.
Ralentissez vos gestes le plus possible, et sentez les
sensations au niveau de vos pieds. Imaginez que vos
pieds embrassent la terre à chaque pas. Visualisez-vous
en train de marcher sur un sol précieux, et immergez-vous complètement dans cette sensation de contact.

[image: ]Soyez à l’écoute de toute pensée ou émotion négative
en vous-même. Peut-être avez-vous l’habitude de vous
reprocher ces sentiments ? Essayez une approche
radicalement différente : aimez ces sentiments. Mettez
de la chaleur et de la gentillesse dans votre colère, dans
votre jalousie ou dans votre frustration. Accordez-vous
une écoute compréhensive comme vous l’accorderiez à
un bon ami : soyez attentif et bienveillant envers vous-même. Que constatez-vous ?


Développer une attitude de gratitude
Certains considèrent que la gratitude est la plus belle de
toutes les émotions que l’on puisse cultiver. Des études
récentes tendent à montrer qu’il existe un lien unique entre la
gratitude et le bien-être, et que la gratitude permet d’expliquer
certains aspects du bien-être que les autres traits de la
personnalité n’expliquent pas. La gratitude est une attitude qui
va de pair avec l’attention consciente.
Être dans la gratitude, c’est être conscient de ce que l’on a
plutôt que de ce que l’on n’a pas. L’effet de la gratitude est
l’ouverture du cœur. Une conscience avec un cœur ouvert,
c’est le bon état d’esprit pour cultiver l’attention consciente.
[image: ]La gratitude est une qualité que vous pouvez développer.
Quand vous vous débrouillez médiocrement au tennis ou au
piano, une bonne pratique vous permet de progresser. Il en est
de même de la gratitude. Par des efforts répétés, vous pouvez
développer, renforcer et intensifier la gratitude comme vous le
feriez avec un muscle. Faites l’exercice qui suit, et vous pouvez
être sûr que vous ferez des progrès en matière de gratitude !
1. Pensez à une chose pour laquelle vous n’éprouvez pas de
reconnaissance. Il peut s’agir de votre travail, d’une relation
ou de votre lieu de résidence.

2. À présent, songez à tous les aspects positifs. Accordez-vous deux minutes pour en trouver le plus possible. Par
exemple, si vous n’êtes pas satisfait de votre situation
professionnelle : N’êtes-vous pas payé correctement ? Votre
travail ne vous laisse-t-il pas du temps libre ? Ne bénéficiez-vous pas d’un certain nombre d’avantages sociaux, d’un
bon comité d’entreprise ? N’y a-t-il pas des collègues que
vous aimez bien ? N’avez-vous pas la possibilité de faire
des pauses agréables ? Votre travail ne vous permet-il pas
de mieux apprécier le temps que vous passez à la maison ?
Pensez à tous ces aspects positifs qui pourraient vous
inspirer de la gratitude. Pour augmenter l’efficacité de
l’exercice, au lieu de vous contenter de recenser ces aspects
mentalement, notez-les sur le papier. Sachez que vous
allez sans doute devoir surmonter une certaine résistance,
surtout si votre situation suscite en vous de la rancœur.

3. Refaites cet exercice dans un autre domaine de votre
quotidien. Constatez l’effet produit par l’exercice. Là encore,
n’oubliez pas que cet exercice vous demande un effort, mais
que les bienfaits qu’il vous apporte en valent la peine.

4. Engagez-vous à pratiquer cet exercice régulièrement tous
les jours pendant une semaine ou pendant un mois, et vous
constaterez que vous éprouvez naturellement davantage
de gratitude pour toutes sortes de choses, y compris la
méditation.


[image: ]Être dans la gratitude, c’est être conscient de ce que l’on a
plutôt que de ce que l’on n’a pas.
Le lâcher-prise grâce au pardon
Quand on vous a fait du mal ou quand vous avez mal agi, un
conflit naît dans votre esprit. Vous éprouvez du ressentiment,
voire de la colère envers quelqu’un, ou envers vous-même. Un
tel état d’esprit est nuisible, et c’est le pardon qui vous permet
de vous sentir mieux et de cesser de vous en vouloir. Quand
vous êtes en colère contre quelqu’un, c’est surtout vous que
cela fait souffrir. Peut-être aimez-vous qu’on soit indulgent
envers vous, mais lorsque c’est à vous de faire cet effort, vous
avez un blocage. Vous êtes en proie à la colère, à la déprime
ou à la haine. Pourtant, un certain nombre d’études récentes
montrent que le lâcher-prise et le fait d’assumer les blessures
du passé grâce au pardon permettent de vivre plus longtemps
et plus heureux.
[image: ]Pour vous familiariser avec le pardon, faites comme suit :
[image: ]À propos d’une situation que vous aviez mal vécue,
dressez la liste de tous les aspects positifs qui en ont
découlé. Efforcez-vous de voir cette situation d’un point
de vue complètement différent. Vous pouvez demander à
un proche de vous aider à faire cet exercice.

[image: ]Soyez bon envers vous-même. Si vous ruminez depuis
un certain temps, le moment est peut-être venu de lâcher
prise. Vous ne méritez pas tout ce mal dont vous vous
encombrez.

[image: ]Prenez conscience du fait que l’histoire que vous
vous racontez n’est qu’une histoire, avec laquelle vous
entretenez mentalement une douleur, une blessure.
Essayez de lâcher prise ou d’envisager cette histoire du
point de vue de quelqu’un d’autre. Il se produira peut-être alors un déclic qui vous aidera à pardonner.

[image: ]Souhaitez du bien aux gens. Si l’on vous a fait du mal,
contrebalancez ce mal par une méditation bienveillante
et aimante. Souhaitez du bien à la personne concernée,
comme vous le souhaiteriez à vous-même ou à un proche.
Recourez aux méditations d’amour et de tendresse
proposées dans ce livre.


[image: ]Lorsqu’un ami, un être cher ou un inconnu nous confrontent
à la trahison, à l’injustice et à l’inacceptable, la haine, le
ressentiment, la colère, la tristesse, le désir de vengeance
peuvent s’installer dans notre vie. Une étape du processus
de libération et de guérison de la souffrance psychologique
et physique passe par le pardon. Cette notion de pardon qui
peut parfois être connotée du sentiment religieux n’est pas
toujours facile à appréhender. Jacques Lecomte, professeur
et chercheur en psychologie positive, souligne que pour
pardonner, il est fondamental de différencier l’acte de la
personne. On peut pardonner à la personne et ne pas accepter
l’acte ou le comportement. Une des résistances au pardon
pour celui qui a souffert est la peur de l’oubli. On peut se
souvenir de l’offense tout en pardonnant à la personne qui l’a
commise. Jacques Lecomte souligne les points suivants :
[image: ]« Le pardon n’est pas l’oubli de l’acte mais la distinction
entre la personne et l’acte ;

[image: ]le pardon n’est pas un devoir mais un processus de
libération ;

[image: ]le pardon n’est pas synonyme de réconciliation avec
l’autre mais correspond souvent à la réconciliation avec
soi-même ;

[image: ]le pardon n’est pas réservé aux croyants mais peut
concerner toute personne. »


[image: ]Vous pourriez aussi opter pour une méditation centrée sur le
pardon. Quand cela vous semblera opportun, enregistrez ceci
pour l’écouter ensuite :
1. Asseyez-vous dans une position confortable et relaxante.
Fermez les yeux si cela ne vous pose pas de problème, et
laissez votre respiration suivre un rythme naturel.

2. Imaginez ou sentez votre respiration dans votre cœur.
Prenez conscience des obstructions que vous avez créées
dans votre cœur par votre incapacité de pardonner aux
autres ou à vous-même et percevez ces obstructions. Prenez
conscience du mal que ce manque d’indulgence a créé dans
votre cœur.

3. Maintenant, vous pouvez demander pardon aux autres.
Cherchez à prendre conscience des différentes manières
dont vous avez pu, délibérément ou par inadvertance, faire
souffrir quelqu’un à cause de votre propre peur, de votre
propre souffrance ou de votre colère. Visualisez chaque
personne à laquelle vous pensez : éprouvez le chagrin ou
la peine qu’a pu ressentir cette personne à cause de vos
paroles ou de vos actes. Enfin, soulagez ce chagrin et ce mal
en demandant pardon. Imaginez ou ressentez la présence
de chacune de ces personnes et dites à chacune d’elles :
« Je vous demande pardon. Pardonnez-moi. » Répétez cette
phrase lentement autant de fois que nécessaire, en parlant
du fond du cœur.

4. À présent, pardonnez-vous. Vous vous êtes fait du mal de
multiples façons par vos pensées, par vos paroles ou par vos
actes. Vous l’avez fait consciemment ou inconsciemment,
peut-être sans même le savoir. Prenez conscience de la
moindre petite méchanceté que vous auriez dirigée contre
vous-même. Ressentez la souffrance que vous vous êtes
infligée et soulagez-la en déclarant : « Pour toutes les fois où
je me suis infligé des souffrances par mes pensées, par mes
paroles ou par mes actes, consciemment ou inconsciemment,
je me pardonne. Je me pardonne autant que je le peux. »

5. Vous pouvez alors pardonner aux autres le mal qu’ils
vous ont fait. Beaucoup de gens vous ont blessé par
leurs paroles ou par leurs actes, délibérément ou par
inadvertance. Ils vous ont fait souffrir dans votre être, à
différents degrés. Imaginez la manière dont ils l’ont fait.
Ressentez le mal qu’on vous a fait et soulagez votre cœur de
cette peine en prononçant ces mots : « On m’a souvent fait
du mal, de différentes manières, par suite d’une souffrance,
d’un chagrin, d’une colère ou d’un malentendu. Cela fait
bien assez longtemps que je porte cette souffrance en moi.
Dans la mesure où j’en suis capable aujourd’hui, j’accorde
mon pardon. Je leur pardonne. » Répétez ces phrases si
nécessaire.


Avec le temps et avec de la pratique, vous vous apercevrez
sans doute d’un changement dans votre cœur et vous vous
sentirez davantage capable de pardonner. Si ce changement ne
se produit pas, prenez note de ce que vous ressentez et soyez
bon et bienveillant envers vous-même. Le pardon doit être
sincère. Pardonner demande du temps, soyez donc patient
et pratiquez la méditation de façon régulière. Un engagement
régulier à pardonner avec bienveillance vous permettra de
vous débarrasser de la peine que vous portez en vous.
En finir avec les attitudes négatives
Vous devez cultiver des attitudes positives, mais il existe aussi
des attitudes négatives qu’il est souhaitable d’éviter d’adopter.
Ainsi, par exemple, si vous êtes du genre perfectionniste et
si vous craignez de vous endormir pendant votre séance
de méditation, il ne vous sert à rien de paniquer ni de vous
angoisser parce que vous allez devoir lutter contre le sommeil.
Prenez simplement conscience de votre tendance à être
perfectionniste, et efforcez-vous de renoncer à toute attitude
contre-productive.
[image: ]Le pire, ce serait de renoncer à pratiquer la méditation
de pleine conscience. Une fois que vous vous serez mis à
la pratiquer régulièrement, même de façon très modeste,
vous commencerez sans doute à comprendre quelles sont
les attitudes à cultiver durant vos séances de méditation et
quelles sont les attitudes à éviter.
Éviter les solutions « miracles »
Si c’est une solution miracle à tous vos problèmes que vous
cherchez, vous n’êtes pas à la bonne adresse. La méditation
de pleine conscience, c’est simple mais ce n’est pas facile. La
méditation de pleine conscience est une méthode efficace
qui demande du temps, un certain type d’effort, de l’énergie
et de la discipline. Les solutions miracles, on en trouve dans
les spots publicitaires, dans les annonces et sur Internet.
Malheureusement, si j’en crois mon expérience limitée du
bonheur instantané, cela ne va pas plus loin : le miracle
disparaît aussi vite qu’il est apparu. Je sais que les tentations
sont grandes, et les grandes compagnies dépensent des
milliards pour trouver le moyen de vous convaincre de
dépenser votre argent durement gagné.
Vous pouvez cependant vous familiariser avec la méditation
en y consacrant des temps très courts. Vous n’avez pas besoin
de rester immobile dans la position du lotus pendant plusieurs
heures. En concentrant votre attention pendant une minute
sur votre respiration chaque jour, vous pourrez déjà induire
un changement en vous-même. Bien sûr, les bienfaits que vous
retirerez de la méditation seront fonction du temps consacré.
Cinq minutes valent mieux qu’une minute. Une demi-heure
vaut mieux que cinq minutes. À vous de décider : faites-vous
confiance pour prendre la bonne décision et pendant un
certain temps, ne revenez pas sur votre choix.
Surmonter le perfectionnisme
« Je me mettrai à la méditation dès que j’aurai mis de l’ordre
dans ma vie », « je viendrai au cours quand j’aurai réglé
mes problèmes », « je pratiquerai la méditation de pleine
conscience quand je n’aurai plus de problèmes dans mon
quotidien » : de telles excuses sont courantes, et de façon
générale, elles ne sont pas constructives.
Il arrive que l’on doive d’abord résoudre un problème
important avant de pouvoir se consacrer à une nouvelle
discipline comme la méditation de pleine conscience.
Cependant, vous ne pouvez pas attendre que tout soit parfait.
Vous n’avez pas de temps à perdre. Quand vous avez trouvé
un moyen d’améliorer régulièrement votre santé et votre bien-être, pourquoi ne pas franchir le premier pas ? Certes, vous
allez peut-être commettre des erreurs, mais l’imperfection,
les erreurs et les faux pas font partie de tout apprentissage.
Aucun enfant n’apprend à marcher sans jamais tomber.
Personne n’apprend à conduire sans jamais caler. Faites le
premier pas dès aujourd’hui.
Apprendre de ses échecs
[image: ]Les échecs sont des panneaux indicateurs sur le chemin de la
réussite.

C.S. Lewis
[image: ]Une mauvaise méditation, cela n’existe pas. Dans la
méditation, il n’y a pas d’échec. Voici une série d’expériences
que les gens prennent pour des échecs quand ils s’essayent à
la méditation, et les raisons pour lesquelles ce ne sont pas des
« échecs » :
[image: ]« Je n’ai pas réussi à me concentrer. Mon esprit partait
dans tous les sens. » Vous ne pouvez pas rester
constamment concentré. Tôt ou tard, votre esprit est
traversé par des pensées, des rêveries, des idées ou
des problèmes. L’esprit vagabonde, car c’est sa nature.
Le manque de concentration fait partie intégrante de la
méditation.

[image: ]« Je n’ai pas réussi à rester immobile. » Votre corps est
fait pour bouger. Cependant, grâce à un entraînement,
lentement mais sûrement, vous deviendrez capable de
rester plus longtemps immobile. Si rester immobile n’est
pas votre truc, n’oubliez pas que vous pouvez pratiquer
la méditation de pleine conscience tout en bougeant.
Faites des exercices de méditation en marchant
(chapitre 6), des exercices à base d’attention consciente
comme le yoga ou le qi gong (chapitre 7), ou toute autre
action qui vous plaira dans un contexte d’attention
consciente, et donc, de méditation.

[image: ]« J’en ai assez/je suis fatigué/frustré/en colère/contrarié/
jaloux/trop excité/vidé. » Vous ressentirez des émotions
variées au cours de votre méditation, tout comme
dans votre vie quotidienne. La différence est qu’au lieu
d’y réagir de façon automatique, vous avez l’occasion
inestimable de les voir apparaître et disparaître. Sur
le long terme, ces émotions s’atténueront sans doute
quelque peu, mais en attendant, il vous suffit d’en
avoir conscience : tâchez d’apprécier ces moments de
découverte !

[image: ]« Il m’est arrivé ceci ou cela (une expérience négative
quelconque), et je n’aime pas cela du tout. » Au
cours d’une séance de méditation, on peut vivre des
expériences agréables ou désagréables. Vous pouvez
ressentir une profonde tristesse comme vous pouvez
avoir l’impression de disparaître, ou sentir comme si vos
bras flottaient. Ce sont des nœuds enfouis dans votre
psyché qui affleurent dans votre conscience et qui vous
libèrent de votre propre conditionnement. Cela fait partie
du processus : si vous le pouvez, laissez ce processus se
dérouler librement.


[image: ]Si votre méditation a pour effet de susciter chez vous
une grave préoccupation ou une grande peur et si de tels
sentiments se prolongent, l’aide d’un professionnel peut se
révéler nécessaire. Consultez votre médecin ou un thérapeute
compétent.
[image: ]L’amour est une attitude constructive

Il était une fois une petite fille qui
était malade. Elle avait besoin d’une
transfusion, mais son groupe sanguin était inhabituel. Les médecins
avaient cherché un donneur compatible, mais en vain. Ils avaient
alors examiné le groupe sanguin
de son petit frère âgé de six ans, et
par chance, son groupe était compatible. Les médecins et la maman
avaient alors expliqué au petit garçon qu’on avait besoin de son sang
pour pouvoir le donner à sa sœur
et lui permettre ainsi d’aller mieux.
Le garçon avait pris une mine soucieuse et à leur surprise, il leur avait
répondu qu’il lui fallait y réfléchir.
Au bout d’un certain temps, il était
revenu leur donner son accord. Les
médecins l’avaient donc allongé
sur un lit à côté de sa sœur, puis ils
avaient procédé à la transfusion. Sa
sœur n’avait pas tardé à mieux se
porter. C’est alors que le petit garçon
avait fait un signe au médecin et lui
avait chuchoté à l’oreille : « Combien
de temps me reste-t-il à vivre ? » Il
croyait qu’en donnant son sang, il
allait mourir. C’est pour cela qu’il lui
avait fallu un peu de temps pour pouvoir accepter de donner du sang à
sa sœur.



  
    Chapitre 4
 Être et faire

Dans ce chapitre :

[image: ]Distinguez le mode « faire » et le mode « être »

[image: ]Comprenez les problèmes provoqués par une fixation compulsive
dans le « faire »

[image: ]Découvrez comment passer d’un mode à l’autre



Nous autres, êtres humains, nous aimons faire un tas
de choses. Nous travaillons, nous avons des hobbies,
nous avons une vie sociale, nous devenons polyvalents et
nous tâchons d’intégrer toutes sortes d’activités dans notre
quotidien. Mais qu’est-ce que l’être, dans l’être humain ?
Tous les jours, dans tout ce que vous faites, votre esprit
alterne le mode « faire » et le mode « être ». Cela ne signifie pas
que tantôt vous rédigez un courrier et tantôt vous regardez
dans le vide. Cela signifie que tout en faisant quelque chose,
vous pouvez être dans le moment présent. Aucun de ces deux
modes n’est préférable à l’autre. L’un et l’autre ont leur utilité.
Toutefois, si vous utilisez le mauvais mode dans une situation
donnée, vous risquez de rencontrer certaines difficultés.
Dans ce chapitre, je vous explique pourquoi consacrer
une partie de votre temps à seulement être présente un
intérêt considérable. Je vous montre aussi comment « être »
simplement.
Quand l’esprit est en mode « faire »
Vous connaissez cela. Vous devez veiller à ce que vos enfants
soient prêts, les déposer à l’école, payer la facture de gaz,
passer à la poste pour affranchir votre courrier, renouveler
l’assurance de la voiture et ne pas oublier de téléphoner à
votre sœur malade pour prendre de ses nouvelles. Rien que
d’y penser, vous vous sentez déjà épuisé ! Et cependant, vous
savez que vous devez faire tout cela. Votre esprit est en mode
« faire ».
Le mode « faire » est une capacité très développée chez l’être
humain. Vous pouvez conceptualiser la manière dont vous
voulez que les choses soient, puis œuvrer méthodiquement à
obtenir le résultat voulu. C’est en partie ce qui explique que
les hommes ont été capables de fabriquer des ordinateurs et
d’aller sur la Lune : ce sont les résultats du mode « faire ».
Le mode « faire » n’est certainement pas une mauvaise chose.
Pour que votre réfrigérateur soit rempli, il faut bien que vous
fonctionniez en mode « faire » ! Seulement, il arrive que l’on
abuse du mode « faire », et l’on commence à en faire trop, sans
jamais prendre le temps de souffler. Le risque est de s’épuiser
littéralement.
Le mode « faire » se caractérise de la façon suivante :
[image: ]Vous avez conscience de ce que les choses sont et de
ce qu’elles doivent être. Par exemple, si vous devez
renouveler votre assurance habitation, vous savez que
pour le moment, vous n’avez pas fait le nécessaire, et
qu’il va arriver bientôt un moment où vous devrez vous
en être occupé.

[image: ]Vous vous fixez des objectifs. En mode « faire », vous
vous fixez des objectifs par rapport à ce que les choses
doivent être. Cette logique de résolution des problèmes
a cours en permanence, sans même que vous en
soyez conscient. Dans l’exemple de l’assurance, votre
objectif pourra être d’obtenir et de comparer les devis
de plusieurs compagnies d’assurances, ou de visiter
plusieurs sites Internet afin de trouver le meilleur
contrat.

[image: ]Vous faites tout votre possible pour atteindre votre
objectif. En mode « faire », vous vous sentez guidé.
Vous savez ce que vous voulez et vous vous efforcez de
l’obtenir. Le mode « faire » consiste surtout à atteindre
une destination. Si un assureur vous fait attendre trop
longtemps au téléphone, vous allez vous énerver et
vous sentir frustré. Dans cet état d’esprit, vous ne serez
peut-être pas disposé à trouver des solutions créatives,
par exemple, à téléphoner à une autre compagnie ou
simplement rappeler à un moment où il y aura moins
d’affluence.

[image: ]La plupart de vos actes sont automatiques. En mode
« faire », vous n’êtes pas vraiment conscient de vos actes.
Vous fonctionnez en pilotage automatique. Des pensées
surgissent dans votre tête, des émotions émergent
et vous agissez en conséquence, de façon largement
inconsciente. Si votre interlocuteur est impoli, vous
réagirez de manière automatique et ce sera désagréable
pour lui comme pour vous. Vous ne prendrez pas le
temps de songer que lui aussi a peut-être eu une journée
difficile.

[image: ]Vous n’êtes pas dans le moment présent. En mode
« faire », vous n’êtes pas relié à vos sens, vous n’êtes pas
dans l’ici et maintenant. Vous pensez à ce que les choses
devront être dans le futur, ou bien, vous vous remémorez
des événements du passé. Vous n’êtes pas concentré
sur le moment présent, mais perdu dans vos pensées.
Pendant qu’on vous fait patienter au téléphone, vous
avez tendance à vous soucier de la réunion de demain,
plutôt que de profiter simplement de la chance qui vous
est donnée de faire une pause et de contempler le ciel
ou l’arbre magnifique que vous pouvez voir depuis votre
fenêtre.


Fonctionner en pilote automatique

Dans les avions, il existe ce que l’on
appelle le pilote automatique. Une
fois que le pilote a enclenché cette
fonction en appuyant sur un bouton, il
n’a plus besoin d’exercer un contrôle
conscient sur l’appareil : l’avion
navigue de lui-même. Nous aussi,
nous pouvons fonctionner en pilote
automatique, bien que je n’aie pas
encore trouvé le bouton ! Vous avez
probablement déjà vécu cette expérience, par exemple en allant chercher quelque chose dans une autre
pièce. Vous avez descendu les escaliers, vous êtes arrivé dans la pièce
en question… et vous avez oublié ce
que vous étiez venu y faire ! Ou bien,
vous deviez vous rendre quelque part
où vous n’aviez pas l’habitude d’aller,
et comme vous avez pensé à autre
chose tout en conduisant, vous avez
suivi votre itinéraire habituel. Ainsi
fonctionne le pilote automatique de
l’être humain.

Le pilote automatique a ses avantages, ce qui explique qu’il se soit
développé chez l’être humain. Une
fois qu’une tâche est devenue automatique, on n’a plus besoin d’y penser
et l’on peut porter son attention sur
autre chose. Le pilote automatique
permet aussi d’économiser son énergie. Imaginez que vous soyez obligé
de penser à chaque mouvement de
votre corps quand vous marchez, ou
quand vous conduisez – des activités qui mettent en jeu des centaines
de muscles : ce serait épuisant. On
considère qu’une personne a appris
correctement à faire quelque chose
quand elle peut le faire de façon
automatique, sans y penser.

Les problèmes que pose le pilote
automatique sont les suivants :

[image: ]On peut se retrouver bloqué en
pilote automatique. On peut rester toute sa vie en mode « faire ».

Quand on fait tout de façon automatique, on n’est plus relié aux
belles choses de l’existence. Un
ciel bleu, de beaux arbres verdoyants, le vol d’un oiseau, les
yeux d’un enfant font partie de
l’ordinaire et parfois, on n’y fait
même plus attention. Vivre de
cette manière engendre inévitablement l’insatisfaction.

[image: ]On n’a pas le choix. Le pilote automatique est particulièrement dangereux dans le domaine des pensées et des émotions. On a vite fait,
sans même s’en apercevoir, de se
dire qu’on est inutile, qu’on n’est
pas séduisant ou qu’on n’est pas
à la hauteur. Les pensées exercent
une influence considérable sur
les émotions, surtout si l’on prend
ses pensées pour des réalités. Les
pensées négatives automatiques
engendrent des émotions négatives et pénibles, mais tout ce dont
on se rend compte, c’est qu’on est
soudain déprimé, fâché ou fatigué.
Au contraire, si vous êtes conscient
de vos pensées négatives, vous
avez le choix de croire ou ne pas
croire ce qu’elles vous disent.



[image: ]Le mode « faire » n’est pas simplement le mode dans lequel
vous fonctionnez quand vous êtes affairé. Même quand vous
êtes assis sur un canapé, votre esprit peut tourner à grande
vitesse, car vous êtes toujours en mode « faire ». Essayer
d’éviter les émotions négatives ou de vivre des émotions
agréables est également typique du mode « faire ».
[image: ]Le mode « faire » est particulièrement inapproprié quand il
s’agit de gérer des problèmes émotionnels. Si vous essayez
de vous débarrasser de certaines émotions, cela peut vous
sembler efficace à très court terme, mais ces émotions ne
tarderont pas à refaire surface. Le mode « être » est un état
d’esprit plus adapté à la compréhension des émotions,
surtout les émotions négatives. Voir plus loin la section
« Gérer ses émotions grâce au mode « être »».
Adopter le mode « être »
Dans notre société, on valorise ceux qui atteignent leurs
objectifs. Les magazines consacrent leurs articles à des
personnalités richissimes ou à des champions qui ont atteint
le sommet des plus hautes montagnes. Est-il souvent arrivé
que quelqu’un défraie la chronique pour avoir su vivre le
moment présent ?
Les gens sont habitués au mode « faire », et ils y trouvent leur
confort. Cesser d’en faire autant, que ce soit physiquement ou
mentalement, n’est pas facile. On a envie de faire. Pourtant,
beaucoup de gens commencent à s’apercevoir qu’en faire
trop pose un problème. C’est même toute une philosophie
qui devient florissante, et beaucoup d’ouvrages ont déjà été
publiés sur la façon dont on peut lever le pied.
En surface, le domaine de l’être semble mort et ennuyeux.
En réalité, rien ne saurait être plus éloigné de la vérité. Le
mode « être » est un état d’esprit enrichissant qui vous élève
et auquel vous pouvez avoir accès même en plein milieu
d’une activité prenante. Vous pouvez effectuer des opérations
boursières tout en étant conscient de votre état physique,
émotionnel et psychologique, c’est-à-dire en fonctionnant en
mode « être ». Le mode « être » n’est pas facile à cultiver, mais
les bienfaits qu’apporte l’accès à cette ressource intérieure
l’emportent de loin sur toutes les difficultés que cet accès
comporte.
Voici quelques avantages du mode « être » :
[image: ]Vous vous reliez au moment présent. En mode « être »,
vous êtes attentif et conscient de ce que vous voyez,
entendez, sentez, goûtez et touchez. Vous ne pensez pas
au passé ni au futur.

[image: ]Vous reconnaissez les choses et les acceptez telles
qu’elles sont. Vous n’êtes plus autant focalisé sur les
objectifs. Vous n’avez plus ce désir brûlant de voir
une situation changer. Vous acceptez les choses telles
qu’elles sont avant d’entreprendre d’y changer quoi que
ce soit. Le mode « être », ce n’est pas la résignation, mais
l’acceptation active de ce que les choses sont au moment
présent. Quand vous êtes perdu, si vous possédez une
carte, la seule façon d’arriver quelque part est de savoir
où vous êtes, c’est-à-dire d’où vous allez partir. Le mode
« être » consiste à savoir où l’on est.

[image: ]Vous êtes ouvert aux émotions agréables, désagréables
et neutres. Vous êtes disposé à assumer des sensations
ou des émotions pénibles et désagréables sans tenter d’y
échapper. Vous comprenez qu’en évitant une émotion,
vous ne feriez que vous y enfermer davantage encore.


Le mode « être » est ce que l’on s’efforce de cultiver par la
méditation de pleine conscience. Le mode « être » consiste
à accepter que les choses soient ce qu’elles sont déjà. De
façon paradoxale, c’est quand on cesse de vouloir changer les
choses qu’elles changent d’elles-mêmes. Comme l’a dit Carl
Jung, on ne saurait changer ce que l’on n’accepte pas.
[image: ]Quand on accepte une situation ou une émotion simplement
pour qu’elle disparaisse, on n’y arrive pas vraiment et on
passe à côté d’un élément important. Supposons, par exemple,
que vous vous sentiez un peu triste. Si vous reconnaissez ce
sentiment avec le secret désir de le voir disparaître, c’est que
vous ne l’avez pas encore entièrement accepté. Tâchez plutôt
d’accepter une émotion de tout cœur : les émotions sont là
pour nous apprendre quelque chose. Écoutez vos émotions,
pour savoir ce qu’elles ont à vous dire.
[image: ]Les tigres affamés

Cette histoire connue illustre la possibilité de trouver une manière de
vivre différente :

C’est l’histoire d’un homme qui marchait à travers une jungle quand un
tigre le débusqua et le prit en chasse.
L’homme courut aussi vite qu’il le pouvait pour échapper au fauve affamé.
Il finit par trébucher au bord d’une
falaise et par tomber. Dans sa chute,
il réussit à s’agripper à la végétation,
mais il se mit à osciller dangereusement au-dessus du vide. Le tigre l’observait du haut de la falaise. Plusieurs
autres tigres affamés apparurent en
contrebas. C’est alors qu’une souris
surgit d’un trou et commença à grignoter la plante à laquelle l’homme
était suspendu. Soudain, l’homme
aperçut une magnifique fraise bien
ronde qui scintillait à la lumière. Il la
cueillit et la mit dans sa bouche. Quel
délice !

Il existe plusieurs manières d’interpréter cette histoire. Pour ma part,
j’aime voir dans le tigre de dessus
les angoisses à propos du passé, et
dans le vide au-dessus des tigres
d’en bas, les inquiétudes concernant
l’avenir. L’idée est de revenir aux
sens, de savoir profiter de la fraise
qui symbolise le moment présent,
et d’adopter le mode « être ». Cette
histoire comporte aussi un message
d’espoir : aussi noirs que votre passé
et votre avenir puissent paraître,
vous pouvez trouver du plaisir en
reliant vos sens à l’ici et maintenant.

Associer être et faire
Comparez votre esprit à l’océan. Les vagues s’élèvent et
s’abaissent, mais au-dessous, les eaux profondes restent
stables.
À la surface, en mode « faire », les vagues vous frappent et
vous renversent. Les vagues ne sont pas méchantes, elles
font simplement partie de l’océan. Les vagues du « faire »
surmontent les eaux tranquilles de l’« être », comme le montre
la figure 4-1. Le mode « être » vous permet de savoir qui vous
êtes. Il se caractérise par un état d’acceptation, par une
disposition à être avec tout ce qui peut être. L’« être » est
tranquille, calme et stabilisant.
[image: ]
Figure 4-1 :
L’océan du
« faire » et de
l’« être ».

[image: ]L’expérience elle-même n’est ni en mode « faire » ni en mode
« être ». C’est vous qui déterminez le mode dans lequel
vous réagissez à l’expérience. Le mode « faire » consiste à
s’impliquer activement dans l’expérience pour y provoquer un
changement. Le mode « être » consiste à simplement la vivre
telle qu’elle est. En évitant de chercher avant tout à résoudre
un problème, on peut éprouver une sensation de calme même
si la situation est problématique.
[image: ]Pour passer du mode « faire » au mode « être », il n’est pas
nécessaire de s’être entraîné à la méditation de pleine
conscience pendant plusieurs années. Ce passage peut se faire
rapidement. Imaginez que vous vous rendiez à votre travail
en vous souciant de toutes les tâches qui vous attendent et
en songeant à la façon dont vous allez vous en sortir avec ce
nouveau projet, alors que votre directeur est en vacances.
Soudain, votre attention est attirée par le feuillage flamboyant
d’un arbre. Vous en admirez la beauté. Cette simple manière
de vous relier à votre sens de la vue est un exemple de
passage en mode « être ». Vous changez de mode en portant
votre attention sur le moment présent. Vous n’êtes alors plus
en pilote automatique, ce qui signifie que vous n’êtes plus
en train de prévoir, de juger, de critiquer ou de porter aux
nues. Vous êtes dans le moment présent. Même une chose
apparemment aussi triviale que sentir le contact de vos pieds
avec le sol quand vous marchez est un passage en mode
« être ». Changer de mode peut sembler difficile au début,
surtout si vos pensées vous préoccupent, mais cela devient
plus facile avec un peu d’habitude.
[image: ]Pour vivre dans l’attention consciente, la clé est d’alterner
le mode « faire » et le mode « être ». Sachez dans quel mode
vous fonctionnez à tout moment, et faites le choix approprié
à la situation que vous rencontrez. Avant de pouvoir bouger,
vous devez savoir où vous vous trouvez sur la carte. Le
mode « faire » est important. Vous devez prévoir ce que vous
allez faire aujourd’hui, savoir quelles courses vous allez
faire pour vous réapprovisionner, décider ce que vous allez
répondre à votre collègue et éviter d’être pris au dépourvu
quand vos enfants commenceront à faire des histoires. Ce sont
là des activités normales qui font de vous un être humain,
mais en tant qu’être, vous avez besoin d’intégrer le mode
« être » dans ce que vous faites si vous voulez vivre une vie
pleinement consciente.
Surmonter le « faire » compulsif : distinguer les désirs des besoins
Le travail est une des formes les plus courantes de
dépendance. Ce qui était à l’origine un emploi du temps
de 9 heures à 17 heures a vite fait de devenir un emploi du
temps de 7 heures à 21 heures. Naturellement, vous avez
besoin de travailler pour gagner votre vie et pouvoir payer
vos factures. Cependant, sans même vous en rendre compte,
vous allez bientôt vous efforcer de gagner un peu plus que ce
dont vous avez besoin. Et voilà qu’un de vos voisins s’achète
une nouvelle voiture, et vous êtes tenté de faire de même.
Vous sautez le pas, mais cela grève votre budget. Vous
courez après une promotion, mais cela implique beaucoup
d’heures de travail supplémentaires : vous êtes sur une
pente savonneuse et vous devez « faire » de plus en plus. Si
travailler énormément est vraiment ce que vous voulez, c’est
très bien, mais si c’est trop pour vous ou si votre emploi du
temps surchargé exerce un impact négatif sur la qualité de vos
relations avec vos proches, peut-être devriez-vous rechercher
un style de vie différent.
Vous en faites trop quand la balance penche vers les désirs
plutôt que vers les besoins. Vous devez conserver un équilibre
entre ce que vous désirez et ce dont vous avez réellement
besoin. J’appelle désirs ce qui n’est pas essentiel dans la
vie mais vers quoi l’on est attiré, comme une maison encore
plus grande ou le fait de vouloir être aimé par tout le monde.
Les besoins sont les nécessités fondamentales comme la
nourriture, un toit, l’habillement et la sécurité. Voici quelques
suggestions pour limiter vos désirs et rendre ainsi votre mode
« faire » plus facile :
[image: ]Dressez la liste de tout ce que vous avez besoin de faire
aujourd’hui. Ensuite, établissez les priorités. N’oubliez
pas d’inclure la méditation de pleine conscience, parmi
les premiers éléments !

[image: ]Dans votre liste, ajoutez des tâches qui ne sont pas
urgentes mais qui sont agréables, comme lire un bon
roman ou emmener les enfants au cinéma. Ces activités
non urgentes vous permettent de faire une pause, le
mode « faire » vous demandant beaucoup d’énergie.

[image: ]Pensez à des personnes de votre connaissance qui se
dépêchent rarement de se rendre d’un endroit à un autre.
Demandez-leur comment elles s’y prennent pour faire
tout ce qu’elles ont à faire, ou bien passez simplement
davantage de temps en leur compagnie.

[image: ]Simplifiez-vous la vie. N’oubliez pas ce qui compte le plus
et ce qui est le plus important dans votre vie, et laissez
le reste de côté. Comme le disait l’écrivain et naturaliste
américain Henry David Thoreau : « Les détails nous
empoisonnent la vie. Simplifiez, simplifiez. »

[image: ]Au moment de la publicité, changez de chaîne. Les
publicités sont conçues pour engendrer l’insatisfaction
et vous inciter à vouloir plus, et encore plus, et toujours
plus.

[image: ]Invoquez le mode « être » chaque fois que vous faites
quelque chose. Se relier à sa respiration ou à ses sens est
un bon moyen d’y parvenir.


Être « dans la zone » : la psychologie du « flow »
N’avez-vous jamais remarqué qu’en mangeant votre plat
préféré, vous oubliiez tous vos soucis et tous vos problèmes ?
Cette expérience est si délicieuse que pendant un moment,
vous oubliez qui vous êtes, ce que vous faites, d’où vous
venez et ce que vous avez prévu de faire le lendemain. Il en
est d’ailleurs de même de la plupart des plaisirs auxquels on
s’adonne.
Imaginez-vous en train de skier et de dévaler une pente à
grande vitesse, avec la sensation du vent de la course, de la
brise fraîche des montagnes, et le bleu profond du ciel. Vous
êtes dans la zone : vous êtes dans le moment présent et vous
ne faites plus qu’un avec ce qui vous entoure. Quand vous
entrez dans la zone, vous quittez le mode « faire » pour passer
au mode « être » et vivre pleinement le moment présent.
Cet état mental, « dans la zone », est ce que le psychologue
Mihaly Csíkszentmihályi a appelé le « flow ». Mais quel
rapport y a-t-il entre le « flow » et le mode « être » ? Pour être
« dans la zone », ne doit-on pas être en pleine action ? Pas
exactement. La méditation de pleine conscience permet de
vivre directement des expériences de « flow ». Tout ce que
vous faites, vous pouvez le faire en étant dans le moment, et
cela rend votre vie plus intense.
Voici ce que vous vivez quand vous êtes dans un état de
« flow » :
[image: ]Vous êtes parfaitement heureux.

[image: ]Vous vous éloignez du sentiment de conscience de soi et
vous oubliez vos soucis.

[image: ]Vous êtes totalement concentré.

[image: ]Vous vous sentez très satisfait de ce que vous êtes en
train de faire.

[image: ]Vous êtes content, même si vous ne vous en rendez pas
vraiment compte à ce moment car vous êtes absorbé par
ce que vous êtes en train de faire.


Connaître les caractéristiques du flow
Csíkszentmihályi a identifié des caractéristiques qui
accompagnent toute expérience de flow. Je les présente ici
sous une forme adaptée, afin de vous permettre de créer
une expérience de flow dans n’importe quelle activité. Une
tâche que vous exécutez avec une attention consciente est
susceptible de devenir une expérience de flow.
Voici quelques caractéristiques essentielles du flow, avec des
indications sur la façon dont vous pouvez les produire grâce à
l’attention consciente :
[image: ]L’attention. Une expérience de flow implique l’attention.
La méditation de pleine conscience est précisément
affaire d’attention, et sa pratique vous permet d’accroître
votre niveau d’attention. Grâce à une pratique régulière,
votre cerveau apprend à accorder une plus grande
attention à ce sur quoi vous décidez de vous concentrer,
si bien que l’expérience du flow a bien plus de chances de
se produire. Quand vous conduisez, portez simplement
votre attention sur ce qui vous entoure au lieu de laisser
votre esprit divaguer.

[image: ]Une rétroaction directe et immédiate. Le flow suppose
une rétroaction directe. Quand vous pratiquez la
méditation de pleine conscience, vous obtenez une
rétroaction immédiate car vous savez à tout moment si
vous êtes concentré ou si votre esprit s’est égaré depuis
quelques minutes. Ainsi, quand vous conduisez, vous
vous rendez compte que vous pensez à votre dîner de
ce soir et vous portez à nouveau, doucement, votre
attention sur l’ici et maintenant.

[image: ]Une tâche assez difficile pour constituer un défi
motivant. La méditation de pleine conscience est un
processus actif de rééquilibrage répété pour revenir au
moment présent alors que l’esprit tend naturellement à
vagabonder vers d’autres pensées. Faire le trajet du lieu
de travail au domicile en conduisant dans l’attention
consciente constituerait un défi approprié pour chacun
de nous, susceptible d’engendrer une expérience de flow.

[image: ]Une sensation de contrôle de soi. Quand vous
portez une attention consciente sur les pensées et les
sentiments qui émergent dans votre esprit, c’est un choix
que vous venez de faire. Vous n’êtes pas obligé de réagir
à vos pensées, ni de faire ce qu’elles vous suggèrent de
faire. Il s’ensuit une sensation de contrôle, sachant que
vous prenez conscience des choix qui s’offrent à vous.
Quand vous conduisez, si un automobiliste vous coupe
la route, vous avez le choix de réagir en vous fâchant,
ou bien de lâcher prise. Même si vous réagissez, vous
pouvez être attentif à la manière dont vous réagissez
et à l’effet de votre réaction sur vos pensées et sur vos
sentiments.

[image: ]Une récompense intrinsèque. Vous accomplissez une
tâche pour le plaisir. Si vous revenez chez vous en
conduisant le plus vite possible pour pouvoir boire un
verre avant de dîner, vous n’aurez pas l’expérience du
flow. Au contraire, dans votre façon de conduire, vous
pouvez simplement profiter de chaque moment, sentir
la chaleur des rayons du soleil sur votre bras, apprécier
la couleur du ciel pendant que vous êtes immobilisé et
admirer le miracle par lequel le corps humain est capable
d’exécuter une tâche aussi complexe sans effort. Vous
vivrez alors une expérience de flow.


[image: ]Normalement, l’attention consciente fait de vous un meilleur
conducteur, moins dangereux. Cependant, pour vous habituer
à pratiquer l’attention consciente, mieux vaut peut-être
commencer par vous exercer sur des tâches plus anodines
comme faire la vaisselle ou faire une promenade. Au volant, ne
pratiquez pas la méditation de pleine conscience si vous avez
l’impression que cette expérience vous distrait.
Vos propres expériences de flow
Tout le monde a déjà vécu des expériences de flow. En
sachant à quels moments cela vous est arrivé, vous pouvez
susciter davantage d’occasions de vivre de telles expériences
dans le futur. La liste suivante est constituée d’activités
dans lesquelles les gens vivent souvent une expérience de
flow. Peut-être même allez-vous trouver ici quelque chose à
essayer :
[image: ]Lire ou écrire. Quand vous êtes entièrement absorbé par
la lecture d’un livre passionnant, vous êtes dans un état
de flow. Vous oubliez tout le reste, et le temps passe vite.
Quand vous écrivez dans un état de flow, les mots vous
viennent sans effort. Vous ne portez plus un jugement
critique sur ce que vous êtes en train de créer, et voir
ce rapport ou ce livre naître progressivement sous vos
doigts est pour vous un vrai plaisir. J’ai découvert le
moyen de faire cela moi-même, en écrivant d’abord tous
les mots qui me viennent à l’esprit, et en évitant tout
jugement et toute autocensure. Ensuite, j’y reviens et
plus tard, j’imprime mon texte. Ainsi, le texte progresse
naturellement. C’est là un exemple d’écriture dans
l’attention consciente.

[image: ]Un hobby ou une activité artistique (dessiner, peindre,
danser, chanter ou faire de la musique). La plupart
du temps, les activités artistiques induisent un état de
flow. Vous êtes directement relié à vos sens. Souvent,
les musiciens diront qu’ils ne font plus qu’un avec la
musique. Si vous pratiquez un hobby parce qu’on vous y
oblige, ce ne sera pas nécessairement une expérience de
flow, si la motivation intrinsèque n’y est pas.

[image: ]L’exercice physique (marche, footing, vélo, nage, etc.).
Certains aiment tellement le sport que c’est pour eux
une addiction. La montée d’adrénaline, la concentration
totale sur le moment présent et le sentiment de griserie
ou de joie intense en font une expérience de flow.

[image: ]Le travail. C’est peut-être un peu surprenant, mais vous
pouvez vous retrouver dans un état de flow au travail.
Des études montrent que les gens sont généralement
plus heureux au travail que pendant leurs moments de
loisirs. Le travail vous incite à faire quelque chose en
restant concentré, et il implique souvent des échanges
avec d’autres personnes. Vous devez donner quelque
chose de vous-même. Il y a là de quoi créer les conditions
du flow. Au contraire, regarder la télévision chez vous
peut vous vider de votre énergie, surtout s’il s’agit
d’émissions qui ne vous poussent pas à réfléchir.

[image: ]Tout ce qui est fait dans l’attention consciente. N’oubliez
pas que tout ce que vous faites avec une attention
consciente est de nature à produire un état de flow, qu’il
s’agisse de faire l’amour ou de préparer une tasse de thé.


Encourager le mode « être »
De façon générale, les gens passent trop de temps en mode
« faire » et pas assez de temps en mode « être ». Le résultat est
qu’ils poursuivent des objectifs qui ne sont pas nécessairement
ce qui les intéresse vraiment. Le mode « être » permet de
se reposer, et ainsi, de mettre de côté les schémas mentaux
habituels et de plonger dans un état de conscience qui est
toujours latent.
[image: ]On peut être en mode « être » sans même être en train de
faire quoi que ce soit. Inversement, quand vous êtes en mode
« être », cela ne signifie pas nécessairement que vous ne faites
rien. Quand vous travaillez dur à entretenir votre jardin, si
votre attention reste dirigée vers le moment présent et si vous
êtes relié directement à vos sens, vous pouvez être en mode
« être ».
Voici dix moyens de passer du mode « faire » au mode « être » :
[image: ]Quand vous marchez d’un endroit à un autre, profitez-en
pour sentir le contact de vos pieds sur le sol, pour
observer les couleurs et leurs dégradés et pour écouter
les différents bruits de votre environnement.

[image: ]Quand vous passez d’une activité à une autre,
accordez-vous un moment de repos. Inspirez et expirez
profondément à trois reprises au moins, plus longtemps
si vous le pouvez.

[image: ]Fixez-vous un programme formel d’exercices réguliers de
méditation de pleine conscience (pour plus de détails à
propos de la méditation formelle, voir le chapitre 5).

[image: ]Recourez à la mini-méditation de trois minutes plusieurs
fois par jour (voir le chapitre 7). Chaque fois que vous
vous apercevez que vous devenez trop tendu ou trop dans
l’émotion, recourez à la mini-méditation pour pouvoir
passer au mode « être » et rester ouvert à l’expérience
difficile que vous vivez, au lieu d’y réagir en essayant de
l’éviter ou d’en sortir.

[image: ]Dans la mesure du possible, évitez d’être multitâche. En
faisant une chose à la fois et en y consacrant toute votre
attention, vous pouvez passer en mode « être ». Faire trop
de choses en même temps incite l’esprit à partir dans
tous les sens.

[image: ]Trouvez le temps de pratiquer un hobby ou un sport.
Ce genre d’activité vous amène généralement à vous
relier à vos sens, si bien que vous vous retrouvez tout
de suite en mode « être ». Peindre, écouter de la musique
ou jouer d’un instrument, danser, chanter, marcher dans
un parc sont des activités parmi bien d’autres qui vous
permettent d’être proche de vos sens.

[image: ]Quand vous prenez un bain ou une douche, profitez-en
pour bien sentir la chaleur de l’eau et le contact de
l’eau avec votre peau. Faites bien participer vos sens à
l’expérience : appréciez le bruit de l’eau et respirez le
parfum de votre savon ou de votre lait corporel préféré.

[image: ]Au moment du repas, faites une pause avant de manger
pour pratiquer quelques inspirations et expirations
conscientes. Ensuite, consacrez toute votre attention au
repas que vous consommez.

[image: ]Une fois de temps en temps, offrez-vous une journée
de méditation de pleine conscience. Réveillez-vous
lentement, sentez l’air circuler dans vos poumons et
dans la mesure du possible, reliez-vous à vos sens et aux
personnes de votre entourage.


[image: ]Méditer, c’est regarder profondément dans le cœur des choses.

Thich Nhat Hanh
Gérer ses émotions grâce au mode « être »
Rester en mode « faire » pour gérer ses pensées et ses
émotions, c’est comme utiliser la mauvaise télécommande
pour changer de chaîne sur votre téléviseur. Vous aurez
beau appuyer fort sur tous les boutons, cela ne fonctionnera
pas : vous n’aboutirez qu’à vous fatiguer et à casser la
télécommande. Il faut utiliser le bon outil.
Supposons qu’aujourd’hui, vous soyez triste. En mode « faire »,
vous ressentirez l’émotion et vous utiliserez une logique
d’objectifs et de résolution de problèmes pour essayer de
la combattre. Vous vous demanderez : Pourquoi suis-je
triste ? Comment faire pour ne plus l’être ? Que dois-je faire
maintenant ? Pourquoi est-ce toujours à moi que cela arrive ? En
mode « faire », les pensées bourdonnent dans votre tête, ce qui
ne fait qu’aggraver votre mal.
[image: ]La prochaine fois que vous ressentirez une émotion
désagréable comme la tristesse, la colère, la frustration ou
la jalousie, faites cet exercice pour vous retrouver en mode
« être » :
1. Fixez votre intention. Que votre intention soit de ressentir
l’émotion et ses effets le mieux que vous le pourrez, avec une
curiosité bienveillante. Ce n’est pas un stratagème pour vous
en débarrasser. Vous vous ménagez simplement un espace
pour apprendre de votre émotion au lieu de la fuir.


[image: ]Toutes les émotions, même les plus fortes, ont un début et une
fin.
2. Ressentez l’émotion. Faites tout votre possible pour
ressentir cette émotion dans un esprit d’attention, de bonté
et d’acceptation. Soyez ouvert à l’émotion. Remarquez à
quel endroit de votre corps cette émotion se manifeste.
Respirez dans cette partie de votre corps et gardez cette
émotion. Laissez-la être telle qu’elle se présente. Vous n’avez
aucun besoin de lutter ni de fuir. Soyez tout entier dans cette
expérience.

3. Décentrez-vous par rapport à cette émotion. Rendez-vous
compte que vous pouvez être conscient de cette émotion,
sans être cette émotion elle-même : créez un espace entre
vous et ce que vous ressentez. C’est là un aspect important de
la méditation de pleine conscience. Tout en observant ce que
vous ressentez, vous en êtes séparé dans le sens où vous êtes
libre par rapport à ce que vous ressentez. Vous l’observez,
comme si vous étiez assis sur la berge d’un fleuve sans être
le fleuve lui-même. Quand vous observez l’eau (l’émotion)
qui afflue, vous n’êtes pas le fleuve. De temps à autre, vous
aurez peut-être l’impression d’avoir été happé par le fleuve et
emporté par le courant. Dès que vous aurez cette impression,
ressortez simplement du fleuve. La figure 4-2 illustre cette
idée.


[image: ]
Figure 4-2 :
Prendre du
recul vis-à-vis de ses
pensées et de
ses émotions
grâce à la
méditation
de pleine
conscience.

4. Respirez. À présent, sentez simplement votre respiration.
Soyez présent dans chaque inspiration et dans chaque
expiration. Rendez-vous compte que chaque inspiration est
unique, différente et vitale pour votre santé et votre bien-être. Ensuite, continuez ce que vous avez à faire, mais avec
une attention consciente.


Trouver le temps d’être, tout simplement
Êtes-vous hyperactif ? Êtes-vous occupé au point de ne pas
avoir le temps d’être ? Un avantage de la méditation de pleine
conscience est que vous n’êtes pas « censé » consacrer un
temps déterminé à la pratiquer. Votre pratique quotidienne
peut consister à méditer pendant une minute comme pendant
une heure, à votre guise. Un autre avantage est que vous
pouvez simplement porter une attention consciente à votre
quotidien et, ainsi, cultiver votre attention consciente et votre
mode « être ». Vous n’avez donc pas besoin d’y consacrer
du temps. Au contraire, si vous êtes plus concentré sur vos
activités, cela peut vous faire gagner du temps.
[image: ]Ces exercices d’attention consciente ne vous prendront
pratiquement rien de votre précieux temps :
[image: ]Quand vous faites la queue, plutôt que de « tuer » le
temps, sollicitez votre attention consciente. Remarquez
les couleurs et les bruits de l’environnement dans lequel
vous vous trouvez. Ou bien, lancez-vous le défi de rester
concentré sur le contact de vos pieds avec le sol pendant
dix respirations profondes.

[image: ]Quand vous êtes arrêté devant un feu rouge, vous avez le
choix. Vous pouvez vous sentir frustré et impatient, ou
bien vous pouvez en profiter pour pratiquer la méditation
des feux rouges ! Fermez les yeux et ressourcez-vous
grâce à trois respirations profondes et conscientes : c’est
très revigorant !

[image: ]La prochaine fois que votre téléphone sonnera, attendez
trois sonneries. Pendant ce temps, respirez et souriez.
Les sociétés de vente par téléphone, qui savent qu’il est
possible de percevoir un sourire à travers le combiné,
demandent à leurs opérateurs de sourire quand ils sont
en ligne. Ainsi, au moment où vous parlez, vous êtes
mieux disposé, plus patient et plus heureux.

[image: ]Changez vos habitudes. Si vous vous rendiez à votre
travail en voiture, faites une partie du trajet à pied ou
à vélo. Parlez avec d’autres amis ou d’autres collègues,
plutôt que toujours les mêmes. Lancez-vous dans un
nouveau hobby. Quand vous changez d’habitude, vous
développez des connexions différentes dans votre
cerveau. Instinctivement, vous vous éveillez au moment
présent et vous commencez à « être ».


Vivre dans le moment présent
Le moment présent, vous y êtes toujours. Vous n’avez jamais
vécu dans un autre moment. Vous ne me croyez pas ? Chaque
fois que votre esprit se soucie du passé, quand le fait-il ?
Seulement dans le moment présent. N’importe quel projet que
vous avez pu élaborer, vous l’avez élaboré dans le présent
également. En cet instant même, vous pensez à ce que vous
êtes en train de lire en effectuant une comparaison avec votre
expérience passée, et c’est dans le moment présent que vous
le faites. Vos projets pour demain, ce n’est que maintenant
que vous pouvez y réfléchir. Le moment présent est le seul
espace dans lequel vous puissiez être. Pourquoi toutes
ces considérations ? Le problème est de se relier à l’ici et
maintenant.
Voici quelques conseils pour vivre dans le moment présent :
[image: ]Concentrez-vous sur ce que vous êtes en train de faire.
Quand vous écrivez à l’ordinateur, sentez le contact
entre vos doigts et les touches du clavier. Quand vous
conduisez, mettez-y toute votre attention au lieu de
laisser votre esprit partir dans des rêveries. Quand
vous buvez du thé, buvez dans l’attention consciente.
Ressentez les sensations de l’arrivée de la tasse vers
vos lèvres et savourez le goût rafraîchissant du thé.
Vivre dans le moment présent est plus difficile qu’on
ne pourrait le croire, mais à chaque tentative, vous
progressez un petit peu. Lentement mais sûrement, vous
commencez à vivre vraiment dans le moment.

[image: ]Limitez les activités qui vous éloignent du moment
présent. J’ai constaté que si je regardais trop la
télévision, mon esprit devenait agité. J’ai donc bazardé
mon téléviseur. En ce qui vous concerne, peut-être
devriez-vous passer moins de temps à surfer sur Internet,
à converser sur des forums en ligne ou à bavarder au
téléphone. Ou bien, il vous faut simplement cesser de
rester longtemps au lit le matin et de gaspiller ainsi votre
temps à vous soucier de votre journée. Aucune de ces
activités n’est mauvaise en elle-même, mais aucune ne
vous incite à vivre le moment présent. Votre attention est
captée et dirigée vers la passivité. En faisant du zapping
avachi sur un canapé, vous vous videz de votre énergie
bien plus rapidement qu’en vous adonnant à n’importe
quelle activité avec un état d’esprit d’attention consciente
et bienveillante.

[image: ]Prenez l’habitude de pratiquer quotidiennement la
méditation de pleine conscience. Ainsi, vous deviendrez
davantage capable de vivre dans le présent au lieu de
rester plongé dans le passé ou propulsé vers le futur.
Votre pratique quotidienne aura un effet sur votre vie
de tous les jours sans même que vous ayez besoin d’y
penser. Vous n’aurez plus d’effort à faire pour entendre
le chants des oiseaux ni pour écouter attentivement ce
que vous dit un collègue. L’attention consciente devient
rapidement quelque chose d’agréable et amusant.

[image: ]Portez un regard profond sur les choses. Englobez
dans votre vision toutes les personnes et tous les objets
qui composent la réalité de chaque moment. Ainsi, par
exemple, vous êtes en train de lire ce livre. Le papier
dont il est fait provient d’arbres qui ont grandi grâce
aux rayons du soleil, à la pluie, au sol et à des éléments
nutritifs. Ce livre a été mis en page, annoncé, imprimé,
transporté, distribué et mis en vente par tout un
ensemble de personnes. Il a fallu pour cela l’invention
de l’imprimerie, le développement d’une langue, etc.
Vous comprenez ce que vous lisez parce que vous
avez appris le français. Cette conscience de tout ce qui
va ensemble, et dont vous disposez pour en profiter,
engendre naturellement un sentiment de gratitude et une
conscience du moment présent. C’est ce que l’on appelle
un regard profond sur les choses. Vous vous reliez au
moment présent, et vous avez aussi une vision globale de
la manière dont toutes les choses sont liées entre elles.
Porter un regard profond sur les choses ne consiste pas
à penser à votre expérience, mais à voir votre expérience
d’une façon différente. Vous pouvez pratiquer cet
exercice dans n’importe quelle situation : cela change
votre perspective, et la perspective change l’expérience.


[image: ]La pleine conscience signifie « faire attention » d’une manière
particulière : délibérément, au moment présent et sans jugement de
valeur.

Jon Kabat-Zinn
Rien n’est jamais passé ou futur, tout est présent

On peut penser au passé, imaginer
le futur mais lorsqu’il s’agit de percevoir le moment présent, comment
pouvons-nous faire cela ? S’arrêter
sur le présent peut sembler impossible. On dit que le présent est
insaisissable. Le philosophe André
Comte-Sponville nous sort de ce
dilemme en nous invitant à penser
différemment et affirme : « Si nous
ne pouvons saisir le présent, ce n’est
pas qu’il nous fuit : c’est parce qu’il
nous contient. »

La pleine conscience nous ramène à
la vie car elle nous sort de cet entredeux que sont le passé et le futur.
En dirigeant notre attention, moment
après moment, gentiment mais fermement sur la conscience de notre
réalité, la pleine conscience nous
relie à notre être et au monde qui
nous entoure.



  
    
      Troisième partie
 Pratiquer la méditation
 de pleine conscience


      
        
          [image: ]
        

        
          « Hélène, tu pars à la dérive ! »
        

      

      Dans cette partie…

Ici, vous allez étudier des pratiques formelles de méditation de
pleine conscience. Vous allez découvrir les plaisirs de la méditation
de pleine conscience pratiquée non seulement dans les moments que
vous lui consacrez, mais aussi au cours du déroulement normal de
votre vie quotidienne. Vous pourrez déterminer un programme de
méditation de pleine conscience qui vous conviendra sur la base d’un
cours de méditation de huit semaines, et vous apprendrez à éviter
les erreurs courantes que peuvent faire ceux qui se lancent dans la
méditation de pleine conscience.


    

  
    Chapitre 5
 La pratique formelle
 de la méditation
 de pleine conscience

Dans ce chapitre :

[image: ]Pratiquez les techniques de méditation de pleine conscience
associées à l’activité de manger, à la marche et au balayage corporel

[image: ]Respirez et marchez avec une attention consciente

[image: ]Comprenez et déjouez les pièges



Méditer, c’est comme plonger dans les profondeurs
de l’océan, là où l’eau ne remue pas. Les vagues (les
pensées) sont à la surface, mais vous les voyez depuis un
niveau plus profond, où tout est plus paisible. S’immerger dans
ces paisibles profondeurs demande du temps. Les exercices
formels de méditation prolongée sont l’équipement de plongée
qui vous permettra d’atteindre en toute sécurité ces espaces
de tranquillité.
La pratique formelle, c’est la méditation de pleine conscience
à laquelle vous réservez spécifiquement des moments au
cours de votre journée : cela ne signifie pas que vous devez
revêtir un costume ou une belle robe ! Vous décidez quand
et pendant combien de temps vous allez méditer, et vous
faites ce que vous avez décidé. Ce programme formel de
méditation de pleine conscience est l’élément essentiel autour
duquel se fonde un mode de vie caractérisé par l’attention
consciente. Sans ce programme, vous auriez des difficultés
à faire preuve d’attention consciente dans votre quotidien.
Ce chapitre présente plusieurs façons de pratiquer la
méditation de pleine conscience de manière formelle, aussi
bien quand vous êtes assis que quand vous marchez.
Préparer son corps et son esprit pour la méditation de pleine conscience
Voici quelques indications utiles pour vous préparer à
pratiquer la méditation :
[image: ]Vous pouvez pratiquer la méditation à n’importe quel
moment et n’importe où, à votre convenance. Pour plus
de conseils concernant les moments et les endroits où
vous pouvez méditer, voir le chapitre 7.

[image: ]Évitez de méditer tout de suite après un repas copieux,
ainsi que lorsque vous avez très faim : votre estomac
risquerait de devenir l’objet de votre attention, plus que
toute autre chose.

[image: ]Pour méditer, vous pouvez vous asseoir sur une chaise
ou par terre. Pour plus de détails sur les postures assises,
voir plus loin dans ce chapitre.


Manger en pleine conscience
Commencez votre initiation à la méditation de pleine
conscience par la méditation du repas. Ainsi, vous vous
rendrez compte de la simplicité de la méditation. La
méditation de pleine conscience ne consiste pas à rester en
position assise, jambes croisées, pendant plusieurs heures.
Elle consiste à mettre de l’attention consciente dans chaque
instant. La méditation consiste à vivre avec une conscience
ouverte et curieuse. Tout ce qui est fait dans une attention
consciente est une méditation, aussi bien le repas que la
conduite, la marche, le discours et bien d’autres activités
encore.
[image: ]Faites l’exercice suivant :
1. Placez un grain de raisin dans votre main. Imaginez
que vous arriviez de l’espace et que vous n’ayez encore
jamais vu ni goûté du raisin. Pendant plusieurs minutes,
contemplez la couleur et la texture de ce grain de raisin.
Explorez les plis et les creux de sa peau, voyez comment ce
grain de raisin reflète la lumière quand vous le retournez,
et remarquez tous les détails. Observez la manière dont
vos doigts tiennent et font tourner délicatement le grain de
raisin, avec précision et conformément à ce que vous voulez.

2. Approchez le grain de raisin de votre nez. Ressentez
les sensations dans votre bras pendant que vous amenez
le grain de raisin vers vos narines. Tout en inspirant,
remarquez si ce raisin a une odeur, et si oui, appréciez-en
la qualité. S’il n’en a pas, notez ce que vous ressentez alors.
Continuez cette partie de l’exercice pendant quelques
minutes.

3. Observez s’il y a des pensées qui traversent votre esprit…

4. Portez le grain de raisin à votre oreille. Faites-le tourner
doucement entre votre pouce et vos autres doigts, et
écoutez le bruit éventuellement produit. Peut-être percevez-vous un léger crépitement, à moins qu’il n’y ait aucun bruit.
Ensuite, abaissez votre bras vers sa position initiale.

5. Faites pivoter le grain de raisin entre vos doigts.
Remarquez la texture du grain de raisin. Fermez les yeux
pour pouvoir mieux vous concentrer sur le toucher. Sentez
la forme de l’objet, ainsi que son poids. Pressez doucement
le grain de raisin, et voyez si cela vous permet d’en
percevoir le contenu.

6. Rapprochez le grain de raisin de votre bouche. Est-ce que
cela vous fait saliver ? Si oui, votre corps a déjà commencé
le premier stade de la digestion. Touchez doucement le
grain de raisin du bout des lèvres, supérieure et inférieure,
pour voir quelles sensations vous pouvez détecter. Placez
le grain de raisin sur votre langue. Éprouvez-vous une forme
de soulagement, ou bien une frustration ? Sentez le poids du
grain de raisin sur votre langue. Déplacez le grain de raisin
dans votre bouche, en remarquant l’habileté de votre langue
à accomplir cette tâche. Placez le grain de raisin entre
deux dents, et refermez la bouche lentement. Observez le
phénomène du goût et de l’ingestion. Suivez attentivement
la série d’expériences qui se produisent, notamment le
changement de goût et l’évolution de la consistance du
raisin pendant qu’il se brise doucement et se dissout. Soyez
conscient de vous-même en train de le mâcher et de la
manière dont vous commencez automatiquement à avaler.
Poursuivez cette expérience jusqu’à ce que vous ayez fini de
manger ce grain de raisin.

7. Remarquez le goût que ce raisin laisse dans votre bouche
une fois que vous avez fini de le manger.


Maintenant, réfléchissez aux questions suivantes :
[image: ]Que ressentez-vous après avoir fait cet exercice ?

[image: ]Quel effet cela aura-t-il sur votre expérience de la
consommation de raisin ?

[image: ]Qu’avez-vous découvert ?


[image: ]L’expérience de la méditation du repas n’est ni correcte
ni incorrecte. Différentes personnes ont des expériences
différentes. Vous avez sans doute constaté que ce n’était pas
votre expérience habituelle du repas. La première chose à
découvrir, dans toute méditation, est que quelle que soit votre
expérience, c’est votre expérience à vous et elle est correcte et
valable.
En vous reliant à vos sens, vous passez du mode pilote
automatique au mode de l’attention consciente (pour plus
de détails sur les modes de fonctionnement du mental, voir
le chapitre 4). En d’autres termes, au lieu de manger du
raisin tout en faisant autre chose et sans même remarquer le
goût du raisin, vous portez délibérément votre attention sur
l’ensemble du processus de consommation du raisin.
Vous aurez peut-être remarqué que le goût du raisin est plus
intense qu’habituellement. Vous aurez peut-être remarqué
d’autres détails qui vous avaient échappé jusqu’à présent. La
méditation de pleine conscience vous révèle des choses que
vous ne remarquiez pas et transforme l’expérience elle-même,
qu’elle rend plus intense. S’il en est ainsi d’une chose aussi
ordinaire que la consommation d’un grain de raisin, songez à
l’effet que la méditation de pleine conscience pourrait exercer
sur les autres expériences de votre vie !
Vous vous êtes sans doute rendu compte qu’en faisant cet
exercice, vous continuiez à avoir des pensées, et vous avez
peut-être craint de ne pas réussir à le faire correctement à
cause de cela. Ne vous faites pas de souci : nous avons toujours
des pensées, il y a peu de chances pour que cela s’arrête
bientôt. Ce que vous pouvez faire, c’est commencer à devenir
conscient de ce qui se passe et à voir quel en est l’effet.
Se détendre grâce à la respiration consciente
Si vous avez envie d’essayer un petit exercice de méditation de
pleine conscience de dix minutes qui se pratique assis, celui-ci
est fait pour vous. Dans cette méditation, vous concentrez
votre attention sur votre respiration et vous apprenez ainsi à
rediriger votre attention vers votre respiration quand elle s’est
dispersée.
Voici comment pratiquer cet exercice de respiration
consciente de dix minutes :
1. Trouvez une posture confortable. Vous pouvez vous asseoir
sur une chaise, par terre les jambes croisées, ou même vous
allonger au sol (voir plus loin la section « Trouver la posture
qui vous convient »). Si possible, gardez votre colonne
vertébrale droite (sinon, choisissez la posture dans laquelle
vous serez à l’aise). Fermez les yeux si vous le voulez.

[image: ]Vous avez là l’occasion de vivre votre expérience dans
l’instant présent, quelle qu’elle soit. Le moment est
opportun. Vous n’avez pas besoin de réussir quoi que ce
soit. Vous n’avez pas besoin de faire beaucoup d’efforts. Il
s’agit simplement, dans la mesure du possible, d’être avec
les choses telles qu’elles sont à tout moment. Efforcez-vous
de relâcher toute tension physique perceptible.

2. Prenez conscience des sensations de votre respiration.
Sentez l’air entrer et sortir de vos narines, ou traverser
votre gorge, ou sentez votre poitrine ou votre ventre qui se
soulève et redescend. Dès que vous avez trouvé un endroit
où vous pouvez confortablement sentir votre respiration,
efforcez-vous d’y maintenir votre attention.

Il se peut qu’au bout de peu de temps, votre esprit vous
emmène dans des pensées, des idées, des rêveries, des
fantasmes ou des projets. C’est parfaitement normal et cela
ne pose aucun problème. Simplement, aussitôt que vous le
remarquez, redirigez doucement votre attention vers votre
respiration. Évitez de vous critiquer chaque fois que votre
esprit s’égare. Comprenez bien que cela fait intégralement
partie du processus de méditation. Si vous avez une
pensée critique envers vous-même, ou si vous éprouvez
une certaine frustration en constatant que votre esprit
s’est dispersé, souriez doucement. Ensuite, redirigez votre
attention sur votre respiration.

3. Continuez la méditation, sans essayer de modifier la
profondeur ni le rythme de votre respiration.

4. Au bout de dix minutes, ouvrez doucement les yeux.


[image: ]Les indications de durée proposées dans ce livre ne servent
qu’à vous guider. Vous pouvez très bien réduire ou allonger
le temps que vous passez à méditer, selon votre situation. Je
vous conseille de décider avant chaque séance combien de
temps vous allez pratiquer la méditation, et de vous en tenir à
votre décision. Vous pouvez vous servir d’un minuteur muni
d’une sonnerie douce, ou bien de la fonction compte à rebours
de votre téléphone pour savoir quand arrêter. Ainsi, vous
éviterez de devoir ouvrir les yeux pendant votre méditation
pour vérifier le temps écoulé.
[image: ]Si c’était là une de vos premières séances de méditation,
c’est un voyage qui commence pour vous. Vous pouvez
avoir trouvé cette méditation bonne ou horrible, cela n’a pas
beaucoup d’importance. Ce qui compte, c’est votre disposition
à accepter tout ce qui peut se produire et à continuer de
pratiquer. Commencer la méditation, c’est un peu comme
aller à la gymnastique pour la première fois depuis plusieurs
mois : l’expérience peut être désagréable au début ! Continuez
de pratiquer, et évitez de juger la méditation bonne ou
mauvaise, car aucune méditation n’est bonne ou mauvaise.
Enfin, n’oubliez pas qu’il n’y a rien du tout d’inquiétant dans la
méditation : si vous n’êtes pas à l’aise, il vous suffit de rouvrir
les yeux et d’interrompre votre méditation.
[image: ]J’inspire, je calme mon corps. J’expire, je souris. Je m’établis dans
le moment présent. Je sais que c’est un moment merveilleux.

Thich Nhat Hanh
Un remède à la lassitude de la respiration

Une élève d’un cours de méditation
était allée trouver son professeur
pour lui dire qu’elle en avait assez
de sentir sa propre respiration.
N’existait-il pas une technique différente qui rendrait la respiration
plus intéressante ? Son professeur
lui répondit : « Si. Fermez la bouche
et respirez par le nez. Ensuite, à
l’aide de votre pouce gauche, bouchez-vous une narine. Avec l’index,
bouchez l’autre narine. Vous ne
pourrez plus respirer. Après moins
d’une minute, la respiration vous
paraîtra une chose plus intéressante
que n’importe quoi d’autre dans tout
l’univers. Essayez cela ne serait-ce
que trente secondes, et vous vous
rendrez compte que vous pouvez difficilement penser à autre chose qu’à
votre respiration. »

N’oubliez pas à quel point votre respiration est une chose importante,
et essayez de ne pas la considérer
comme allant de soi. La respiration
est une chose très particulière.

Faire des mouvements dans l’attention consciente
Faire des gestes et des étirements lentement et en y portant
une attention consciente est une excellente préparation aux
exercices de méditation plus longs. Le mouvement peut aussi
constituer en lui-même une méditation formelle profonde, s’il
est effectué en pleine conscience.
Tout en effectuant des mouvements en pleine conscience et en
conservant successivement différentes postures, concentrez-vous sur les sensations de votre respiration. Prenez
conscience des pensées et des émotions qui surviennent,
remarquez-les, puis redirigez votre conscience vers votre
corps.
Lorsqu’un étirement vous fait sortir légèrement de votre zone
de confort et commence à être désagréable, soyez conscient
de l’endroit où cela se produit. Explorez la sensation d’être à
la limite de votre zone de confort. Habituellement, poursuivez-vous jusqu’à la douleur, ou évitez-vous toujours d’avoir
mal ? Faites preuve de curiosité envers votre relation avec le
mouvement et les étirements, et vivez cette expérience dans
une attitude ludique.
La pratique des mouvements en pleine conscience apporte un
certain nombre de bienfaits. Vous pouvez :
[image: ]Explorer les limites de l’inconfort. Lors d’un étirement,
vous finissez par atteindre une limite au-delà de laquelle
l’inconfort devient trop intense. La méditation de pleine
conscience est l’occasion d’explorer les réactions de
votre mental quand vous approchez de cette limite.
Essayez-vous de pousser un peu au-delà, au risque de
vous faire mal, ou bien, restez-vous très en deçà pour
éviter le plus léger inconfort ? En vous approchant de
cette limite de façon pleinement consciente, vous vous
ouvrez aux sensations physiques inconfortables au lieu
de les éviter.

[image: ]Vous pouvez appliquer cette technique d’attention
consciente à votre expérience des pensées et des
émotions pénibles, et vous entraîner à accepter leur
présence pour voir quel effet l’attention consciente
exerce sur elles.

[image: ]Vous concentrer sur vos sensations corporelles et
oublier votre esprit vagabond. En vous concentrant
sur vos sensations corporelles, vous revenez dans
l’instant présent. Le mouvement en pleine conscience
vous permet de trouver le moyen de revenir dans l’ici
et maintenant. Dans la plupart des autres exercices
de méditation formelle, vous restez immobile. Vous
trouverez peut-être que le mouvement est un moyen
plus facile de se familiariser à la pratique de l’attention
consciente.

[image: ]Découvrir comment être dans l’attention consciente
quand votre corps est en mouvement. Vous pouvez
appliquer cette découverte à votre vie de tous les jours
et devenir plus conscient de tous vos mouvements,
quand vous marchez, quand vous préparez le repas,
quand vous faites le ménage et quand vous vous
habillez. Vous entraînez ainsi votre esprit à porter une
attention consciente à vos activités quotidiennes. (Pour
approfondir voir le chapitre 7.)


[image: ]Mieux comprendre le monde grâce à la pratique du
mouvement. Dans une posture de yoga, votre corps n’est
ni dur ni immobile mais continuellement en mouvement,
afin de corriger et de conserver l’équilibre. Parfois,
vous perdez l’équilibre et vous devez recommencer. De
même, vivre une vie équilibrée implique une correction
permanente, et parfois vous perdez pied. Vous devez
alors recommencer.


[image: ]Réfléchissez aux autres enseignements que vous pourriez
tirer d’une séance de yoga ou de mouvements en pleine
conscience. Songez à la façon dont vous vous débrouillez dans
les positions les plus difficiles, ou à la tendance que vous avez
peut-être à vous comparer aux autres ou à chercher à vous
dépasser.
Respirer dans différentes parties du corps

Dans ma présentation des exercices
de méditation de pleine conscience,
il est souvent question de « respirer
dans » telle ou telle zone du corps
(vos orteils, vos pieds, ou là où vous
sentez un inconfort). Que faut-il comprendre ? Vos poumons ne peuvent
pas s’étendre jusqu’à vos orteils !
Voici comment respirer dans une
certaine partie du corps :

1. Ressentez les sensations dans la
partie du corps sur laquelle vous
êtes en train de travailler.

2. Tout en inspirant, imaginez que
votre respiration passe de votre
nez à cette partie de votre corps.

3. Tout en expirant, sentez votre
respiration quitter cette partie
de votre corps pour revenir vers
votre nez. En même temps, laissez
les sensations dans cette partie
du corps s’atténuer doucement.



Si cette technique ne vous réussit
pas, essayez de sentir la partie de
votre corps sur laquelle vous êtes
en train de travailler en même temps
que vous sentez votre respiration.
Avec le temps, cette idée de respiration localisée dans la zone concernée par l’expérience commencera
peut-être naturellement à avoir un
sens. Si ce n’est pas le cas, ne vous
en inquiétez pas.

Le balayage corporel
Le balayage corporel est une excellente méditation pour
commencer à découvrir les activités contemplatives. Il se
pratique normalement allongé au sol, si bien qu’on a tout de
suite l’impression de commencer à lâcher prise.
Pratiquer le balayage corporel
Pour le balayage corporel, vous devez disposer d’une demi-heure au minimum. Trouvez un moment et un lieu où vous
ne serez pas dérangé et où vous vous sentirez à l’aise et en
sécurité. Fermez ou débranchez tous vos téléphones.
Il s’agit d’un moment totalement libre pour vous, pendant
lequel vous serez avec vous-même. Un moment de repos et de
ressourcement. Un moment pour soigner votre santé et votre
bien-être. La méditation de pleine conscience, rappelons-le,
consiste à être en présence des choses telles qu’elles sont,
dans le moment, et à être attentif à ce qui est en train de se
passer. Oubliez donc vos idées de dépassement de soi et de
développement personnel. Laissez de côté votre tendance à
vouloir que les choses soient autrement que ce qu’elles sont,
et acceptez le fait qu’elles soient exactement telles qu’elles
sont. Accordez-vous l’espace nécessaire pour être comme
vous êtes. Vous n’avez même pas besoin d’essayer de vous
détendre. La relaxation se produira, ou bien elle ne se produira
pas. La relaxation n’est pas l’objectif du balayage corporel.
L’objectif, si tant est qu’il y en ait un, est d’être conscient
de votre expérience, quelle qu’elle soit. Faites ce qui vous
semblera opportun.
[image: ]La pratique du balayage corporel ne comporte pas de risque.
Toutefois, si elle fait remonter à la surface des sentiments ou
des sensations que vous ne supportez pas, arrêtez et prenez
conseil auprès d’un professeur de méditation de pleine
conscience ou d’un thérapeute qualifié. Cependant, si vous
êtes capable de les supporter, ouvrez-vous à ces sentiments ou
à ces sensations et essayez de les accueillir : en leur laissant la
possibilité de vous parler, vous leur permettrez de se dissiper
naturellement.
1. Desserrez tout vêtement ou ceinture qui pourrait vous
gêner, surtout autour de la taille et du cou. Pour plus de
confort, retirez vos chaussures.

2. Allongez-vous sur votre lit ou sur un tapis, les bras sur
les côtés, les paumes des mains vers le ciel et les jambes
légèrement écartées. Si vous n’êtes pas à l’aise, placez un
coussin sous vos genoux, ou relevez-les simplement. Voyez
si cette position vous convient, et sinon, vous pouvez vous
asseoir. Vous pouvez vous recouvrir d’une couverture,
sachant que la température du corps est susceptible de
chuter quand on reste longtemps immobile.

3. Pour commencer, sentez le poids de votre corps sur le tapis,
sur le lit ou sur le siège. Remarquez les points de contact
entre ce support et votre corps. À chaque expiration, laissez-vous vous enfoncer un peu plus profondément dans le tapis,
le lit ou le siège.

4. Prenez conscience des sensations de votre respiration.
Sentez l’air entrer dans vos narines et en ressortir, ou
traverser la partie arrière de votre gorge, ou bien, sentez
votre poitrine ou votre ventre qui se soulève et s’affaisse.
Soyez conscient de votre respiration là où elle vous semble
être prédominante et confortable.

Continuez pendant quelques minutes.

5. Une fois que vous serez prêt, concentrez-vous sur votre
jambe gauche, en descendant plus bas que le genou, vers
la cheville puis jusqu’au gros orteil. Notez les sensations au
niveau de votre gros orteil avec une attitude de curiosité.
Sentez-vous du chaud ou du froid ? Pouvez-vous sentir le
contact de vos chaussettes, ou du mouvement de l’air ?
Maintenant, étendez votre attention consciente à votre
petit orteil, puis à tous les orteils intermédiaires. Quelle est
la sensation ? S’il n’y a aucune sensation, cela ne fait rien.
Prenez alors conscience de l’absence de sensation.

6. Tout en inspirant, imaginez que votre respiration se fasse
de plus en plus bas dans votre corps, puis dans vos orteils.
En expirant, imaginez l’air remontant des orteils vers le
nez, par où il ressort. Vous utiliserez cette technique du
balayage corporel pour toutes les parties de votre corps
sur lesquelles vous porterez votre attention (voir l’encadré
« Dans ma présentation des exercices de méditation de
pleine conscience, il est souvent question de « respirer
dans » telle ou telle zone du corps (vos orteils, vos pieds,
ou là où vous sentez un inconfort). Que faut-il comprendre ?
Vos poumons ne peuvent pas s’étendre jusqu’à vos orteils !
Voici comment respirer dans une certaine partie du
corps : »).

7. Étendez votre attention consciente à la plante de votre
pied gauche. Concentrez-vous sur la pointe et le talon.
Puis, sur le poids du talon. Sur les côtés et sur la partie
supérieure du pied. Sur la cheville. Respirez dans l’ensemble
du pied gauche. Ensuite, quand vous serez prêt, relâchez
mentalement le pied gauche.

8. Répétez ce processus d’attention consciente dans la
douceur, la bonté, la curiosité et l’acceptation pour l’avant-jambe gauche, le genou et la cuisse.

9. Remarquez maintenant la différence de sensation entre votre
jambe gauche et votre jambe droite.

11. Transférez doucement votre attention consciente vers la
jambe droite en descendant jusqu’aux orteils du pied droit.
Remontez ensuite, comme précédemment. Puis, relâchez.

11. Prenez conscience de votre bassin, de vos hanches, de
vos fesses et de tous les organes délicats de cette région
du corps. Respirez dans ces différentes parties et pensez
que vous êtes en train de les remplir et de les nourrir avec
l’oxygène que vous respirez.

12. Déplacez votre attention consciente vers le bas-ventre et
le bas du dos. Remarquez le mouvement du bas-ventre
quand vous inspirez et expirez. Prenez note des éventuelles
émotions que vous pourriez éprouver ici. Essayez d’étudier
et d’accepter vos sentiments et vos sensations tels qu’ils
sont.

13. Portez votre attention sur votre poitrine et sur le haut de
votre dos. Sentez votre cage thoracique se gonfler et se
resserrer en fonction de votre respiration. Essayez d’être
conscient des battements de votre cœur. Éprouvez de la
gratitude envers tous ces organes vitaux qui fonctionnent
actuellement pour vous maintenir en vie et conscient.
Prenez conscience des éventuelles émotions qui naîtraient
dans la région du cœur. Laissez ces émotions s’exprimer.

14. Intéressez-vous à vos deux bras à la fois, en commençant
par le bout des doigts et en déplaçant votre attention
jusqu’aux épaules. Inspirez et expirez dans chacune de ces
parties du corps avant de passer à la suivante, si cela peut
vous aider.

15. Concentrez-vous sur votre cou. Ensuite, déplacez votre
attention consciente vers votre mâchoire, en remarquant
si elle est crispée ou non. Sentez vos lèvres, votre cavité
buccale, vos joues, votre nez, vos paupières et vos yeux, vos
tempes, votre front, en sentant s’il est plissé, vos yeux, votre
nuque, et enfin, le sommet du crâne. Prenez le temps de
vous concentrer sur chaque partie de votre tête et de vous
ouvrir aux sensations physiques avec curiosité et chaleur.

16. Imaginez un espace entre le sommet de votre tête et la
plante de vos pieds. Imaginez votre respiration traversant
votre corps de haut en bas quand vous inspirez et de bas
en haut quand vous expirez. Sentez le mouvement de votre
respiration à travers votre corps, en pensant que chaque
cellule est irriguée par cette énergie et par cet oxygène.
Continuez pendant quelques minutes.

17. Maintenant, abandonnez tout effort. Sentez votre corps tout
entier. Ayez la sensation de votre personne entière, tel que
vous êtes. En paix, comme vous l’êtes. N’oubliez pas que
cette perception de l’être reste à votre portée à tout instant,
quand vous en avez besoin. Reposez-vous dans cet esprit de
tranquillité.

18. Reconnaissez le temps que vous venez de consacrer à
ressourcer votre corps et votre esprit. Terminez doucement
cette méditation, en étant conscient de la transition que
vous effectuez vers votre prochaine activité. Tâchez de
porter cette même attention consciente sur cette activité,
quelle qu’elle soit.


Apprécier les bienfaits du balayage corporel
Le balayage corporel apporte d’importants bienfaits :
[image: ]Vous entrez en contact avec votre corps. Vous passez
la plus grande partie de votre temps dans votre tête,
à penser encore et encore, sans arrêt. La pratique du
balayage corporel vous permet de reprendre contact
avec votre propre corps et de détacher votre esprit
de toutes ces idées, opinions, croyances, jugements,
rêveries et désirs. La pensée est un aspect remarquable
et important de l’être humain, mais en vous branchant
sur les sensations du corps, vous tirez parti de
l’intelligence et de la sagesse de celui-ci. Il est très
intéressant d’écouter ce que notre corps a à nous dire,
à condition de l’écouter attentivement et de lui laisser
l’espace nécessaire à sa propre expression. Le balayage
corporel vous permet de vous rendre compte que la
compréhension du monde ne repose pas seulement sur
l’activité intellectuelle du cerveau, mais sur l’activité du
corps tout entier, un système suprêmement intelligent
dont vous avez tant à découvrir.

[image: ]Vous abandonnez le mode « faire » pour entrer en
mode « être ». Quand vous vous allongez pour pratiquer
le balayage corporel, vous pouvez vous relâcher
physiquement, de façon totale. Votre esprit peut prendre
le relais tout en mettant la pensée en pilote automatique.
Grâce au balayage corporel, vous pouvez commencer à
quitter le mode « faire » et son pilote automatique pour
passer au mode « être », qui consiste à accepter les
choses telles qu’elles sont (voir le chapitre 5).

[image: ]Vous aiguisez votre attention. Le balayage corporel
alterne un champ d’attention large avec un champ
d’attention étroit : vous passez de la concentration
sur votre petit orteil à la concentration sur le corps
tout entier, via les stades intermédiaires. Cet exercice
entraîne votre esprit à devenir davantage capable de
passer d’un champ d’attention étroit à un moment donné,
à un champ de conscience plus large au moment suivant.
En d’autres termes, vous devenez davantage capable de
contempler votre expérience de plus près ou de plus loin,
une capacité que vous pourrez exploiter aussi ailleurs
que dans la méditation.

[image: ]Vous libérez les émotions piégées dans votre corps.
Des événements stressants vécus depuis l’enfance,
comme le divorce des parents ou une discipline extrême,
occasionnent une grande peur et peuvent rester bloqués
dans le corps sous forme de tensions physiques,
d’absence de sensation ou de dysfonctionnement d’une
partie du corps. Les problèmes de digestion en sont
un exemple. Le balayage corporel vous permet de
libérer ces émotions et ces tensions qui étaient en vous.
Certains participants ont pu se libérer de douleurs
physiques dont ils souffraient depuis de nombreuses
années grâce à une pratique régulière de cette technique
de méditation.

[image: ]Vous vous servez de votre corps comme d’un indicateur
de vos émotions. En pratiquant le balayage corporel et
en devenant de plus en plus conscient de votre corps,
vous devenez plus sensible à la manière dont votre corps
réagit dans différentes situations, au cours de la journée.
Si quelque chose vous stresse ou vous agace, vous
pourrez vous en apercevoir plus tôt en étant à l’écoute
de votre corps, et vous serez en mesure de faire un choix
informé. Sans ce degré de conscience, vous n’avez pas
le choix et vous risquez de vous retrouver entraîné dans
une spirale descendante, avec des émotions contre-productives et des tensions dans le corps. Ainsi, par
exemple, si vous remarquez un resserrement au niveau de
votre front ou une tension au niveau des épaules au cours
d’une réunion, vous pourrez faire quelque chose, plutôt
que de laisser inconsciemment le mal grandir.


La respiration diaphragmatique

La respiration diaphragmatique, ou
respiration par le ventre, par opposition à la respiration thoracique, est
la forme que prend votre respiration
quand vous êtes calme et détendu.
On peut l’observer chez les bébés et
les jeunes enfants. Leur ventre sort
quand ils inspirent et rentre quand
ils expirent. C’est l’effet d’une respiration profonde et détendue, lorsque
le diaphragme monte et redescend,
poussant l’estomac vers l’intérieur
et vers l’extérieur. En pratiquant la
respiration diaphragmatique, vous
alimentez davantage votre corps en
oxygène. Ainsi, votre corps respire
plus facilement. Pour beaucoup de
gens, c’est une thérapie. Le yoga
met aussi l’accent sur cette forme
de respiration. Avant de commencer votre méditation, respirez par le
ventre pendant un moment pour pouvoir plus facilement vous concentrer
ensuite.

Voici comment pratiquer cette forme
de respiration (voir figure 5-1) :

1. Le cas échéant, desserrez vos
vêtements, surtout au niveau de
la taille.

2. Adoptez une position confortable,
assise ou allongée.

3. Placez une main sur votre poitrine, et l’autre sur votre ventre.

4. Tout en inspirant et en expirant,
faites en sorte que la main posée
sur votre ventre monte et descende, la main posée sur la poitrine devant bouger relativement
peu.



Un peu de pratique peut être nécessaire au début, mais la respiration
diaphragmatique devient facile et
naturelle avec le temps. Pratiquez-la
aussi souvent que vous le voudrez,
et elle sera bientôt pour vous une
habitude saine.


[image: ]
Figure 5-1 :
Un exemple
de technique
pour faciliter
la respiration
diaphragmatique.

Surmonter les obstacles au balayage corporel
Le balayage corporel semble facile au premier abord. Il suffit
de s’allonger et de guider son attention consciente d’une zone
du corps à une autre. En réalité, c’est beaucoup plus que cela.
Si vous aviez toujours ignoré votre corps, essayer une nouvelle
approche demande du courage et de la détermination. Des
problèmes peuvent survenir :
[image: ]Vous ressentez davantage de douleurs dans le corps que
normalement.

[image: ]Vous avez envie d’arrêter.

[image: ]Vous ne pouvez pas vous concentrer.

[image: ]Vous vous endormez.

[image: ]Vous devenez plus anxieux, plus déprimé ou plus frustré
qu’au départ.

[image: ]Vous n’arrivez pas à visualiser votre corps.

[image: ]Vous n’aimez pas le balayage corporel.

[image: ]Vous ne pouvez pas vous empêcher de pleurer.

[image: ]Vous ne voyez pas l’intérêt de l’exercice.


Tous ces exemples sont des expériences courantes.
Naturellement, il arrive aussi que le balayage corporel soit
une expérience agréable et paisible ! Quand ce dernier ou une
autre forme de méditation prolongée commence à être difficile,
songez à ceci :
[image: ]Vous pouvez ne pas toujours aimer cela, mais vous devez
simplement vous y tenir.
La méditation assise
La méditation assise consiste simplement à être dans
l’attention consciente en position assise. Dans cette section, je
vous présente des postures assises courantes et je vous initie
à leur pratique. Une fois que vous en aurez pris l’habitude,
vous pourrez adapter cette méditation à votre convenance.
Essayez la méditation assise après avoir pratiqué tous les
jours pendant deux semaines le balayage corporel (une
technique expliquée dans la section précédente). Celui-ci vous
permet de vous habituer à porter votre attention sur votre
respiration et sur votre corps dans un esprit d’acceptation et
de bonté. Vous prenez aussi conscience de comment l’esprit
a facilement tendance à vagabonder, et comment rediriger
en douceur votre attention vers l’objet voulu. La méditation
assise vous permet de continuer à développer votre attention,
en accordant une attention consciente à une plus vaste série
d’expériences du moment présent. Votre esprit passe toujours
d’une pensée à une autre, mais vous commencez à changer
votre relation avec les pensées. C’est un petit changement,
mais il est fondamental.
Trouver la posture qui vous convient
Tout en vous asseyant pour méditer, imaginez que vous soyez
une montagne : vous êtes donc stable, bien ancré dans le sol,
équilibré, majestueux et magnifique. Votre posture externe
peut ainsi plus facilement se projeter dans votre monde
intérieur, amenant la clarté et un état d’éveil.
Asseyez-vous sur un siège ou par terre, dans une posture
quelconque, tant que votre dos peut rester le plus droit
possible.
[image: ]Veillez à ce que vos hanches soient plus hautes que vos
genoux. Pour cela, asseyez-vous sur un coussin. Cela vous
permettra d’avoir un dos droit, et ainsi vous serez plus en
éveil et plus conscient.
Assis sur une chaise
Dans votre recherche du confort, il se peut que vous vous
soyez habitué à vous avachir sur votre chaise. Au bout d’un
certain temps, vous vous esquintez le dos. Peut-être avez-vous
souvent le dos courbé et le cou de travers, ce qui n’est pas
indiqué pour la méditation assise. Écartez-vous du dossier de
votre siège et soutenez votre propre poids. Vous vous dites
alors : « Je fais un effort pour méditer. Je me tiens droit. » Une
telle déclaration exerce un effet positif sur la méditation.
Voici comment vous tenir sur une chaise pour méditer (voir
figure 5-2) :
1. Placez quelques magazines, deux planches, ou bien même
des annuaires de téléphone sous les deux pieds arrière de
votre chaise. Incliner ainsi légèrement votre chaise vers
l’avant vous permet de garder le dos droit naturellement,
sans devoir faire beaucoup d’effort.

2. Posez les pieds à plat sur le sol, ou sur un coussin posé au
sol si la chaise est trop haute. Vos genoux doivent être pliés
à plus de quatre-vingt-dix degrés, de telle sorte que vos
hanches soient plus hautes que vos genoux.

3. Posez vos mains sur vos genoux, paume vers le sol, paume
vers le ciel ou une main dans une position et l’autre main
dans l’autre position. Si vos pouces se touchent légèrement,
vous trouverez peut-être cela plus confortable. Certains
préfèrent reposer leurs mains sur un petit coussin posé sur
leurs genoux, pour éviter que leurs épaules aient tendance à
s’avachir.

4. Imaginez que votre tête soit un ballon gonflé d’hélium.
Élevez la tête naturellement et doucement, et consolidez
votre colonne vertébrale sans forcer. Il s’agit de s’étirer le
dos sans tension. Représentez-vous vos vertèbres comme
des pièces de monnaie empilées les unes sur les autres.
Rentrez légèrement le menton.

5. Inclinez-vous en avant et en arrière plusieurs fois, jusqu’à ce
que vous ayez trouvé le point d’équilibre : une position dans
laquelle votre tête ne tombe ni en arrière ni en avant, mais
se trouve naturellement équilibrée sur le cou et les épaules.
Ensuite, inclinez-vous vers la gauche et vers la droite pour
trouver, là encore, le point d’équilibre. Puis, libérez-vous
de toute tension superflue dans le corps. Vous voilà prêt à
méditer !


[image: ]
Figure 5-2 :
S’asseoir sur
une chaise
pour méditer.

Assis par terre
Pour pratiquer la méditation assise, vous pouvez aussi vous
asseoir par terre, dans une posture plus traditionnelle. C’est
ce que certains préfèrent pour des raisons d’ancrage et de
stabilité. Quoi qu’il en soit, être assis dans la posture qui est
pour vous la plus confortable est plus important que tout le
reste.
Au sol, vous pouvez opter pour la posture à genoux, comme
l’indique la figure 6-3, dans laquelle vous utilisez un coussin ou
un tabouret de méditation pour le soutien des fesses. Si vous
utilisez un tabouret de méditation, joignez-y un coussin, car
sinon vous risqueriez de ne pas être très à l’aise.
[image: ]
Figure 5-3 :
La position
à genoux avec
un tabouret de
méditation.

[image: ]Il est important de trouver un tabouret ergonomique ou un
coussin qui soit à la bonne hauteur. S’il est trop haut, vous
aurez le dos raide et ce ne sera pas confortable. S’il est trop
bas, vous risquez de vous avachir et d’avoir sommeil.
Voici les instructions concernant la posture à genoux :
1. Tout d’abord, secouez vos jambes et effectuez une rotation
des chevilles pour vous préparer à cette posture.

2. Agenouillez-vous sur un tapis, au sol.

3. Relevez le postérieur et placez le tabouret ergonomique
entre vos avant-jambes et vos fesses.

4. Rasseyez-vous doucement sur le tabouret ergonomique.
Pour plus de confort, placez un coussin sur le tabouret, si ce
n’est pas déjà fait.

5. Faites osciller légèrement votre corps pour vous assurer de
trouver une posture équilibrée et stable. Vous n’avez pas
besoin de conserver votre posture de façon très rigide.


L’autre position est la posture birmane. Elle consiste
simplement à s’asseoir sur un coussin et à poser les deux
avant-jambes sur le sol, une jambe pliée devant l’autre
(figure 5-4).
[image: ]
Figure 5-4 :
La position
birmane.

Voici les instructions relatives à la posture birmane :
1. Secouez les jambes, effectuez une rotation des chevilles
et étirez-vous, selon ce qui vous semblera opportun. Vous
préparez ainsi votre corps à la position assise.

2. Placez un tapis ou une couverture sur le sol. Par-dessus,
placez un coussin ferme, ou bien plusieurs coussins
moelleux l’un sur l’autre.

3. Asseyez-vous en posant vos fesses sur le coussin. Vos
genoux doivent toucher le sol. Si vos genoux ne touchent
pas le sol, ajoutez des coussins ou essayez une des autres
postures proposées dans cette section.

4. Le talon de votre pied gauche doit être tout près de
l’intérieur de votre cuisse droite, ou en léger contact avec
celle-ci. Placez le pied droit devant le pied gauche, le talon
dirigé vers votre avant-jambe gauche. Si vos jambes ne sont
pas souples, procédez à l’ajustement nécessaire en faisant
toujours en sorte d’être à l’aise.

5. Votre dos doit être tout à fait droit, mais aussi détendu.
Oscillez doucement d’arrière en avant pour trouver le point
où votre tête sera en équilibre sur le cou et les épaules.
Rentrez légèrement le menton, afin d’éviter un raidissement
de la nuque.

6. Placez votre main sur vos genoux, la paume dirigée vers
le sol, ou bien vers le ciel avec le pouce et l’index qui se
touchent légèrement. Vous pouvez aussi placer un petit
coussin sur vos genoux, puis placer vos mains sur ce
coussin, dans la position qui vous plaira. Pour ma part, le
coussin me permet d’éviter que mes épaules s’affaissent
vers l’avant.

7. Méditez à volonté.


[image: ]Vous trouverez sans doute plus confortable d’être assis sur
un coussin de méditation, souvent appelé zafu. Les coussins
ordinaires sont trop mous. Le zafu vous permet d’avoir les
hanches plus hautes que les genoux, ce qui rend la position
assise plus stable. Une autre possibilité est d’utiliser un
certain nombre de petits coussins ou de plier en deux un
grand coussin pour avoir une meilleure assise. Trouvez une
position qui vous convienne bien.
Pratiquer la méditation assise
L’exercice de méditation assise que je présente ici comporte
plusieurs étapes. Pour commencer, je vous recommande de
vous en tenir à la première, la méditation de la respiration,
et de la pratiquer tous les jours. Au bout d’une semaine,
vous pourrez compléter votre méditation en pratiquant la
méditation de la respiration et du corps, et ainsi de suite.
Pratiquer la méditation de la respiration
1. Trouvez une posture assise confortable et droite, au sol ou
sur une chaise. Essayez d’avoir le dos droit.

2. Il s’agit d’être conscient de ce sur quoi vous vous
concentrez, dans l’absence de jugement et dans un état
d’esprit de bonté, d’acceptation et de curiosité. N’oubliez
pas que ce moment est entièrement le vôtre, que c’est un
moment pour être le plus possible conscient et en éveil, à
chaque instant et sans juger.

3. Prenez conscience de la sensation de votre respiration.
Portez et maintenez votre attention là où les sensations de
votre respiration sont les plus prédominantes. Il se peut que
ce soit dans vos narines ou aux alentours, là où pénètre un
air frais et où ressort un air plus chaud. Ce peut être aussi
au niveau de la poitrine, là où la cage thoracique se gonfle et
se réduit. À moins que ce ne soit plus facilement perceptible
au niveau du ventre. Vous constaterez que votre ventre se
gonfle légèrement quand vous inspirez et qu’il se rétracte
quand vous relâchez l’air. Dès que vous avez trouvé une
zone de votre corps dans laquelle vous pouvez sentir votre
respiration, portez-y simplement votre attention sur chaque
inspiration et sur chaque expiration. Vous n’avez pas besoin
de changer le rythme ni la profondeur de votre respiration,
et vous n’avez même pas besoin d’y penser : il vous suffit de
sentir chaque respiration.

4. Quand vous portez votre attention sur votre respiration,
il ne faut pas longtemps pour que votre esprit parte dans
d’autres pensées. C’est absolument naturel, et il n’y a pas
du tout lieu de s’en inquiéter. Dès que vous le constatez,
réalisez que vous êtes déjà de retour ! Le fait que vous vous
soyez rendu compte que votre esprit a vagabondé prouve
que vous êtes dans un état d’éveil. Maintenant, simplement
et tranquillement, nommez mentalement votre pensée.
Vous pouvez l’appeler « pensée, pensée », ou si vous voulez
être plus précis : « inquiétude, inquiétude » ou « projet,
projet ». Cela vous aidera à l’orienter. Puis, doucement,
gentiment, en vous abstenant de toute critique et de tout
jugement, redirigez votre attention sur la région dans laquelle
vous sentiez votre respiration. Il se peut que votre esprit
vagabonde à de multiples reprises ou pendant de longs
moments. À chaque fois, de façon souple, douce et légère,
redirigez votre attention vers votre respiration dans la
mesure du possible.

5. Continuez ainsi pendant environ dix minutes, ou plus
longtemps si vous le désirez.


À ce stade, vous pouvez arrêter ou bien passer à l’étape
suivante, qui consiste à méditer à la fois sur les sensations
corporelles.
[image: ]Élargissez le champ de votre attention consciente pour
inclure non plus seulement votre respiration, mais votre
corps tout entier. Prenez conscience de tout votre corps
assis dans une position stable et équilibrée et de sa
présence imposante, comme une montagne. La sensation
de la respiration faisant partie du corps, attachez-vous à
sentir tout votre corps qui respire.

[image: ]Chaque fois que votre esprit s’égare dans des pensées,
des idées, des rêveries ou des soucis, nommez-les
doucement puis redirigez votre attention vers la
sensation de votre corps dans sa globalité, tout en
respirant, comme à l’étape 4.

[image: ]Sachez que tout votre corps respire en permanence, par
la peau. Percevez cette respiration corporelle globale.

[image: ]Continuez cet exercice d’attention consciente dans un
esprit d’ouverture, de curiosité, de bonté et d’acceptation
pendant une dizaine de minutes, ou plus longtemps si
vous le désirez. Si vous sentez une gêne dans certaines
parties de votre corps, respirez dans cette zone
d’inconfort et notez l’effet produit, ou changez lentement
et consciemment de position pour vous soulager. Quoi
que vous choisissiez de faire, l’important est de le faire
avec une attention consciente.


À ce stade, vous pouvez arrêter l’exercice, ou bien le
poursuivre en passant à la méditation des sons.
1. Cessez de vous concentrer sur votre respiration et sur
votre corps et prenez conscience des bruits. Commencez
par remarquer les bruits de votre corps, les bruits qui se
produisent dans la pièce où vous vous trouvez, les bruits
dans le bâtiment, et enfin, les bruits du dehors. Plutôt que
d’essayer de les saisir, laissez ces bruits pénétrer en vous.
Écoutez sans effort : laissez les choses se faire d’elles-mêmes. Dans la mesure du possible, écoutez les bruits sans
les étiqueter. Par exemple, si vous entendez le bruit d’un
avion qui passe, ou le bruit d’une porte que l’on ferme, ou
le chant d’un oiseau, écoutez le bruit même – son timbre,
sa hauteur de son et son volume – au lieu de penser « tiens,
c’est un avion ».

2. Dès qu’une pensée prend le dessus, nommez-la et redirigez
doucement votre attention vers l’écoute des sons.

3. Continuez à écouter pendant une dizaine de minutes.


À ce stade, vous pouvez arrêter l’exercice, ou bien le
poursuivre en passant à la méditation des pensées.
1. Quand vous serez prêt, portez votre attention non plus sur
les bruits extérieurs, mais sur vos pensées. Les pensées
peuvent prendre la forme de sons audibles, ou bien d’images
visibles. Observez ou écoutez vos pensées de la même
manière que vous avez prêté attention aux bruits : sans
jugement ni critique, dans l’acceptation et l’ouverture.

2. Contemplez vos pensées qui arrivent et repartent comme
des nuages dans le ciel. Ne forcez pas ces pensées à prendre
forme, et ne les chassez pas non plus. Du mieux que vous
le pourrez, créez une distance, un espace entre vous et
vos pensées. Remarquez l’effet éventuel. Si vos pensées
disparaissent soudainement, voyez si vous pouvez vous
accommoder aussi de cette situation.

3. Une autre façon d’observer vos pensées consiste à vous
imaginer assis au bord d’un fleuve. Des feuilles flottent à
la surface et le courant les emporte. Placez chacune de
vos pensées sur chaque feuille que vous voyez passer.
Continuez, toujours assis, à regarder les feuilles passer.

4. Il se peut que de temps à autre, votre attention soit captée
par le cours de vos pensées. C’est le fonctionnement normal
du mental. Dès que cela se produit, prenez calmement
du recul par rapport à vos pensées et observez-les à
nouveau à distance, du mieux que vous le pourrez. Si vous
vous surprenez à vous critiquer parce que votre esprit
vagabonde, observez cela également comme une simple
pensée.

5. Concentrez-vous à présent sur vos émotions. Prenez note
des émotions qui pourraient surgir et remarquez si elles
sont positives ou négatives. Ouvrez-vous le plus possible
à l’émotion qui se présente, et ressentez-la. Notez à quel
endroit du corps cette émotion se manifeste. Est-ce quelque
chose de nouveau, ou de familier ? S’agit-il d’une seule
émotion, ou de plusieurs couches émotionnelles ? Avez-vous
envie de fuir cette émotion, ou de la faire perdurer ? Respirez
dans ce sentiment tout en continuant à l’observer. Observez
votre émotion dans un esprit de curiosité et de bienveillance,
comme un petit enfant qui contemplerait un nouveau jouet.

6. Continuez cet exercice pendant une dizaine de minutes. Il
faut du temps pour développer ces activités subtiles. Faites
de votre mieux et acceptez la situation, que vous ayez été
capable ou non de vous concentrer.


À ce stade, vous pouvez arrêter l’exercice, ou bien le
poursuivre en passant à l’exercice de conscience sans objet.
1. La conscience sans objet ou conscience ouverte est
simplement l’éveil à tout ce qui se produit dans votre
conscient : sons, pensées, sensations corporelles,
sentiments ou respiration. Il s’agit simplement d’exercer
une attention consciente de façon élargie, réceptive et
accueillante. Accueillez tout ce qui vient à votre conscience.
Prenez note de ce qui prédomine, et laissez repartir.

2. Si votre esprit vagabonde (et ici, il est particulièrement
facile de se laisser emporter par ses pensées), reprenez la
méditation sur la respiration pour vous stabiliser avant de
poursuivre. Montrez de la curiosité pour ce qui vous arrive,
plutôt que d’essayer d’y changer quoi que ce soit.

3. Pratiquez cet exercice pendant une dizaine de minutes, puis
terminez votre méditation. En douceur, adressez-vous des
félicitations pour avoir pris le temps de soigner votre santé
et votre bien-être par cet exercice, pour être sorti du mode
« faire » et avoir exploré le mode « être », et mettez cette
attention consciente dans vos activités de la journée.


[image: ]Le souffle est comme le nuage, le vent, la vague ou l’arc-en-ciel :
bien réel mais sans permanence, toujours présent, mais toujours
de passage.

Christophe André
Surmonter les obstacles à la méditation assise
Dans la méditation assise, un des problèmes les plus courants
est la posture. Au bout d’un moment, vous commencez à
avoir mal au dos, aux genoux ou ailleurs. Vous avez alors deux
possibilités.
[image: ]Observez l’inconfort ainsi que la réaction de votre
mental, tout en restant assis et immobile. C’est ce
que je vous recommande si votre inconfort n’est pas
trop insupportable. La méditation consiste à accepter
l’expérience, même lorsqu’elle semble désagréable au
début. À quoi ressemble cet inconfort, plus précisément ?
Quelle est sa localisation exacte ? Qu’en pensez-vous ?
Comme toute expérience se produit dans un contexte
de flux et de changement, vous vous rendrez sans doute
compte que même votre sensation d’inconfort physique
évolue.

[image: ]Vous apprenez à vivre avec vos sensations et votre
méditation rythme votre quotidien. Vous pouvez gérer
d’autres problèmes et émotions difficiles avec le même
esprit d’ouverture, de curiosité et d’acceptation, au lieu
de lutter. Votre corps et votre esprit ne font plus qu’un, et
quand vous restez assis, vous permettez à votre esprit de
se stabiliser aussi et de se concentrer.

[image: ]Modifiez de façon attentive et consciente la position
de votre corps. Bien entendu, si l’inconfort physique
est excessif, vous pouvez changer de position. Peut-être vous êtes-vous assis dans une posture inadaptée.
Cependant, dans la mesure du possible, évitez de réagir
rapidement à l’inconfort. Changez de position lentement
et en apportant à vos mouvements une attention
consciente. Ainsi, vous intégrez votre changement de
position à votre pratique méditative. Vous agissez au
lieu de réagir, et c’est bien là l’esprit de la méditation de
pleine conscience. Agir suppose un choix délibéré : vous
éprouvez la sensation et prenez la décision consciente
de ce que vous allez faire. Au contraire, quand vous
réagissez, il s’agit d’un processus automatique, sans
contrôle, sans que vous ayez pris une décision avec une
véritable intention. En sachant mieux répondre à votre
propre expérience dans la méditation, vous développez
une capacité dont vous profiterez dans votre vie de
tous les jours : quand quelqu’un vous fera subir une
frustration, vous pourrez lui répondre tout en vous
contrôlant au lieu de réagir de façon incontrôlée.


Une frustration peut être due à votre posture, mais aussi
à la pratique même de la méditation. Vous êtes tellement
habitué à juger toutes vos expériences que vous jugez aussi
votre méditation. Or, la méditation de pleine conscience
suppose une attention consciente sans jugement. Il n’existe
pas de mauvaise méditation ou de méditation ratée. À
certains moments, vous pouvez vous concentrer, à d’autres
moments vous n’y parvenez pas. La méditation, c’est cela.
Ayez confiance, même si vous avez l’impression de ne pas
progresser. La méditation de pleine conscience agit à la fois
au-dessus et au-dessous du seuil de la conscience, et en
surface, vous pouvez avoir l’impression que cela ne vous mène
nulle part. Ne vous en inquiétez pas. Toute méditation est un
pas en avant.
Méditer en marchant
La méditation en marchant est une forme de méditation dans
laquelle le fait de marcher sert à vous canaliser. La possibilité
de marcher est un privilège et un miracle qui peut vous
inspirer de la gratitude.
Imaginez que vous soyez capable de vous rendre à votre
travail en marchant tout le long du trajet de façon méditative,
calme et détendue. Vous arriveriez à votre destination revigoré
et redynamisé. La méditation en marchant consiste à marcher
sans aucun stress. Mes élèves me disent souvent que la
marche méditative est un de leurs exercices préférés. Elle
leur permet de s’extraire de la frénésie qui les accapare. La
méditation en marchant est aussi une bonne préparation aux
autres formes de méditation qui sont plus statiques.
Étudier la manière dont on marche habituellement
En général, vous ne faites probablement pas que marcher.
Vous marchez tout en parlant, tout en pensant, tout en
réfléchissant à un projet ou en songeant à quelque chose qui
vous préoccupe. Marcher est tellement facile que vous faites
naturellement d’autres choses en même temps. La plupart
du temps, vous marchez en pilote automatique. Vous risquez
cependant de prendre de mauvaises habitudes et de finir par
brasser des projets dans votre tête pendant tout le temps où
vous marchez, si bien que vous profitez rarement de votre
marche comme d’un plaisir simple.
Quand vous marchez, c’est normalement pour atteindre une
certaine destination. Je sais, c’est du bon sens. Quand on fait
de la marche méditative, cependant, on ne cherche pas à se
rendre quelque part. On abandonne l’idée de destination et
l’on marche pour apprécier la marche. C’est là le principe de
toute méditation.
Pratiquer la méditation formelle en marchant
Dans cette section, j’explique ce qu’est la méditation formelle
en marchant. Une méditation formelle est une méditation à
laquelle vous consacrez spécialement un laps de temps et
un espace. Vous pouvez aussi, de façon informelle, mettre de
l’attention consciente dans vos déplacements à pied, quand
vous vaquez à vos occupations quotidiennes. Pour cela, vous
n’avez pas besoin de ralentir votre rythme de marche.
Pour pratiquer la méditation formelle en marchant, parfois
appelée marche dans l’attention consciente, procédez comme
suit :
1. Décidez pendant combien de temps vous allez pratiquer
cet exercice. Je vous suggère de le pratiquer pendant dix
minutes la première fois, mais faites comme bon vous
semble. Choisissez aussi l’endroit où vous allez le pratiquer.
La première fois, marchez très lentement. Le mieux est peut-être de commencer chez vous, dans une pièce où vous serez
seul, dans le calme.

2. Tenez-vous debout dans une position stable. Inclinez-vous
doucement vers la gauche, vers la droite, en avant et en
arrière, afin de trouver une posture debout centrée et
équilibrée. Déverrouillez légèrement les genoux, et relâchez
toute tension non nécessaire au niveau du visage. Laissez
vos bras pendre naturellement sur les côtés. Soyez bien
campé sur le sol, comme un arbre fermement enraciné, avec
aisance et dignité.

3. Prenez conscience de votre respiration. Entrez en contact
avec le flux d’air de chaque inspiration et de chaque
expiration. Prenez-y du plaisir.

4. Maintenant, penchez-vous lentement sur votre pied gauche
et remarquez le changement au niveau de vos sensations.
Ensuite, transférez lentement le poids du corps sur le pied
droit. À nouveau, percevez la manière dont vos sensations
fluctuent d’un instant à un autre.

5. Quand vous serez prêt, déplacez progressivement le poids
du corps sur le pied gauche, jusqu’à ce que le pied droit
ne supporte presque plus de poids. Soulevez lentement
le talon droit. Marquez une pause dans cette nouvelle
position. Remarquez votre sens de l’anticipation d’une
chose aussi triviale qu’un pas. Maintenant, soulevez le pied
droit et reposez-le au sol de telle sorte que votre talon soit
devant vous. Prenez conscience du poids de votre corps se
déplaçant du pied gauche au pied droit. Continuez à poser
progressivement le reste du pied droit à plat, fermement, sur
le sol. Remarquez la façon dont le poids du corps continue
de se déplacer de la gauche vers la droite.

6. Continuez de marcher très lentement de cette manière, dans
l’attention consciente, aussi longtemps que vous le voudrez.
Quand vous aurez fini, prenez le temps de réfléchir à cette
expérience.


D’autres formes de méditation en marchant
Voici deux autres façons de pratiquer la méditation en
marchant. Vous pouvez appliquer ces techniques tout en vous
déplaçant à votre propre rythme :
Le balayage corporel en marchant
Dans cet exercice de méditation, vous déplacez
progressivement votre attention consciente tout en marchant,
des pieds au sommet du crâne.
[image: ]1. Marchez comme vous avez l’habitude de le faire.

2. Concentrez-vous sur les sensations au niveau de vos pieds.
Prenez note du moment où le poids du corps passe d’un
pied à l’autre.

3. Continuez de déplacer votre attention consciente vers le
haut du corps. Sentez vos avant-jambes, tout en marchant,
puis vos cuisses, en vous concentrant sur leur mouvement.

4. Maintenant, concentrez-vous sur le mouvement et les
sensations dans la région du bassin.

5. Continuez de déplacer votre attention consciente vers le
torse, puis les bras qui se balancent naturellement pour
assurer l’équilibre de la marche.

6. Concentrez-vous sur la sensation au niveau des épaules, du
cou, du visage, et enfin, de toute la tête.

7. À présent, sentez votre corps tout entier, tout en continuant
à marcher, en y associant la sensation physique de la
respiration. Continuez aussi longtemps que vous le
souhaitez.


Marcher et sourire
Cet exercice est recommandé par Thich Nhat Hanh,
maître zen, professeur de méditation de pleine conscience
de renommée internationale. Il consiste à produire des
sentiments positifs tout en marchant. Faites l’expérience
comme suit, et amusez-vous :
1. Choisissez un endroit pour vous promener seul ou avec un
ami, de préférence un bel endroit.

2. N’oubliez pas que la méditation en marchant consiste à être
dans le moment présent et à laisser de côté ses soucis et ses
angoisses. Savourez simplement le moment présent.

3. Marchez et souriez comme si vous étiez l’être le plus
heureux du monde : vous êtes vivant ! Reconnaissez que si
vous êtes capable de marcher, vous avez déjà beaucoup de
chance.

4. Tout en marchant ainsi, imaginez que chacun de vos pas
imprime de la paix et de la joie. Marchez comme si vous
faisiez un baiser à la Terre à chaque pas. Songez qu’en
marchant ainsi, vous soignez la planète.

5. Prenez note du nombre de pas que vous faites en inspirant, et
du nombre de pas que vous faites en expirant. Si vous faites
trois pas pendant chaque inspiration, dites-vous mentalement
« in – in – in » tout en inspirant. Si vous faites quatre pas
pendant chaque expiration, dites-vous mentalement « ex –
ex – ex » tout en expirant. Cela vous permettra d’être bien
conscient de votre respiration. Vous n’avez pas besoin
d’exercer un contrôle sur votre respiration ni sur votre façon
de marcher, qui doivent rester lentes et naturelles.

6. De temps à autre, quand vous voyez un bel arbre, une
belle fleur, un lac, des enfants qui jouent ou quoi que ce
soit d’autre que vous aimez, arrêtez-vous et contemplez-le.
En même temps, continuez de vous concentrer sur votre
respiration.

7. Imaginez qu’une fleur apparaisse sous chacun de vos pas.
Que chaque pas vous revigore le corps et l’esprit. Rendez-vous compte que la vie ne peut être vécue que dans le
moment présent. Prenez plaisir à marcher.


[image: ]Quand je marche, mon cœur est en paix, mes pieds embrassent la
terre et mes yeux embrassent le ciel.

Thich Nhat Hanh
Surmonter les obstacles à la méditation en marchant
La méditation en marchant ne pose pas autant de problèmes
que les autres méditations. En voici cependant deux qui
surgissent souvent, et voici quelques idées pour les résoudre :
[image: ]Quand vous marchez très lentement, vous ne pouvez
pas rester en équilibre. Marcher droit à un rythme très
lent est plus difficile qu’on ne pourrait le croire. Si vous
avez l’impression que vous risquez de tomber, marchez
le long d’un mur qui vous servira de soutien. Fixez aussi
des yeux un point situé devant vous, tout en marchant.
Cet exercice vous permettra d’améliorer votre sens de
l’équilibre.

[image: ]Votre esprit vagabonde toujours. Dans la méditation en
marchant comme dans les autres formes de méditation de
pleine conscience, l’esprit s’égare. Redirigez doucement
votre attention vers la sensation du contact de vos pieds
avec le sol ou vers votre respiration. Vous n’avez aucune
raison de vous critiquer ni de vous reprocher quelque
chose.


[image: ]Chacun de tes pas te ramène à la vie.

Thich Nhat Hanh
Susciter la compassion : les méditations de type « metta »
Metta est un terme du bouddhisme qui signifie amour,
tendresse ou bienveillance. La méditation metta sert à
susciter un sentiment de compassion, envers vous-même
comme envers autrui. Toutes les formes de méditation de
pleine conscience font appel à une attention consciente dans
l’affection, mais les méditations metta sont spécifiquement
conçues pour développer cette qualité et pour la diriger de
façon particulière.
La méditation, une activité olympique ?

La méditation metta est un savoir
que vous pouvez développer de la
même manière que l’on peut devenir bon au tennis ou à la conduite
automobile : c’est ce que révèlent
des tests d’imagerie du cerveau
effectués chez des adeptes expérimentés de la méditation. Le professeur Richard Davidson, spécialiste
réputé du cerveau et son équipe de
neuroscientifiques de l’université
du Wisconsin à Madison, aux États-Unis, ont montré que les personnes
qui pratiquaient la méditation sur
le court terme pouvaient développer leur aptitude à la compassion
par des méditations de type metta.
Chez des personnes ayant pratiqué
la méditation sur le long terme, ayant
médité pendant plus de 10 000 heures
(pas toutes en même temps !) et qui
ont été qualifiées d’« olympiques »,
on a observé des niveaux de bien-être et de compassion jamais enregistrés jusqu’alors avec les techniques d’imagerie cérébrale ! Ces
champions de la méditation ont été
soumis à des expériences scientifiques bruyantes et désagréables
pendant plusieurs heures, et au bout
de ce temps, ils étaient souriants :
une réaction que les scientifiques
n’avaient encore jamais observée
dans un tel contexte. Ces scientifiques ont montré que le sentiment
de compassion était la plus positive
de toutes les émotions positives,
et que son pouvoir de guérison du
corps et de l’esprit était extrêmement fort.

Un grand nombre de traditions religieuses et de cultures
antiques mettent l’accent sur la nécessité d’aimer et de
prendre soin de soi-même et des autres. Si vous êtes
particulièrement sévère et critique envers vous-même, la
méditation metta peut vous servir d’antidote et vous inspirer
des sentiments de bienveillance et d’affection. Si cette forme
de méditation est efficace, c’est en raison d’un important
aspect de la condition humaine : il n’est pas possible
d’éprouver de la haine et de l’amour en même temps : en
alimentant l’un, vous dissipez l’autre. La méditation metta
vous permet de guérir en douceur votre esprit et votre cœur
de toutes les douleurs et de toutes les peines.
[image: ]Si la méditation est pour vous quelque chose de nouveau,
essayez d’abord les autres formes de méditation présentées
dans ce livre. Quand vous en aurez acquis une certaine
expérience, vous pourrez essayer la méditation metta. Allez-y
en prenant tout votre temps : pratiquez-la lentement et
régulièrement, et vous serez sûr d’en tirer les bienfaits.
Pratiquer la méditation de l’amour bienveillant
Voici une méditation metta guidée. Pratiquez-la lentement, pas
à pas. Si vous n’avez pas le temps ou la patience d’en suivre
toutes les étapes, faites-en autant que possible. Soyez bon
avec vous-même, dès le début.
[image: ]1. Vous pouvez pratiquer la méditation de l’amour bienveillant
en position assise ou allongée. Vous pouvez même la
pratiquer en marchant. Le plus important n’est pas votre
position, mais l’intention bienveillante et aimante avec
laquelle vous méditez. Soyez à l’aise et soyez chaleureux.
Fermez doucement les yeux, ou bien, gardez-les mi-clos, le
regard confortablement dirigé vers le sol.

2. Commencez par sentir votre respiration. Éprouvez cette
sensation là où elle vous paraît être la plus prédominante.
Cette attention consciente crée un lien entre le corps et
l’esprit. Continuez de sentir votre respiration pendant
quelques minutes.

3. Une fois que vous êtes prêt, voyez si certaines phrases
viennent de votre cœur pour désigner ce que vous désirez
le plus profondément pour vous-même, de façon durable, et
que vous puissiez souhaiter à tous les êtres. Par exemple :

Que je me sente bien. Que je sois heureux. Que je sois en
bonne santé. Que je ne souffre pas.

4. Répétez ces phrases doucement, encore et encore. Faites
qu’elles imprègnent votre cœur, et que ces paroles fassent
naître un sentiment de bonté envers vous-même. Si cela
ne se produit pas, ne vous en inquiétez pas : l’intention est
plus importante que le sentiment. Continuez simplement à
répéter doucement ces phrases. Laissez-les résonner.

5. Maintenant, pensez à une personne qui compte pour vous :
un bon ami, ou quelqu’un qui vous inspire. Représentez-vous
mentalement cette personne, et prononcez intérieurement
ces mêmes phrases, mais à son intention. Si vous ne parvenez
pas à vous représenter une image claire, cela ne fait rien. C’est
l’intention qui compte. Utilisez des phrases de ce genre :

Que tu te sentes bien. Que tu sois heureux. Que tu sois en
bonne santé. Que tu ne souffres pas.

Tout en prononçant intérieurement ces paroles, envoyez à
cette personne de l’amour bienveillant.

6. Quand vous serez prêt, choisissez une personne « neutre »,
quelqu’un que vous rencontrez tous les jours mais envers
qui vous n’éprouvez pas de sentiments positifs ni négatifs
particuliers. Ce peut être une personne que vous croisez le
matin, ou qui vous sert votre café. Là encore, émettez à son
intention un message d’amour bienveillant en utilisant des
phrases comme celles-ci :

Que vous vous sentiez bien. Que vous soyez heureux. Que
vous soyez en bonne santé. Que vous ne souffriez pas.

7. À présent, choisissez une personne avec qui vous ne vous
entendez pas très bien. Une personne avec qui vous avez eu
des problèmes récemment, par exemple. Prononcez toujours
les mêmes phrases, en les pensant du fond du cœur. Ce sera
peut-être plus difficile.

8. Maintenant, réunissez mentalement ces quatre personnes :
vous-même, votre ami, la personne « neutre » et la personne
avec qui vous avez des problèmes. Visualisez-les, ou sentez
leur présence. Efforcez-vous d’adresser à chacune d’elles le
même amour bienveillant, en prononçant ces paroles :

Que nous nous sentions bien. Que nous soyons heureux. Que
nous soyons en bonne santé. Que nous ne souffrions pas.

9. Enfin, étendez votre amour bienveillant à tous les
êtres vivants : aux plantes, aux animaux terrestres, aux
animaux qui volent, aux animaux aquatiques et marins,
à tout l’univers. Puisez dans votre cœur cet amour, cette
bienveillance, cette attention et cette compassion et
envoyez-les dans toutes les directions :

Que tous les êtres se sentent bien. Que tous les êtres soient
heureux. Que tous les êtres soient en bonne santé. Que tous les
êtres soient à l’abri de la souffrance.


Dans le cas où les phrases de metta que je vous propose ne
vous sembleraient pas adaptées, voici d’autres suggestions.
Choisissez deux ou trois phrases, et faites-en vos phrases de
metta. Vous pouvez aussi faire preuve de créativité et inventer
vos propres phrases :
[image: ]Que je sois en paix avec moi-même et avec tous les
autres êtres vivants.

[image: ]Que je m’accepte comme je suis.

[image: ]Que je trouve le pardon pour les inévitables maux que
nous nous infligeons les uns aux autres.

[image: ]Puissé-je vivre en paix et en harmonie avec tous les
êtres.

[image: ]Puissé-je m’aimer totalement comme je suis, quoi qu’il
arrive.

[image: ]Que je ne sois pas sujet à la peur ni à la colère.

[image: ]Puissé-je m’aimer inconditionnellement.


La méditation de type metta peut avoir de profonds effets
thérapeutiques. Faites preuve de patience envers vous-même
et pratiquez-la lentement et avec amour. Laissez ces phrases
venir de votre cœur, et voyez ce qui se produit.
[image: ]Quand vous aurez l’expérience de cette méditation, vous
pourrez même la pratiquer tout en marchant. Toutefois, dans
ce cas, gardez les yeux ouverts, ou vous risqueriez de heurter
un obstacle !
[image: ]L’amour donne des ailes quand il est témoigné de façon
inconditionnelle.

Thierry Janssen
Surmonter les obstacles à la méditation metta
En pratiquant la méditation metta, il se peut que vous
rencontriez quelques problèmes. En voici des exemples
courants, avec des suggestions pour les résoudre :
[image: ]Vous ne parvenez pas à penser à une personne en
particulier. Si vous n’arrivez pas à penser à un ami, à
une personne « neutre » ou à une personne avec qui vous
ne vous entendez pas bien, ne vous inquiétez pas pour
autant. Vous pouvez sauter cette étape pour le moment,
ou bien choisir simplement n’importe qui. L’intention
d’amour bienveillant est plus importante que le choix
d’une personne en particulier.

[image: ]Vous prononcez ces phrases, mais vous ne ressentez
rien. C’est parfaitement normal, surtout au début. Si
possible, imaginez ces phrases provenant de votre
poitrine ou de votre cœur, plutôt que de votre tête.
Là encore, ce que vous ressentez n’a pas autant
d’importance que votre attitude bienveillante. Les
sentiments pourront venir plus tard, éventuellement :
vous n’avez pas à vous soucier de cela.

[image: ]Votre esprit continue de vagabonder. C’est tout
simplement dans la nature du mental humain de
fonctionner ainsi, et cela se produit dans toutes les
méditations. Comme toujours, dès que cela se produit,
redirigez avec douceur et tendresse votre attention vers
l’exercice. À chaque fois que vous redirigez ainsi votre
attention, vous entraînez votre esprit à rester attentif.

[image: ]Vous êtes en proie à une vive émotion. Ressentir une
émotion est une réaction très courante. Vous n’êtes peut-être pas habitué à voir une émotion grandir en vous de
cette façon, et ce genre d’exercice est susceptible de
libérer des émotions profondément enfouies en vous.
Dans la mesure du possible, continuez l’exercice. Si vous
êtes submergé par vos émotions, essayez simplement
la première étape, qui consiste à vous adresser de la
bienveillance à vous-même. On peut parfaitement limiter
sa méditation à une seule de ces étapes. Vous pouvez
aussi interrompre l’exercice et y revenir ultérieurement,
quand le moment vous paraîtra plus opportun.




  
    Chapitre 6
 Recourir à la méditation de pleine
 conscience pour vous-même
 et pour les autres

Dans ce chapitre :

[image: ]Découvrez une courte méditation qui pourra vous servir partout

[image: ]Prenez soin de vous par l’attention consciente

[image: ]Appliquez l’attention consciente aux relations humaines



Vous avez besoin de soins attentifs. Si vous n’entretenez
pas correctement votre corps et votre esprit, vous ne
tarderez pas à rencontrer des problèmes. Pour rester en
parfaite santé et vivre dans le bien-être, vous devez vous
alimenter de façon équilibrée et faire régulièrement de
l’exercice physique. Il importe que vous trouviez un équilibre
entre le travail et le repos. Vous avez aussi besoin de vous
dépasser intellectuellement pour conserver un esprit sain.
Vous avez besoin d’avoir une vie sociale, et il vous faut aussi
vous ménager du temps pour prendre soin de vous-même. Il est
impossible de réussir à équilibrer tout cela de façon parfaite,
mais comment s’efforcer de prendre soin de soi-même sans être
trop tendu et trop stressé ?
La méditation de pleine conscience peut vous permettre
d’être plus attentif à vos propres besoins comme à ceux des
personnes de votre entourage. Être conscient de vos pensées,
de vos émotions et de votre corps, ainsi que de toutes les
personnes présentes et de tout ce qui vous entoure, est une
chose essentielle. C’est cette conscience des choses qui vous
permet d’être sensible à vos propres besoins et à ceux des
gens qui vous entourent, et qui vous pousse donc à satisfaire
le mieux possible les besoins de tous.
Une attention consciente, dans un état d’esprit d’acceptation,
c’est la clé d’une vie saine. La méditation de pleine conscience
est le meilleur moyen de développer l’attention consciente. Ce
chapitre propose de façon détaillée des suggestions pour vous
aider à prendre soin de vous et des autres grâce à l’attention
consciente.
Recourir à une mini-méditation
Vous n’avez pas besoin de pratiquer la méditation pendant des
heures et des heures pour pouvoir en tirer les bienfaits. Des
séances de méditation courtes et fréquentes vous permettent
très bien de développer votre attention consciente au
quotidien.
L’espace de respiration
Après plusieurs heures de travail intense, vous avez
probablement envie de vous reposer un peu et de vous offrir
une tasse de thé, de café ou une autre boisson. Boire, ce n’est
pas seulement réhydrater son corps. C’est aussi l’occasion
de se détendre. La mini-méditation de trois minutes que l’on
appelle espace de respiration (voir figures 6-1 et 6-2) est un peu
comme une pause-café, mais comme la relaxation, l’espace de
respiration vous permet de porter votre attention sur ce qui se
passe dans votre corps, dans votre esprit et dans votre cœur :
il ne s’agit pas de se débarrasser de ses sentiments et de ses
pensées, mais de les observer à nouveau dans le contexte
d’une plus grande clarté.

[image: ]
Figure 6-1 :
Comment
l’espace de
respiration
sert de
liaison entre
la méditation
de pleine
conscience
formelle et
la méditation
de pleine
conscience
informelle.

[image: ]Un arbre, une corde, ou un mur ?
Trois façons de décrire un éléphant

On avait demandé à six aveugles
de déterminer à quoi ressemblait
un éléphant. On avait guidé chacun d’eux vers un éléphant, chaque
aveugle pouvant tâter une partie
différente de l’animal. L’un avait
tâté une patte et avait déclaré que
l’éléphant ressemblait à un pilier. Un
autre, ayant tâté la trompe, avait dit
que l’éléphant était semblable aux
branches d’un arbre. Un autre, après
avoir tâté la queue, avait affirmé que
l’éléphant était une sorte de corde.
Un autre avait pu tâter l’oreille, et
selon lui, l’éléphant ressemblait à
un éventail. Celui qui avait tâté le
flanc de l’éléphant pensait que l’éléphant était comme un mur. Enfin,
pour celui qui avait tâté une défense,
l’éléphant ressemblait à un tuyau
dur. Ils avaient donc commencé à se
disputer, chacun croyant avoir raison. Une personne sage était alors
passée par là (comme cela arrive
toujours dans ce genre d’histoire) et
leur avait expliqué qu’ils avaient tous
raison dans une certaine mesure.
S’ils avaient tâté d’autres parties de
l’éléphant, ils auraient eu un point de
vue différent.

La morale de cette histoire, c’est que la méditation vous
permet de percevoir pleinement votre expérience intérieure et
extérieure, en changeant de perspective. Elle vous aide ainsi à
résoudre des conflits avec vous-même et avec l’extérieur. Vous
commencez alors à comprendre comment d’autres personnes
peuvent avoir une vision restreinte des choses, parce qu’elles
n’en connaissent pas tout : elles ne perçoivent qu’une partie
de l’éléphant. Cette prise de conscience peut vous inspirer
une plus grande compassion et vous permettre de mieux
comprendre le monde.

[image: ]
Figure 6-2 :
La méditation
de l’espace de
respiration de
trois minutes
progresse
comme un
sablier.

Pratiquer l’espace de respiration
Vous pouvez pratiquer l’espace de respiration pratiquement
quand vous voulez et partout. Cette méditation comporte
trois étapes distinctes, que j’appellerai ici A, B et C pour que
vous puissiez plus facilement savoir ce que vous devez faire à
chaque stade. L’exercice n’a pas besoin de durer trois minutes
exactement : vous pouvez l’allonger et l’abréger en fonction
de la situation et du temps dont vous disposez. Si vous
n’avez le temps que de sentir trois respirations, il n’y a pas de
problème : l’exercice pourra tout de même avoir un impact
profond. Procédez comme suit :
[image: ]1. Asseyez-vous bien droit, avec dignité, mais sans occasionner
de tension dans votre dos ni dans votre cou. Si vous ne
pouvez pas vous tenir droit assis, mettez-vous debout. À
la rigueur, vous pouvez aussi vous allonger sur le dos, ou
même vous recroqueviller. Il est bon de s’asseoir et de se
tenir droit car on envoie ainsi un message positif à son
cerveau, comme pour lui dire que l’on est quelqu’un de
différent.

2. Restez environ une minute dans l’étape A, puis passez à
l’étape B, qui durera une minute, et terminez par C qui
durera aussi une minute – ou le temps que vous pourrez
méditer.

[image: ]Étape A : Conscience. Réfléchissez aux questions
suivantes, en marquant une pause de quelques secondes
avant chaque question :

• De quelles sensations corporelles ai-je conscience à
cet instant ? Sentez votre posture, prenez conscience
de toute douleur ou de tout tiraillement éventuel, ou
de toute sensation agréable. Acceptez ces sensations
telles qu’elles sont, dans la mesure du possible.

• De quelles émotions ai-je conscience à cet instant ?
Remarquez les sensations au niveau du cœur ou
dans la région abdominale, ou là où vous sentez une
émotion.

• Quelles pensées me traversent l’esprit à cet instant ?
Prenez conscience de vos pensées et de l’espace entre
vous et vos pensées. Si possible, observez simplement
vos pensées au lieu d’être pris par elles.



[image: ]Étape B : Respiration. Concentrez votre attention sur la
région abdominale. Essayez de sentir, le plus possible,
l’intégralité de votre inspiration et de votre expiration.
Vous n’avez pas besoin de modifier le rythme de votre
respiration : prenez-en seulement conscience dans un
état d’esprit de curiosité et d’attention bienveillante.
Remarquez la façon dont chaque respiration est un peu
différente. Si votre esprit s’égare, redirigez en douceur
votre attention sur votre respiration. Rendez-vous
compte à quel point chaque respiration est précieuse.

[image: ]Étape C : Élargissement du champ de la conscience.
Avec attention, élargissez le champ de votre conscience
du ventre à l’ensemble du corps. Sentez votre corps tout
entier respirer (ce qu’il fait, par la peau). Notez l’effet de
l’énergie qui s’installe dans votre corps. Autant que vous
le pourrez, acceptez-vous comme étant parfait et complet
tel que vous êtes, en ce moment même.




[image: ]Imaginez l’espace de respiration comme un sablier. L’attention
est d’abord large et étendue, puis elle devient plus étroite
pour se concentrer sur la respiration lors de la deuxième
étape, avant de s’élargir à nouveau avec plus de conscience et
d’espace.
La méditation de l’espace de respiration résume l’essentiel
de la méditation de pleine conscience de façon succincte et
pratique. Les effets complets de l’espace de respiration sont
les suivants :
[image: ]Vous passez en mode « être », un état d’esprit bien plus
reposant. Il existe deux états d’esprit très différents
dans lesquels votre mental peut fonctionner : le mode
« faire » et le mode « être ». Le mode « faire » est un état
d’esprit énergétique consistant à effectuer des actions et
à changer les choses. Le mode « être » est un état d’esprit
apaisant dans lequel vous reconnaissez les choses
comme elles sont (pour bien plus de détails sur le mode
« faire » et le mode « être », se référer au chapitre 5).

[image: ]Vous progressez dans la conscience de vous-même.
Vous devenez plus conscient de la manière dont
votre corps ressent les choses, des pensées qui vous
traversent l’esprit et de l’émotion ou du besoin du
moment. Vous remarquerez peut-être que vos épaules
sont voûtées ou que votre mâchoire est crispée. Des
pensées peuvent vous jaillir de l’esprit, dont vous n’aviez
même pas réalisé la présence. Ou bien, il se peut que
vous soyez triste, que vous ayez soif ou que vous vous
sentiez fatigué. Si vous écoutez ces messages, vous
pourrez agir en conséquence, de façon appropriée. Sans
ce niveau de conscience de soi, ce serait impossible.

[image: ]Vous créez davantage de possibilités de faire des choix.
Les choix, vous en faites continuellement. En ce moment,
vous avez fait le choix de lire ce livre, et plus précisément
cette page. Plus tard, vous ferez peut-être le choix d’aller
vous promener, de téléphoner à une amie ou de préparer
le dîner. Si votre conjoint vous parle sèchement, votre
réaction sera aussi, dans une certaine mesure, ce que
vous aurez choisi qu’elle soit. En pratiquant l’espace de
respiration, vous prenez de la distance par rapport à vos
expériences, et cela vous permet de voir de façon globale
la situation dans laquelle vous vous trouvez. Quand une
difficulté survient, vous pouvez prendre une décision sur
la base de l’ensemble de vos connaissances et de votre
expérience, plutôt que de réagir simplement de façon
fugace. L’espace de respiration peut vous permettre de
prendre des décisions plus avisées.

[image: ]Vous quittez le pilote automatique. Vous est-il arrivé,
après un repas, de vous rendre compte que vous n’aviez
pas vraiment goûté à tout ce que vous avez ingurgité ?
Vous étiez sans doute en pilote automatique. Vous êtes
habitué à manger au point d’être capable de le faire tout
en pensant à d’autres choses. L’espace de respiration
vous permet de vous relier à vos sens, et ainsi, de vivre
le moment présent.

Faites cette expérience un peu difficile. Sans la regarder,
rappelez-vous si votre montre affiche des chiffres
romains ou des chiffres arabes. Si vous avez eu un doute,
ou si vous vous êtes trompé, c’est un petit signe que vous
fonctionnez habituellement en pilote automatique. Vous
avez déjà dirigé votre regard vers votre montre plusieurs
centaines de fois, mais vous ne l’avez jamais contemplée
avec attention (je donne davantage d’explications
concernant le pilote automatique dans le chapitre 4).

[image: ]Vous devenez un observateur de votre expérience
au lieu d’en être le jouet. Normalement, dans votre
quotidien, aucune distance ne vous sépare de vos
pensées ni de vos émotions. Elles surviennent, et
pratiquement sans vous en rendre compte, vous agissez
en conséquence. Un des effets essentiels de l’espace
de respiration est la création d’un espace entre vous
et votre monde intérieur. Vos pensées et vos émotions
peuvent se bousculer dans votre tête, mais vous ne faites
que les observer et vous n’y êtes pas lié, c’est comme
si vous regardiez un film. C’est un changement de point
de vue, petit en apparence mais lourd d’implications,
comme je l’explique en détail dans le chapitre 4.

[image: ]Vous voyez les choses d’un point de vue différent.
N’avez-vous jamais pris un peu trop ombrage d’un
commentaire ? Cela m’est arrivé. Quelqu’un ayant
formulé une critique concernant un de mes travaux,
j’avais immédiatement réagi, ou du moins, un sursaut
d’émotion m’avait fait comme un pincement à l’estomac.
Il existe cependant d’autres manières de réagir. Votre
interlocuteur était-il stressé ? Avez-vous tendance à faire
une montagne de presque rien ? L’espace de respiration
est une pause qui vous permet de voir les choses
autrement.

[image: ]Vous franchissez la distance entre pratique formelle
et informelle. La pratique formelle, c’est lorsque vous
dégagez un créneau dans votre emploi du temps de
la journée pour pratiquer la méditation. La pratique
informelle consiste à porter une attention consciente
sur vos activités normales. L’espace de respiration est
une technique très utile pour combler le fossé entre
ces deux aspects importants de la méditation de pleine
conscience. L’espace de respiration est une pratique
formelle car vous vous y consacrez à un moment
donné, que vous avez choisi, mais c’est aussi une
pratique informelle car vous l’intégrez à vos activités
quotidiennes.

[image: ]Vous créez un espace pour de nouvelles idées. En
interrompant vos activités normales du quotidien pour
pratiquer l’espace de respiration, vous créez un espace
dans votre esprit, dans lequel de nouvelles idées peuvent
surgir. Quand votre esprit est encombré, vous ne pouvez
plus avoir des idées claires. L’espace de respiration est ce
que le médecin pourrait vous prescrire pour qu’une idée
intelligente ou créative surgisse dans votre esprit.


Pratiquer l’espace de respiration entre deux moments d’activité
Prévoyez de pratiquer l’espace de respiration trois fois par
jour. Voici quelques suggestions pour choisir le moment
opportun :
[image: ]Avant ou après le repas. Dans certaines familles, on
prie tous ensemble avant de commencer le repas : on
exprime sa gratitude et on remercie le Seigneur pour
la nourriture. Pratiquer l’espace de respiration avant
ou après le repas est aussi une façon de se réserver un
moment pour ne pas oublier d’apprécier la nourriture.
Si vous ne trouvez pas trois minutes, pratiquez au
moins trois respirations conscientes avant de saisir vos
couverts.

[image: ]Entre deux moments d’activité. Marquer un temps
de repos, ne serait-ce qu’une petite pause, entre deux
moments d’activité, est très enrichissant. Sentir sa
respiration et reprendre ainsi de l’énergie est très
agréable. Des études montrent que trois respirations
conscientes suffisent pour changer la physiologie du
corps, abaisser la pression sanguine et réduire la tension
musculaire.

[image: ]Au réveil, ou avant le coucher. Une courte méditation
avant de sauter du lit peut être une expérience saine.
Vous pouvez rester allongé et goûter votre respiration.
Ou bien, vous pouvez vous asseoir pour pratiquer
l’espace de respiration. En méditant de cette façon,
vous vous mettez dans de bonnes dispositions pour
bien vivre une nouvelle journée. En pratiquant l’espace
de respiration avant d’aller vous coucher, vous apaisez
votre esprit et cela vous aide à trouver un sommeil plus
profond et plus reposant.

[image: ]Quand survient une pensée ou une émotion pénible. La
méditation de l’espace de respiration est particulièrement
utile quand on a des pensées et des émotions pénibles.
En devenant conscient de la nature de vos pensées et en
étant à leur écoute, dans un esprit de bienveillance et de
curiosité, vous changez votre relation avec ces pensées et
ces émotions. Une relation consciente avec vos pensées
et vos émotions vous permet de les vivre de manière
totalement différente.


Se servir de la méditation de pleine conscience pour prendre soin de soi-même
La dernière fois que vous avez voyagé en avion, avez-vous
écouté les consignes de sécurité ? En cas de danger, le
personnel de cabine vous demande de mettre d’abord votre
masque à oxygène avant d’aider quelqu’un à mettre le sien,
même s’il s’agit de votre enfant. La raison à cela est évidente.
Si vous ne pouvez plus respirer, comment pourriez-vous aider
quelqu’un d’autre ? Prendre soin de soi-même est indispensable,
pas seulement en situation d’urgence. Dans votre vie de tous les
jours, vous devez pourvoir à vos propres besoins. Autrement,
non seulement vous souffrirez, mais tous ceux qui dépendent
de vous ou sont en contact avec vous souffriront aussi. Prendre
soin de soi, ce n’est pas de l’égoïsme : c’est le meilleur moyen
de se mettre en situation de pouvoir rendre le meilleur service
aux autres. Manger, dormir, faire de l’exercice et méditer
régulièrement sont autant de façons de prendre soin de soi-même, et par ce biais, des autres.
Faire de l’exercice physique dans l’attention consciente
Vous pouvez pratiquer la méditation de pleine conscience et
faire de l’exercice physique en même temps. Jon Kabat-Zinn,
un des principaux promoteurs de la méditation de pleine
conscience en Occident, avait entraîné l’équipe olympique
américaine masculine d’aviron en 1984. Deux membres de cette
équipe avaient décroché la médaille d’or : pas mal, pour des
gens qui méditent !
[image: ]Des milliers d’études scientifiques le confirment, l’exercice
physique régulier est bon pour le corps comme pour l’esprit.
Si vous faites déjà de l’exercice de façon régulière, vous en
connaissez les avantages. Sinon, écoutez le conseil de votre
médecin, qui est de faire du sport. Vous pouvez commencer
par marcher, tout simplement. La marche est une activité
physique aérobie, et c’est un bon moyen de pratiquer la
méditation de pleine conscience (à propos de la marche
méditative, voir le chapitre 5). Vous pourrez ensuite opter
pour un autre type d’exercice physique plus éprouvant, selon
vos préférences. Envisagez chaque nouvelle activité physique
avec une attitude d’ouverture consciente : soyez curieux
de ce qui se passe, supportez un moment les sensations
désagréables, explorez la limite entre confort et inconfort, et
observez tout ce qui vous entoure.
Pour démarrer, voici quelques exercices physiques types et
quelques idées sur la manière de les pratiquer dans l’attention
consciente :
Courir dans l’attention consciente
Laissez à la maison votre baladeur et vos écouteurs. Courez
dehors plutôt que sur un tapis roulant : l’environnement
extérieur vous permettra mieux de vous relier à vos sens.
Commencez par prendre dix respirations conscientes tout en
marchant. Prenez conscience de votre corps dans sa globalité.
Après avoir commencé à marcher normalement, passez à la
marche rapide, puis à la course. Notez la rapidité avec laquelle
votre rythme de respiration change, et concentrez-vous sur
votre respiration dans le moment présent chaque fois que
votre esprit a tendance à vagabonder ailleurs. Sentez votre
cœur battre, et sentez le rythme de vos pieds qui rebondissent
sur le sol. Détectez toute tension superflue quelque part dans
votre corps. Goûtez la sensation du vent sur votre visage et
de la chaleur de votre corps. Notez quelles pensées surgissent
pendant que vous courez, sans porter de jugement. Si vous
commencez à souffrir, voyez si vous devez continuer au
même rythme ou ralentir. Si vous courez régulièrement, vous
préférerez sans doute vous maintenir un peu plus longtemps
à la limite du supportable. Si vous êtes novice, ralentissez,
puis augmentez le rythme de façon plus progressive. À la fin,
soyez attentif à ce que vous ressentez. Accordez-vous une
mini-méditation (voir la première section) et notez-en l’effet.
Continuez d’observer les effets de votre séance de footing
pendant les deux heures qui suivent.
Nager dans l’attention consciente
En arrivant au bord du bassin, commencez par plusieurs
respirations conscientes. En pénétrant dans le bassin,
remarquez l’effet de l’eau sur votre corps. Quelles sont les
pensées qui surgissent ? En commençant à nager, sentez le
contact entre vos membres et l’eau. À quoi ressemble cette
sensation ? Éprouvez de la gratitude à l’idée de pouvoir nager
et profiter de l’eau. Immergez-vous dans le rythme de la nage.
Prenez conscience des battements de votre cœur, du rythme
de votre respiration, et de vos différents muscles. Quand vous
aurez fini de nager, observez ce que vous ressentez dans votre
corps et dans votre esprit.
Faire du vélo dans l’attention consciente
En vous asseyant sur la selle de votre vélo, commencez par
pratiquer plusieurs respirations conscientes. Sentez le poids
de votre corps, le contact entre vos mains et les poignées
du guidon, et entre vos pieds et les pédales. En commençant
à pédaler, écoutez le bruit du vent de la course. Prenez note
de la manière dont les muscles de vos jambes travaillent
ensemble rapidement. Concentrez-vous tantôt sur une partie
de votre corps, comme les mains ou le visage, tantôt
sur l’ensemble de votre corps. Lâchez prise et revenez
dans l’ici et maintenant. En redescendant de votre vélo,
percevez les sensations dans votre corps. Balayez votre corps
d’un bout à l’autre, et faites le point de ce que vous ressentez
après cet exercice.
Se préparer à dormir grâce à l’attention consciente
C’est au niveau du sommeil, essentiel au bien-être, que les gens
qui pratiquent la méditation de pleine conscience observent
les premiers progrès. Ils dorment mieux et leur sommeil est
plus profond. Des études montrent qu’il en est de même chez
les personnes qui souffraient d’insomnie après huit semaines
de stage de réduction du stress dans l’attention consciente.
Dans le sommeil, vous lâchez complètement prise par rapport
au monde. S’endormir n’est pas quelque chose que l’on fait :
le sommeil relève du non-faire. À cet égard, le sommeil est
similaire à la méditation de pleine conscience. Quand on
essaye de s’endormir, on fait un certain effort : tout le contraire
du lâcher prise.
Voici quelques conseils pour vous préparer à vous endormir
en recourant à l’attention consciente :
[image: ]Prenez l’habitude de vous coucher et de vous réveiller à
une heure régulière. Quand vous vous réveillez très tôt
un matin et très tard le lendemain, vous déréglez votre
horloge biologique, ce qui peut entraîner des difficultés à
trouver le sommeil.

[image: ]Avant d’aller vous coucher, évitez les activités
stimulantes, comme regarder la télévision ou utiliser
l’ordinateur.

[image: ]Avant d’aller vous coucher, pratiquez une méditation
formelle, par exemple la méditation assise ou le balayage
corporel (voir le chapitre 5).

[image: ]Avant d’aller vous coucher, faites du yoga, ou bien des
étirements en douceur. J’ai remarqué que les chats
s’étiraient naturellement avant de se vautrer sur un
canapé pour y piquer un somme. Cela vous aidera à vous
détendre et à dénouer vos muscles.

[image: ]Avant d’aller vous coucher, faites de la marche méditative
chez vous. Pendant cinq à dix minutes, faites des pas
lents en ressentant toutes les sensations que cela induit
dans votre corps.

[image: ]Une fois couché, sentez votre inspiration et votre
expiration. Plutôt que d’essayer de vous endormir,
fondez-vous dans votre respiration. Comptez dix
expirations, en les numérotant mentalement à chaque
fois (« un… deux… trois… »). Dès que votre esprit se
disperse, reprenez à « un ».

[image: ]Une fois couché, si vous êtes soucieux, par exemple
si vous craignez de ne pas réussir à vous endormir,
acceptez vos craintes. En vous opposant à vos pensées,
vous ne feriez que leur donner davantage de pouvoir.
Prenez-en note, puis redirigez doucement votre attention
sur la sensation de votre respiration.


[image: ]Si vous ne dormez plus aussi bien que d’habitude, ne vous en
souciez pas trop. Autrement, vous tomberiez dans un cercle
vicieux. Beaucoup de gens dorment bien moins de huit heures
par nuit, et la plupart des gens passent une nuit blanche de
temps à autre. L’incapacité de s’endormir ne signifie pas qu’il
y a un problème quelque part, et le manque de sommeil n’est
pas la pire menace pour votre santé.
Rechercher un équilibre conscient entre vie professionnelle et vie privée
Il s’agit de mettre en balance d’un côté le travail et les
ambitions de carrière, et de l’autre, la vie en famille, les loisirs
et la spiritualité. Travailler trop peut avoir un impact négatif
dans d’autres domaines importants de l’existence.
[image: ]Essayez cette petite méditation pour réfléchir à votre équilibre
entre vie professionnelle et vie privée et pour parfaire cet
équilibre :
1. Asseyez-vous en vous tenant droit, avec un sentiment de
dignité et de stabilité.

2. Prenez conscience de votre corps dans son entier, avec
toutes ses sensations changeantes.

3. Dirigez votre attention sur le flux et le reflux de votre
respiration. Laissez votre esprit s’installer dans cette
sensation.

4. Observez l’équilibre de votre respiration. Remarquez la
façon dont votre inspiration s’arrête naturellement quand
elle doit s’arrêter, tout comme votre expiration. Vous n’avez
rien à faire, cela se fait tout seul. Trouvez du plaisir dans
votre flux respiratoire.

5. Quand vous serez prêt, réfléchissez quelques minutes à
cette question :

Que pourrais-je faire pour trouver un équilibre plus sage et
plus sain dans ma vie ?

6. Redirigez votre attention sur les sensations de votre
respiration. Voyez quelles idées vous viennent alors.

7. Terminez votre méditation et notez les idées qui vous
seraient venues.


Pour plus de détails sur ce sujet, voir l’ouvrage Work-Life
Balance For Dummies de Jeni Mumford.
La pleine conscience dans les relations humaines
L’être humain est un animal social. Notre cerveau est ainsi
fait. Fonctionner seul, en dehors de toute relation avec
d’autres, est très difficile. Des études de psychologie positive,
cette nouvelle science du bien-être, montrent que rien n’a
autant d’impact sur le bonheur que des relations saines. Les
psychologues ont constaté que le bien-être dépend moins
de la quantité que de la qualité des relations. Vous pouvez
développer la qualité de vos relations avec les autres grâce à
la méditation de pleine conscience.
Commencer par la relation que l’on entretient avec soi-même
Les arbres doivent supporter de fortes tempêtes, et le seul
moyen pour eux d’y résister est d’assurer leur stabilité en
plongeant profondément leurs racines dans le sol. Un arbre
dont les racines restent superficielles peut difficilement
se maintenir droit. Plus les racines sont profondes et
solides, plus ses branches peuvent devenir majestueuses
et nombreuses. De la même manière, vous devez entretenir
votre relation avec vous-même pour pouvoir, à partir d’une
position solide, entretenir avec les autres des relations saines
et enrichissantes.
Voici quelques conseils pour vous aider à développer une
meilleure relation avec vous-même, grâce à l’attention
consciente :
[image: ]Affirmez votre intention. Commencez par avoir la
claire intention de vous aimer et de prendre soin de
vous-même. Prendre soin de soi-même, ce n’est pas être
égoïste : c’est nourrir ses propres racines pour être en
mesure, le moment venu, d’aider les autres. En prenant
soin de vous-même, vous créez les conditions d’un avenir
meilleur que vous méritez vraiment, en tant qu’être
humain.

[image: ]Comprenez que personne n’est parfait. Peut-être
entretenez-vous de hautes exigences vis-à-vis de vous-même. Essayez de les mettre de côté, ne serait-ce qu’un
peu. Essayez d’accepter au moins un aspect de vous-même que vous n’aimez pas. Même le plus petit pas fait
une énorme différence. De même qu’une boule de neige
est d’abord petite et grandit progressivement quand
on la fait rouler dans la neige, un petit peu de bonté
et d’acceptation des choses comme elles sont peut
constituer le début d’une réaction en chaîne positive et
bénéfique.

[image: ]Prenez de la distance vis-à-vis de votre tendance à
vous critiquer. En pratiquant la méditation de pleine
conscience, vous devenez davantage conscient de vos
pensées. Vous pouvez alors avoir la surprise d’entendre
une voix intérieure qui vous critique et vous admoneste
durement. Tâchez de prendre du recul par rapport à
cette voix, en n’oubliant pas que vous n’êtes pas vos
pensées. Dès que vous prenez conscience de ce fait, vos
pensées perdent leur pouvoir (voir la méditation assise,
chapitre 5).

[image: ]Soyez bon avec vous-même. Prenez note de vos qualités,
aussi modestes et insignifiantes qu’elles puissent être,
et reconnaissez-les. Peut-être êtes-vous quelqu’un de
poli ? Peut-être une certaine partie de votre corps est-elle particulièrement attirante ? À moins qu’une de vos
grandes qualités ne soit la générosité, ou le fait de savoir
écouter. Quelles que soient vos qualités, notez-les bien
au lieu de vous attacher aux aspects négatifs de votre
personne et à ce qui est hors de votre portée. Être bon
avec soi-même n’est pas facile, mais c’est bel et bien
possible grâce à la méditation de pleine conscience et à
une approche étape par étape.

[image: ]Pardonnez-vous. Vous n’êtes pas parfait. Vous faites des
erreurs, comme j’en fais aussi. C’est ce qui nous rend
humains. En comprenant que vous ne pouvez pas être
parfait ni tout réussir, vous devenez davantage capable
de vous pardonner et de tourner la page pour avancer.
En fin de compte, on ne s’instruit que de ses erreurs :
si vous faisiez tout correctement, il vous resterait peu
de chose à découvrir sur vous-même. Accordez-vous la
permission de vous pardonner.

[image: ]Soyez reconnaissant. Développez une attitude de
gratitude. Éprouvez de la gratitude pour tout ce que
vous possédez, et pour tout ce que vous pouvez faire.
N’êtes-vous pas capable de voir, d’entendre, de sentir,
de goûter et de toucher ? Ne pouvez-vous pas penser,
ressentir, marcher et courir ? Ne disposez-vous pas
de nourriture, d’un toit et d’une garde-robe ? Grâce à
l’attention consciente, ayez davantage conscience de ce
que vous possédez. Chaque soir, avant de vous coucher,
écrivez trois choses pour lesquelles vous éprouvez
de la reconnaissance, même si elles sont petites
et insignifiantes. Cette technique s’est déjà révélée
profitable pour beaucoup de gens. Essayez cet exercice
pendant un mois, et continuez si vous le trouvez utile.

[image: ]Pratiquez la méditation de l’amour bienveillant. C’est
sans doute la manière la plus efficace de développer
une relation plus profonde, plus bienveillante et plus
satisfaisante avec vous-même. Pour connaître les étapes
de la méditation metta, voir le chapitre 5.


La méditation de pleine conscience et moi

Avant de découvrir l’art de la méditation et de la pleine conscience,
j’étais assez perfectionniste. Durant
ma scolarité, je travaillais très dur
pour obtenir les meilleures notes, et
pendant mes études universitaires,
j’ai gardé cette habitude. J’étais trop
dur avec moi-même. J’ai cherché
comment réduire mon stress, et j’ai
fini par découvrir la méditation. Au
début, j’étais très réticent et très
sceptique : il m’a fallu un an pour
décider de l’apprendre en suivant des
cours. Avec mon esprit scientifique,
je trouvais la méditation et la pleine
conscience trop mystiques et trop
spirituelles. Finalement, j’ai décidé
d’essayer, et depuis, je n’ai jamais
fait marche arrière ! Cette discipline
change la relation que j’ai avec moi-même. Je ne ressens plus le besoin
impérieux d’être absolument brillant
dans ce que je fais. Pour certains,
cela peut sembler dommage, mais
de mon point de vue, cela signifie
que j’ai plus de temps pour moi. Je
suis maintenant un peu plus gentil
avec moi-même. Je fais un voyage,
et une chose est sûre, je ne suis pas
encore « arrivé » (de ce point de vue,
je pense que ni moi ni personne ne
saurait être parfait). Plus récemment, j’ai appris à ne pas prendre la
méditation de pleine conscience trop
au sérieux. La méditation de pleine
conscience n’est ni une religion ni
une philosophie, mais une façon de
vivre créative dont chacun profite à
sa propre manière. Ayant adopté une
approche décontractée vis-à-vis de
mes pensées, de mes paroles et de
mes actes, je suis plus détendu et
pour moi, la vie s’écoule maintenant
de façon plus naturelle. Si je pense à
pratiquer la pleine conscience, c’est
tant mieux, mais si j’oublie ou si je le
fais mal, c’est humain et ce n’est pas
du tout un problème.

Pratiquer l’écoute consciente
Vous pratiquez l’écoute consciente lorsque vous n’écoutez pas
seulement avec vos oreilles, mais aussi avec l’esprit et avec le
cœur : lorsque vous écoutez de tout votre être. Lorsque c’est
le cas, vous vous donnez complètement. Vous laissez de côté
toutes vos pensées, vos idées, vos opinions et vos croyances
pour ne faire rien d’autre qu’écouter.
[image: ]L’écoute consciente a un effet thérapeutique. J’entends par
là que la personne que vous écoutez ne tarde pas à éprouver
une vive sensation de soulagement et se débarrasse ainsi de
ses frustrations, de ses angoisses ou de son chagrin. Grâce à
l’écoute consciente, une vraie communication se produit : les
gens ont besoin d’être écoutés, plus que toute autre chose.
L’écoute consciente procède d’un calme intérieur. Quand on
a l’esprit agité, il est très difficile d’avoir une bonne écoute. Si
les pensées se bousculent dans votre tête, isolez-vous pour
écouter votre respiration, ou même, pour écouter vos propres
pensées. Ainsi, vous libérez de l’espace pour permettre à vos
pensées de ressortir de votre inconscient, et vous les libérez.
Voici comment écouter quelqu’un profondément et avec une
attention consciente :
[image: ]Cessez de faire quoi que ce soit d’autre. Affirmez votre
intention d’écouter attentivement.

[image: ]Pendant que votre interlocuteur s’exprime, regardez-le
dans les yeux.

[image: ]Mettez de côté vos propres problèmes et vos propres
soucis.

[image: ]Écoutez ce que dit cette personne et écoutez la façon
dont elle le dit.

[image: ]Écoutez de tout votre être, de tout votre esprit et de tout
votre cœur, pas seulement avec votre tête.

[image: ]Observez la posture et le ton de la voix, dans le cadre du
processus d’écoute.

[image: ]Remarquez les pensées automatiques qui vous viennent
à l’esprit pendant que vous écoutez. Faites de votre
mieux pour les laisser repartir et redirigez votre
attention sur ce que vous dit la personne.

[image: ]Posez des questions si nécessaire, mais des questions
sincères et ouvertes : n’essayez pas de changer de
sujet. Il faut que vos questions permettent en douceur
d’approfondir la conversation.

[image: ]Autant que vous le pourrez, évitez les jugements. Quand
on juge, on pense, donc on n’écoute pas attentivement.

[image: ]Ne vous souciez pas de résoudre le problème de votre
interlocuteur, ni de lui apporter une réponse.


Quand vous accordez à votre interlocuteur l’espace et le
temps nécessaires pour parler, sans juger, il commence
à s’écouter. Ce qu’il vous dit devient plus clair pour lui-même. C’est alors que, bien souvent, la solution apparaît
naturellement. Il se connaît bien mieux que vous ne le
connaissez. En allant droit aux solutions, vous ne feriez que
limiter la possibilité, pour cette personne, de communiquer
avec vous. Par conséquent, lorsque vous écoutez, écoutez
simplement.
Être conscient de ses attentes
Songez à la dernière fois qu’une personne vous a contrarié.
Qu’attendiez-vous d’elle ? Que vouliez-vous qu’elle dise, ou
qu’elle fasse ? Si vous espérez trop des gens, vous allez au-devant de nombreuses frustrations.
Vos attentes sont des idéaux créés par votre esprit. Elles
sont comme des règles. On attend d’une personne qu’elle se
conduise d’une certaine façon, qu’elle reste calme, ou qu’elle
prépare le dîner tous les soirs, ou qu’elle soit drôle, qu’elle ne
se fâche pas, qu’elle soit confiante, etc.
[image: ]Plus vous attendez des autres, plus vos relations deviennent
difficiles, pour vous comme pour eux. Si quelqu’un déçoit
vos attentes, vous risquez de réagir par de la colère, de la
tristesse, de la frustration ou de la jalousie. Ces émotions
négatives sont naturelles dans une certaine mesure, mais si
vous les éprouvez trop fréquemment ou trop intensément,
cela compromet votre santé et votre bien-être. Et puis, le fait
que vous ayez beaucoup d’attentes et que vous réagissiez
émotionnellement quand elles ne sont pas satisfaites n’est
pas ce qui fera changer l’autre, surtout si vous lui infligez vos
accès de mauvaise humeur.
[image: ]La prochaine fois que vous commencerez à éprouver un
sentiment de contrariété, de colère ou de tristesse parce
que l’on n’a pas satisfait vos attentes, pratiquez l’exercice de
méditation de pleine conscience suivant. Cet exercice vous
permettra de remplacer une réaction émotionnelle ou verbale
par une réponse consciente et équilibrée.
1. Ne dites rien encore. Par une réaction négative, vous ne
feriez que jeter de l’huile sur le feu.

2. Prenez conscience de votre respiration sans la modifier.
Est-elle profonde, ou superficielle ? Est-elle lente, ou rapide ?
Si vous ne parvenez pas à la sentir, comptez dix expirations.

3. Notez les sensations dans votre corps. Ressentez-vous la
peine de l’attente déçue au niveau de l’estomac, des épaules,
ou ailleurs ? Votre sensation a-t-elle une forme, une couleur ?

4. Imaginez ou sentez l’air que vous respirez circuler dans
cette partie de votre corps. Éprouvez cette sensation dans
un esprit de bienveillance et de curiosité. Respirez dans
cette zone et voyez ce qui se produit.

5. Prenez du recul. Prenez conscience de l’espace entre vous,
qui êtes l’observateur, et vos pensées et sentiments, qui
sont la chose observée. Constatez que vous en êtes séparé,
et que vous êtes donc libre par rapport à eux. Vous passez
en mode d’observation, vous prenez du recul pour avoir un
point de vue élargi sur la situation dans sa globalité. C’est
bien plus facile à dire qu’à faire, mais vous pouvez y arriver,
peu à peu, grâce à la pratique.

6. Si nécessaire, revenez vers cette personne et exprimez-vous dans cet état d’esprit, plus sage et plus calme. Ne
prenez la parole qu’une fois calme et détendu. La plupart du
temps, exprimer votre colère vous permet d’obtenir ce que
vous voulez dans l’immédiat, mais à plus long terme, vous
indisposez les gens. Soyez à l’écoute.


Discuter avec des moines

Des chercheurs ont voulu observer
l’effet d’une confrontation chez un
adepte de la méditation. Ils ont choisi
un moine qui pratiquait la méditation
depuis longtemps. Parmi les professeurs d’université, ils ont choisi le
plus querelleur et ils lui ont demandé
de discuter avec le moine. Les chercheurs ont mesuré la tension artérielle et le rythme cardiaque des deux
hommes pendant leur conversation.
Le rythme cardiaque du professeur
s’était tout d’abord élevé considérablement, tandis que le moine
restait imperturbable. À mesure
que la conversation se poursuivait,
le professeur se calmait (mais il ne
voulait toujours pas arrêter d’argumenter !). Ainsi donc, en restant paisible et calme tout en discutant avec
quelqu’un, grâce à l’habitude prise
de pratiquer la méditation de pleine
conscience, vous pouvez diffuser
une sensation de bien-être, de façon
tout à fait naturelle. C’est le moyen de
développer des relations fructueuses
et harmonieuses.

Regarder dans le miroir des relations humaines
[image: ]Une relation est un miroir dans lequel vous pouvez vous voir.

J. Krishnamurti
Toute relation est un miroir, que ce soit avec un partenaire
conjugal ou un collègue de travail. Une relation vous permet
de voir vos propres désirs, vos propres jugements, vos
propres attentes et vos propres attachements. Elle vous
ouvre une fenêtre sur votre propre monde intérieur. Quelle
magnifique opportunité d’apprendre ! Vous pouvez envisager
les relations humaines comme une extension de votre pratique
de la méditation de pleine conscience. Vous pouvez observer
ce qui se produit en vous et chez l’autre, dans un esprit
d’ouverture amicale, de bienveillance et de curiosité. Dans
une relation, efforcez-vous de laisser de côté vos désirs et vos
exigences, comme vous le faites dans la méditation. La relation
doit rester comme elle est, laissez-la évoluer, instant après
instant.
Voici quelques questions que vous pouvez vous poser tout en
contemplant le miroir de vos relations :
[image: ]Comportement. Comment vous comportez-vous dans
vos différentes relations ? Quel langage utilisez-vous ?
À quoi ressemble le ton de votre voix ? Utilisez-vous
toujours les mêmes mots, les mêmes expressions ? Et si
vous parliez moins, ou davantage, que se passerait-il ?
Prenez note de votre langage corporel.

[image: ]Émotions. Comment vous sentez-vous dans vos
différentes relations ? Est-ce que certaines personnes ou
certains sujets suscitent en vous la crainte, la colère ou
la tristesse ? En présence d’autrui, prenez contact avec
vos propres émotions, et voyez quel effet cela peut avoir.
Évitez de juger vos émotions, de les trouver bonnes
ou mauvaises, fondées ou non : contentez-vous d’en
observer les effets.

[image: ]Pensées. Dans vos différentes relations, quelles sont les
pensées qui vous viennent ? Que se passe-t-il quand vous
voyez vos pensées comme de simples pensées, plutôt
que comme des faits ? Comment vos pensées sont-elles
affectées par ce que vous ressentez ? Quel est l’impact de
vos pensées sur la relation ?


Pratiquer la pleine conscience dans une relation est plus
difficile qu’il ne le paraît. Vous pouvez facilement vous oublier
et vous laisser distraire. Grâce à une pratique régulière de la
méditation de pleine conscience, votre niveau de conscience
progresse peu à peu et il devient plus facile pour vous de
conserver cette attention consciente. La pleine conscience
dans les relations est difficile, mais elle est payante.
Assumer la responsabilité de vos émotions
« Tu me fais enrager », « Tu m’agaces », « Tu me stresses ».
S’il vous arrive de dire ou de penser ce qui précède, c’est
que vous n’assumez pas la responsabilité de vos propres
émotions. Vous reprochez à quelqu’un d’autre la manière dont
vous ressentez vous-même les choses. Cela peut sembler
parfaitement naturel, mais en réalité, personne ne peut avoir
une influence sur la façon dont vous vous sentez. La façon dont
vous vous sentez dépend de ce que vous pensez de la situation.
Ainsi, par exemple, supposons que par pure inadvertance,
je renverse ma tasse sur vos documents de travail. Si vous
pensez que j’ai fait cela exprès, vous vous direz : « Il vient de
me bousiller ma page exprès, cet abruti ! » Vous serez en colère,
et vous m’en ferez le reproche. Au contraire, si vous n’y voyez
qu’un accident attribuable à ma fatigue, vous vous direz :
« C’est un simple accident ; j’espère qu’il ne va pas mal. » Vous
réagirez avec sympathie. Votre émotion est produite par ce que
vous pensez, pas par la personne ni par la situation elle-même.
Plutôt que de rendre l’autre responsable de votre colère,
ressentez réellement votre émotion. Si possible, notez à quel
moment et où elle se manifeste dans votre corps. Observez
l’effet d’une respiration dirigée dans la zone concernée. Mettez
du soin dans votre attention. Votre relation à votre colère en
sera transformée, vous aurez une réaction non plus de haine,
mais de curiosité, et votre colère ne sera plus un problème
mais une opportunité d’apprentissage.
Une méditation sur un lac : découvrir l’acceptation

Cette méditation se pratique normalement allongé, mais vous pouvez la
pratiquer dans la posture qui vous
conviendra le mieux. Fermez doucement les yeux. Sentez votre respiration pendant quelques minutes. À
présent, une fois que vous êtes prêt,
imaginez un lac magnifique. Ce lac
est parfaitement calme, à tel point
que sa surface est semblable à un
miroir bien poli. Il est bordé de montagnes majestueuses, et quelques
petits nuages blancs égayent un
beau ciel bleu. Le ciel et les montagnes se reflètent dans la surface
du lac. Tout autour de ce merveilleux
lac, des arbres majestueux étendent
leurs branches au-dessus de l’eau.
Au loin, on aperçoit des oiseaux
qui survolent le lac. Quand le vent
souffle, de petites ondulations et des
vagues apparaissent, et des reflets
dansent à la surface de l’eau. Vous
êtes conscient qu’au cours du cycle
des saisons, ce lac peut recevoir
la pluie et les feuilles mortes, et sa
surface peut geler en hiver. En profondeur sous la surface, il y a peu
de changement et de mouvement, et
l’eau continue de grouiller de vie. Le
lac accepte tout ce qui s’offre à lui.

À présent, quand vous serez prêt, ne
faites plus qu’un avec le lac. Couché
ou assis, soyez le lac lui-même, si
vous pouvez trouver un sens à cette
idée. Vous êtes à la fois le lac profond et calme, et les vaguelettes à
la surface. Tâchez de saisir, un tant
soit peu, le sens que cela peut avoir
pour vous. Dans votre compassion,
votre bonté et votre générosité, vous
supportez toute cette eau. Quand le
temps change, l’eau devient boueuse
et se charge de brindilles et de
feuilles. Pouvez-vous accepter doucement tout cela, et continuer d’être
le lac ? Appréciez la manière dont les
conditions changeantes confèrent
au lac son caractère, son charme et
sa richesse. Éprouvez votre propre
tranquillité et votre propre sérénité
sous les turbulences de la surface.
Dans quelle mesure est-ce possible ? Êtes-vous capable d’accepter ce changement continuel qui se
produit autour du lac et dans le lac
comme faisant partie de la nature,
et même, de vous pénétrer de cette
beauté ?

Si cela vous semble utile, servez-vous de cette image du lac pour
enrichir votre méditation de temps
à autre. Même en vous rappelant
cette image au cours de vos activités
quotidiennes, vous pourrez cultiver
une vision de la vie basée sur l’acceptation et sur la sérénité. Songez
que le lac peut être à la fois calme,
profond, immobile en profondeur et
agité à la surface. Reconnaissez les
pensées et les sentiments qui fluctuent continuellement au niveau de
l’esprit et du cœur, et identifiez-vous
à cette conscience qui est à la fois
latente derrière ces pensées et ces
sentiments, et toujours présente.
Considérez votre histoire, votre
monde, vos idées, vos pensées, vos
rêves, vos opinions et vos croyances
comme faisant partie de cette vaste
conscience sans en constituer la
totalité. Savourez la vision de ce lac
qui reflète sans effort le soleil et le
ciel, les oiseaux et les abeilles, les
plantes et les animaux au cours de
la journée, l’exquise lune pâle et les
étoiles au cours de la nuit, dans un
ciel sombre et froid : le lac est toujours présent, toujours changeant, et
cependant, toujours le même.

Rencontrer à nouveau comme si c’était la première fois
Vos relations avec une personne quelconque reposent sur
une histoire entre vous et elle. Chaque fois que vous revoyez
quelqu’un, votre cerveau ressort automatiquement la « fiche »
correspondante, gardée en mémoire, et vous entretenez votre
relation sur la base de la connaissance que vous avez déjà de
la personne en question. Cela ne pose aucun problème quand
vous revoyez un ami de longue date, par exemple, mais qu’en
est-il quand vous avez affaire à une personne avec qui vous
avez eu « des problèmes » dans le passé ? Il se peut que vous
vous soyez disputés, ou simplement que le courant ne passe
pas.
[image: ]Quand vous avez affaire à une personne problématique,
n’oubliez pas que vous avez deux façons de gérer la
rencontre. La première consiste à vous fonder sur vos idées,
vos souvenirs, vos pensées, vos opinions et vos croyances
concernant cette personne. La seconde consiste à voir
vraiment cette personne comme elle est, sans jugement, sans
idée préconçue et sans imaginer un scénario. Il s’agit de la
rencontrer à nouveau, comme si c’était la première fois. La
méditation de pleine conscience consiste précisément à vivre
chaque expérience comme quelque chose de nouveau. Quand
vous vous reliez à vos sens, vous n’êtes plus dans le domaine
des idées, des opinions et des croyances. Vous êtes dans le
moment présent. Quand vous rencontrez un autre être humain
en étant dans cet esprit, vous ne pouvez qu’éprouver de la
chaleur pour lui, avec émerveillement.
Voici quelques trucs pour gérer une relation difficile :
[image: ]Avant de rencontrer la personne, respirez consciemment
cinq fois de suite, ou pratiquez une mini-méditation
(voir le chapitre 7). Vous pourrez ainsi éviter que votre
sentiment de colère ou de frustration ne vous domine.

[image: ]Observez la différence entre votre propre image négative
de la personne et la personne elle-même. Du mieux que
vous le pourrez, mettez cette image de côté et voyez la
personne comme elle est, en vous reliant à vos sens au
moment de la rencontre.

[image: ]Bouddha a dit : « Se souvenir d’un mal, c’est charger
l’esprit d’un fardeau. » Méditez cela et efforcez-vous de
pardonner ce qui a pu arriver dans votre relation. Voyez
si cela vous aide.

[image: ]Envisagez cette relation comme un jeu. La méditation de
pleine conscience ne doit pas être prise trop au sérieux,
les relations non plus. Souvent, les relations stagnent
parce que les deux personnes concernées prennent les
choses trop à cœur : mettez-y un peu de légèreté.

[image: ]Quel est le pire qui puisse arriver ? Réfléchir à cette
question permet généralement de replacer les choses
dans leur contexte et de relativiser. Peut-être avez-vous
une impression excessive des défauts de la personne, ou
du pire mal qu’elle pourrait réellement vous infliger.

[image: ]Éprouvez de la curiosité concernant les pensées qui vous
viennent quand vous rencontrez cette personne difficile.
Ces pensées ne suivent-elles pas une tendance familière ?
Pouvez-vous les considérer comme de simples pensées,
non comme des faits ? D’où vous viennent ces idées ?
C’est là un exemple de méditation de pleine conscience
sur les pensées : être curieux de découvrir la manière
dont on a tendance à penser, et remarquer ce qui se
produit. N’essayez pas de réparer ni de changer quoi que
ce soit : les choses se font d’elles-mêmes. Observez la
tendance que suivent vos pensées.


[image: ]Les relations comportent toujours des difficultés. Ne soyez pas
trop dur avec vous-même lorsque quelque chose ne va pas.
Vous avez votre propre caractère, et il arrive que le courant
ne passe pas avec certaines personnes. Mettez de côté les
impressions négatives du passé, autant que possible, et fiez-vous à vos instincts. Faites de votre mieux pour laisser les
choses se faire naturellement.


  
    
      Chapitre 7
 Recourir à la méditation
 de pleine conscience
 dans votre vie de tous les jours


      Dans ce chapitre :

[image: ]Intégrez la méditation de pleine conscience à votre vie professionnelle

[image: ]Transformez les temps de trajet en temps de méditation

[image: ]Explorez la méditation de pleine conscience à la maison




      La méditation de pleine conscience est un outil portable :
vous pouvez pratiquer l’attention consciente n’importe
quand et n’importe où, pas seulement sur votre coussin de
méditation ou sur votre tapis de yoga. Vous pouvez cultiver
un état d’esprit d’attention consciente tout en faisant un
exposé, en donnant à manger à votre chat ou en saluant un
ami. En cultivant l’attention consciente, vous donnez plus
de profondeur à vos expériences du quotidien et vous vous
libérez de vos habitudes mentales et émotionnelles. Vous
remarquez cette belle fleur sur le bord de la route, vous
prenez conscience de la tension dans vos épaules quand
vous pensez à votre travail et vous la relâchez, et vous laissez
prendre forme dans votre esprit vos solutions créatives aux
problèmes de la vie courante. Tous les petits changements
que vous réalisez s’additionnent. Votre stress diminue, votre
dépression devient un peu plus gérable et vous commencez
à vous concentrer davantage. Vous devez faire un effort pour
y parvenir, mais ce n’est pas du tout le même genre d’effort
que ce à quoi vous êtes sans doute habitué : vous progressez
donc dans le bon sens. Ce chapitre vous propose plusieurs
techniques, parmi une infinité, pour appliquer l’art antique
de la méditation de pleine conscience à votre vie de tous les
jours.

      
        
          
            
              Recourir à la méditation de pleine 
            
          
        
        
          
            
              conscience dans votre vie professionnelle
            
          
        
      

      Le travail. Un mot chargé de bien des connotations négatives.
Nombreux sont ceux pour qui le travail est d’abord une
contrainte, qui les oblige à supporter un stress important.
Ce stress est une expérience qui n’est ni agréable, ni saine.
Accueillez donc à bras ouverts toute technique vous
permettant de mieux gérer votre stress.

      [image: ]Dans de nombreux pays, la gestion du stress des salariés et les
mesures pour le limiter constituent une obligation légale. Si
vous estimez que vous souffrez du stress au travail, peut-être
devriez-vous en parler à votre supérieur hiérarchique ou à une
autre personne compétente. Une insuffisance de normes dans
la gestion des organisations a pour conséquence des niveaux
de stress inacceptables, et des changements s’imposent alors
pour maintenir le stress à des niveaux raisonnables.

      Quelle est donc l’utilité de l’attention consciente dans la vie
professionnelle ?

      
        [image: ]Il est prouvé que la méditation de pleine conscience
réduit le stress et permet de combattre l’anxiété et la
dépression.

[image: ]La méditation de pleine conscience vous rend capable
de mieux vous concentrer, même quand vous êtes sous
pression. Elle favorise ainsi la créativité, la productivité
et la performance.

[image: ]L’attention consciente améliore la qualité des relations, y
compris dans la vie professionnelle.


      

      [image: ]La méditation de pleine conscience n’est pas simplement
un outil ou une technique permettant de réduire le stress.
C’est une façon d’être. La réduction du stress n’est que la
pointe de l’iceberg. Comme le dit pertinemment un dirigeant
d’entreprise qui a suivi ma formation : « La méditation de
pleine conscience est au cœur même de ce qu’est une bonne
pratique d’entreprise : approfondir les relations, communiquer
de façon responsable, et prendre des décisions conscientes
sur la base des faits présents, et non des limitations du
passé. » Quand les salariés comprennent qu’en accordant
à leur travail une attention consciente, ils entraînent leur
cerveau à mieux se concentrer, leur travail devient plus
intéressant et plus inspirant.

      
        
          
            
              Commencer la journée dans l’attention 
            
          
        
        
          
            
              consciente
            
          
        
      

      Quand on suit la course du 100 mètres aux Jeux Olympiques,
on voit les athlètes s’entraîner à sauter pendant quelques
minutes avant le départ, mais au moment où ils se préparent
dans les starting-blocks, ils sont soudain immobiles. Tout
leur être est totalement concentré sur l’attente du coup de
feu qui donnera le départ de la course. Au départ, c’est donc
l’immobilité.

      Inspirez-vous de ces athlètes : commencez votre journée dans
un calme intérieur, pour pouvoir donner le meilleur de vous-même.

      [image: ]Commencez votre journée par une séance de méditation de
pleine conscience. Vous pouvez opter pour une méditation
formelle comme le balayage corporel ou la méditation
assise (ces deux formes de méditation sont présentées
dans le chapitre 5), ou bien, pour une séance de yoga ou
d’étirements en faisant des mouvements lents et dans
l’attention consciente. Sinon, vous pouvez simplement
vous asseoir et sentir le flux et le reflux tranquilles de votre
propre respiration, ou écouter le chant matinal des oiseaux.
Autre possibilité, vous lever plus tôt et consommer votre
petit déjeuner en mangeant vraiment très lentement et en
pleine conscience (voir l’exercice du grain de raisin, dans le
chapitre 5), ou encore, vous relier à vos sens de l’odorat, de la
vue et du toucher de façon aussi pleine et entière en prenant
votre bain ou votre douche : observez l’effet d’un tel exercice.
Cela vaut mieux que de vous faire du mauvais sang à la pensée
de la journée qui vous attend.

      
        
          
            Pratiquer des mini-méditations
          
        
      

      En arrivant au travail, on a vite fait d’être emporté par le
mouvement et d’oublier de porter une attention consciente
sur ce que l’on fait. Le téléphone sonne, les courriers
électroniques s’accumulent dans la messagerie et l’on est
sollicité pour participer à des réunions interminables. Quelle
que soit votre activité professionnelle, votre attention sera
extrêmement sollicitée.

      Cette perte d’attention habituelle et cet enchaînement
d’activités sans penser profondément à ce que vous faites
caractérisent ce que l’on appelle le mode pilote automatique.
Il vous suffit cependant de changer de mode, c’est-à-dire de
passer en mode attention consciente, et le meilleur moyen de
le faire est de pratiquer des mini-méditations de une à trois
minutes, en éprouvant la sensation de l’air que vous inspirez
et que vous expirez (pour plus de détails concernant le moyen
de quitter le mode pilote automatique, voir le chapitre 4).

      [image: ]La méditation de l’espace de respiration (un type de mini-méditation) comporte trois étapes. Lors de la première étape,
vous prenez conscience de vos pensées, de vos émotions et de
vos sensations corporelles. Lors de la deuxième étape, vous
prenez conscience de votre propre respiration. Enfin, lors de
la troisième et dernière étape, vous étendez votre attention
consciente à votre respiration et à l’ensemble de votre corps.

      [image: ]Sur votre lieu de travail, essayez la mini-méditation :

      
        [image: ]Quand ? Vous pouvez pratiquer la mini-méditation à des
heures planifiées, ou bien entre deux activités. Quand
vous terminez une certaine tâche, prenez le temps de
pratiquer une mini-méditation avant de passer à la tâche
suivante. Ainsi, vous pourrez plus facilement rester
calme et concentré, plutôt que d’être nerveux et agité,
jusqu’à la fin de votre journée ou de votre semaine.
Si la mini-méditation à heures fixes vous semble une
contrainte trop rigide, pratiquez-la quand l’idée vous
vient de le faire, quand vous sentez que vous avez besoin
de passer en mode attention consciente. Par ailleurs,
vous pouvez recourir à la méditation pour affronter
une situation difficile, par exemple lorsque votre patron
vous exaspère. Pour gérer l’afflux d’émotion qui survient
dans ce genre de situation, vous pouvez pratiquer
une méditation de l’espace de respiration de trois
minutes (vous trouverez toutes les explications dans le
chapitre 6).

[image: ]Comment ? Choisissez la posture que vous voulez,
tant que votre colonne vertébrale est droite et souple.
La forme la plus simple de mini-méditation consiste à
sentir votre respiration. Si cela vous paraît trop difficile,
dites mentalement « in » à chaque inspiration et « ex »
à chaque expiration. Ou bien, comptez mentalement
vos expirations en les numérotant de un à dix. Comme
toujours, dès que votre esprit commence à vagabonder,
redirigez simplement votre attention, doucement, et
même, complimentez-vous pour avoir remarqué que
votre attention s’était détournée de votre respiration.

[image: ]Où ? Vous pouvez pratiquer la mini-méditation n’importe
où, tant que vous y êtes à l’aise. En général, il est plus
facile de méditer les yeux fermés, mais ce n’est pas si
facile quand on est sur son lieu de travail ! Vous pouvez
garder les yeux ouverts et diriger doucement votre
regard sur un objet tout en concentrant votre attention à
l’intérieur de vous-même. Si vous êtes dehors, marchez
lentement pendant quelques minutes en sentant
votre respiration et en prenant note des sensations
occasionnées par le contact de vos pieds avec le sol.


      

      [image: ]Il se peut que vous ayez véritablement envie d’essayer la mini-méditation sur votre lieu de travail, mais en oubliant toujours
de le faire. Dans ce cas, pourquoi ne pas convenir d’un rendez-vous avec vous-même ? Fixez un pense-bête sur l’écran de
votre ordinateur, ou programmez votre économiseur d’écran
pour qu’il affiche un message de rappel à votre intention. Une
de mes clientes, cadre dirigeante d’une société, avait posé
sur son bureau la photo d’une belle fleur. Chaque fois que son
regard tombait sur cette photo, elle faisait trois respirations
conscientes. Cela lui permettait de se calmer, et l’impact sur le
restant de sa journée était loin d’être négligeable. Vous pouvez
aussi saisir un message ou programmer une alarme douce sur
votre téléphone mobile : soyez créatif dans votre recherche
d’un moyen de ne pas oublier de méditer.

      
        
          
            Agir plutôt que réagir
          
        
      

      Une réaction, c’est une pensée, un propos ou un comportement
plus ou moins automatique à la suite d’un certain stimulus, par
exemple une critique formulée par votre patron. Une réponse
à une situation est le résultat d’un choix plus réfléchi, plus
équilibré. La réponse, à une critique par exemple, est souvent
plus créative, et elle contribue à résoudre le problème plutôt
qu’à l’aggraver.

      Quand quelqu’un vous coupe la parole en réunion, écarte
votre projet ou vous envoie un message électronique glaçant,
vous n’êtes pas obligé de réagir. Pour vous comme pour vos
relations avec vos collègues, il est préférable de formuler une
réponse réfléchie et bien calibrée.

      Ainsi, par exemple, supposons que vous présentiez à votre
directeur un document que vous venez de préparer pour lui,
et qu’il ne vous dise même pas merci. Un peu plus tard, vous
lui demandez ce qu’il a pensé de votre travail et il vous répond
simplement qu’il n’y a pas de problème. Vous avez consacré
beaucoup de temps et d’efforts à rédiger un magnifique
rapport, et l’attitude de votre directeur vous contrarie et vous
blesse. Vous réagissez de façon automatique par des pensées
négatives à son égard, et vous allez éviter de croiser son
regard pendant le reste de la semaine, ou bien, vous proférez
des imprécations et restez tendu et frustré pendant plusieurs
heures. Voici comment faire plutôt une réponse consciente :

      [image: ]Asseyez-vous sur votre siège de bureau, regardez vers le bas
et commencez à éprouver les sensations de votre respiration.
Notez si vous respirez superficiellement ou rapidement, à
cause de votre frustration, mais évitez de vous juger. Étendez
cette attention consciente à votre corps tout entier. Prenez
conscience de tout ce qui se passe en vous-même. Sentez
cette colère qui vous consume et qui part du creux de
l’estomac pour remonter vers la poitrine et la gorge, le rythme
cardiaque accéléré ou la bouche sèche, signes de nervosité.
Au lieu de vous critiquer ou de chercher à bloquer l’émotion,
saluez-la. Expérimentez. Remarquez ce qui se produit quand
vous ne réagissez pas comme vous le faites habituellement ou
comme vous avez envie de le faire. Essayez de respirer dans
cette sensation. Mettez de la bienveillance et de la curiosité
dans vos émotions.

      Vous vous rendrez peut-être compte que le seul fait d’être
conscient de votre réaction change la sensation. Votre relation
avec votre réaction vous permet, par exemple, d’éviter
d’exploser et d’apporter une réponse plus réfléchie. Le ton de
votre voix sera peut-être moins agressif et plus calme, vous
serez moins dans l’exigence et plus dans la curiosité. L’idée est
de ne pas chercher à changer quoi que ce soit, de simplement
vous poser et voir ce qui se passe pendant un moment.

      [image: ]Afin d’éprouver plutôt de la curiosité quand vous êtes
sur le point de réagir à une situation donnée, dans votre
vie professionnelle, posez-vous les questions suivantes,
lentement, une à la fois, en vous ménageant du temps pour y
réfléchir :

      
        [image: ]Quelle sensation est-ce que j’éprouve à cet instant, ici
même, sur mon lieu de travail ? Est-ce une sensation
familière ? Où cette sensation est-elle perceptible dans
mon corps ?

[image: ]Quelles sont les pensées qui me traversent l’esprit à cet
instant ? Y a-t-il du jugement dans mes pensées ? De la
compréhension ? Quel est l’impact de mes pensées sur
mes actes, dans mon travail ?

[image: ]Qu’est-ce que je ressens dans mon corps à cet instant ?
Est-ce que je ressens de la fatigue ? Quel effet mon travail
a-t-il eu récemment sur mon corps ? Quel inconfort est-ce
que je ressens en ce moment dans mon corps, et où en
est la source ?

[image: ]Puis-je reconnaître mes expériences, ici, à mon travail,
telles qu’elles sont ? Suis-je capable d’assumer mes
droits comme mes responsabilités dans les actions que
je choisis ? Comment puis-je sagement répondre tout de
suite, plutôt que de réagir comme j’en ai l’habitude ? Si je
réagis comme j’ai tendance à le faire, puis-je reconnaître
que je ne suis pas parfait, et pourrai-je décider, la
prochaine fois, d’une réponse plus réfléchie et plus
consciente ?


      

      Vous pourriez aller trouver votre directeur et lui expliquer la
raison pour laquelle vous éprouvez une certaine frustration.
Vous vous mettrez peut-être aussi en colère si nécessaire,
mais sans perdre le contrôle de vous-même. Vous préférerez
peut-être ne rien dire le jour même, attendre que les choses se
tassent avant de discuter des prochaines étapes. L’idée est que
vous soyez plus créatif dans votre réponse à cette frustration,
au lieu d’y réagir comme vous le faites d’habitude, si votre
réaction habituelle n’est pas productive et ne fait qu’amener
de nouveaux problèmes.

      Les avantages d’une réponse équilibrée et réfléchie, par
rapport à une réaction automatique, sont les suivants :

      
        [image: ]Moins d’élévation de la tension artérielle, cause de
pathologies cardiaques.

[image: ]Moins d’hormones du stress dans votre sang, et donc un
système immunitaire plus sain.

[image: ]De meilleures relations avec les autres, car vous risquez
moins de rompre la communication avec vos collègues si
vous êtes plus paisible.

[image: ]Le sentiment d’avoir un meilleur contrôle de vous-même,
étant capable de choisir la façon dont vous allez répondre
aux autres plutôt que d’avoir une réaction automatique
involontaire.


      

      
        
          
            
              Résoudre les problèmes de façon 
            
          
        
        
          
            
              créative
            
          
        
      

      Faites de la place à vos idées. Il vous faut faire de la place à
vos nouvelles perceptions et à vos nouveaux moyens de gérer
les difficultés, de la même manière que les plantes ont besoin
d’espace pour pouvoir croître, faute de quoi elles ne tardent
pas à dépérir. Pour vos idées, l’espace nécessaire peut prendre
la forme d’une promenade à l’extérieur, d’une mini-méditation
de trois minutes ou d’une tasse de thé. Souvent, travailler
d’arrache-pied n’est pas la meilleure solution : la meilleure
solution, c’est de travailler de façon plus intelligente.

      Si votre travail consiste à résoudre des problèmes, que ce
soit ou non par rapport à des personnes, vous pouvez vous
entraîner à voir les problèmes différemment. En envisageant
les problèmes comme des défis, vous changez déjà votre
façon de les aborder. Un défi est quelque chose d’intéressant,
d’énergisant et de valorisant. Un problème est quelque chose
dont il faut s’occuper, quelque chose d’épuisant, d’irritant.

      [image: ]Pour relever vos défis de façon créative, ménagez-vous de
l’espace et du temps. Écrivez précisément en quoi consiste ce
défi : une fois que vous en avez une vision claire, la difficulté
est bien plus facile à résoudre. Essayez de voir le défi du point
de vue d’une personne différente. Parlez-en autour de vous, et
demandez à vos interlocuteurs comment ils s’y prendraient.
Prenez conscience de votre façon immédiate d’aborder le
problème, et demandez-vous si elle est pertinente.

      
        
          
            Travailler dans l’attention consciente
          
        
      

      Travailler dans l’attention consciente, c’est simplement être
conscient de tout ce que vous faites quand vous travaillez.
Voici quelques exemples :

      
        [image: ]En tapant un texte, remarquez la sensation des touches
sous vos doigts. Prenez note de la vitesse à laquelle votre
esprit transcrit une pensée en action sur les touches du
clavier. Ne frappez-vous pas les touches avec trop de
force ? Vos épaules sont-elles détendues ? Votre visage
n’est-il pas plus froncé que nécessaire ? Qu’en est-il de
votre posture ?

[image: ]Avant d’écrire ou de relire un e-mail, inspirez. Est-il
vraiment important de le préparer et de l’envoyer juste
maintenant ? Réfléchissez quelques instants à ce que
doit être la teneur du message, et songez que c’est un
être humain qui va le recevoir – et non pas seulement
un ordinateur. Après avoir envoyé ce message, prenez le
temps de sentir votre respiration, et si vous le pouvez,
trouvez-y du plaisir.

[image: ]Quand le téléphone sonne, que le bruit de la sonnerie
soit pour vous un rappel de l’importance à pratiquer
l’attention consciente. Laissez sonner plusieurs fois
avant de répondre. Profitez de ce laps de temps pour
être attentif à votre respiration et à votre posture. Quand
vous décrochez, parlez et écoutez avec une attention
consciente. Notez le ton de votre voix et le ton de la voix
de votre interlocuteur. Si le cœur vous en dit, souriez
gentiment tout en parlant et en écoutant, et prenez
conscience de l’effet que cela produit.

[image: ]Quelle que soit votre activité, exercez-la avec une
attention consciente. L’attention consciente vous permet
d’agir de façon cohérente et efficace. Reliez vos sens à ce
que vous faites. Chaque fois que votre esprit commence
à vagabonder, redirigez doucement votre attention sur le
moment présent.

[image: ]Recourez aux mini-méditations pour rester conscient
et en éveil au travail. Les méditations sont comme des
réverbères, elles vous permettent d’avoir de la lumière et
de clarifier les choses partout où vous êtes.


      

      
        
          
            Finir en lâchant prise
          
        
      

      À la fin de la journée, vous avez peut-être des difficultés à
arrêter de travailler. Quand vous rentrez chez vous, peut-être
ne pouvez-vous pas penser à autre chose qu’à votre travail.
Peut-être passez-vous votre soirée à parler avec colère de vos
collègues et de votre patron, ou peut-être continuez-vous à
travailler pour tenter de terminer ce que vous n’avez pas pu
terminer durant la journée. Ce n’est pas sans conséquences
sur la qualité de votre sommeil ni sur sa quantité, et le
lendemain, vous avez moins d’énergie pour affronter une
nouvelle journée. Vous entrez alors dans un cercle vicieux.

      [image: ]Vous devez tracer une séparation entre votre vie
professionnelle et votre vie privée, surtout si vous constatez
que vous êtes de plus en plus stressé. Méditer dès que vous
êtes rentré chez vous ou sur le chemin du retour (voir la
section suivante) est un bon moyen d’y parvenir. Il s’agit de
dire « Assez », de résister au raz-de-marée des contraintes
sur votre temps et votre énergie, qui ont leurs limites. Vous
œuvrez ainsi de façon positive pour votre santé et votre
bien-être, et au bout du compte, pour tout votre entourage
également. Enfin, vous pratiquez le lâcher-prise.

      Pour mieux lâcher prise à la fin de la journée, choisissez un
des exercices de méditation formelle du chapitre 6. Ou alors,
adonnez-vous à un sport ou un hobby dans lequel vous serez
absorbé, concentré et attentif : une activité vous permettant
de calmer l’énergie de votre corps et de votre esprit,
et l’attention consciente pour vous calmer de façon indirecte.

      Diriger les autres dans l’attention consciente

Diriger une entreprise, c’est exercer d’importantes responsabilités.
Un bon dirigeant doit prendre des
décisions appropriées, savoir gérer
ses émotions et rester attentif à la
situation dans son ensemble. Dans
leur ouvrage Les Nouveaux Défis du
leadership (Village mondial, 2006),
Richard Boyatzis et Annie McKee
mettent en évidence l’importance
de l’attention consciente pour diriger une entreprise avec davantage
d’efficacité. Les auteurs ont constaté
que la capacité de gérer ses propres
émotions et celles des autres, ce que
l’on appelle l’intelligence émotionnelle, était d’une importance vitale
pour un bon dirigeant, et que pour y
parvenir, il fallait trouver un moyen
de se renouveler.

Le renouvellement est un moyen
d’optimiser votre état d’esprit pour
être capable de travailler le plus efficacement possible. Le stress lié à
ces responsabilités met à l’épreuve
votre corps et votre esprit et affaiblit votre capacité de concentration
et de créativité. Le renouvellement
est un antidote nécessaire au stress
associé au leadership, et les scientifiques ont constaté que l’attention
consciente était un moyen particulièrement adapté de le réaliser.

La neuroscience montre que les
personnes ambitieuses et optimistes
sont naturellement dans un état
d’esprit d’approche. Ces personnes
envisagent les difficultés comme des
défis et voient les choses sous un
jour positif. D’autres sont plus dans
l’évitement, à savoir qu’ils s’efforcent
d’éviter les situations difficiles et ont
tendance à nier les problèmes au
lieu de les affronter. Il a été démontré
que huit semaines de pratique de la
méditation de pleine conscience suffisaient pour passer d’un état d’esprit
d’évitement à un état d’esprit créatif
d’intelligence émotionnelle, bien plus
constructif, permettant de donner
davantage à sa propre vie un but et
un sens, d’entretenir des relations
saines avec les autres, et de travailler et diriger de façon performante.

Ainsi, par exemple, un de mes clients,
PDG d’une société de taille moyenne,
se sentait isolé et très stressé. Grâce
à des techniques de méditation
de pleine conscience sur mesure,
il a commencé à se renouveler, à
adopter une vision plus holistique
de son métier, à s’accorder davantage de temps pour réfléchir avant
de prendre des décisions critiques
et à communiquer de manière plus
efficace avec ses collaborateurs. À
présent, il pratique la méditation de
pleine conscience dix minutes tous
les jours et il recourt aussi à d’autres
méthodes de renouvellement dans
la journée.


      
        
          
            
              Recourir à la méditation de pleine 
            
          
        
        
          
            
              conscience pendant vos déplacements
            
          
        
      

      Cela m’amuse toujours de voir, dans le métro de Londres, des
étrangers qui admirent les rames et font plein de photos. Les
Londoniens leur jettent un regard, presque avec dépit, avant
de se replonger dans leur livre, leur journal ou leur téléphone.
C’est quand les gens sont en vacances qu’ils vivent le moment
présent, et le moment présent est toujours passionnant.
Un nouvel environnement vous change de votre train-train
quotidien. Voyager est encore une occasion de porter une
attention consciente au moment présent.

      Lutter contre le stress de l’enseignant

Enseigner dans les écoles, les collèges et les lycées est considéré
comme une des activités les plus
stressantes au monde. Quand j’étais
enseignant à plein temps, je devais
consacrer presque tout mon temps
à préparer mes cours et à corriger
les cahiers. Je travaillais jusqu’aux
premières heures de l’aube, et le lendemain, j’étais dans un état second.
Les cahiers étaient corrigés, mais
je n’apportais pas vraiment grand-chose à mes élèves : je perdais facilement patience avec eux, et d’un
rien je faisais toute une montagne.
Je prenais tout trop à cœur.

Par la suite, en méditant pendant une
vingtaine de minutes une fois rentré chez moi, je suis devenu capable
d’évacuer tous mes soucis et toutes
mes angoisses concernant mon travail, et ainsi, de passer une soirée un
peu plus agréable.

Je me suis mis à gérer mes priorités
et à me ménager davantage de temps
pour faire de l’exercice physique et
pour avoir une vie sociale. La méditation m’a progressivement libéré de
cet excès de stress et m’a permis de
mieux organiser ma vie professionnelle et ma vie privée.


      
        
          
            Méditer en marchant
          
        
      

      Prenez le temps de réfléchir à cette question : Que trouvez-vous miraculeux ? L’étendue de l’espace ? Un livre que vous
aimez particulièrement ? Votre chanteur préféré ? La marche
aussi est un miracle. Les scientifiques ont réussi à mettre au
point des ordinateurs suffisamment puissants pour que le
réseau Internet puisse fonctionner, et pour que des hommes
puissent poser le pied sur la Lune, mais aucun robot au
monde ne marchera jamais avec autant de souplesse qu’un
être humain. Si vous pouvez marcher, estimez-vous heureux.
Contempler ce miracle qu’est la marche à pied, c’est le début
de la méditation en marchant.

      Normalement, dans la méditation formelle de la marche
(décrite au chapitre 6), vous ne vous rendez pas quelque part.
Vous ne faites que marcher doucement en rond, en portant
à chacun de vos pas une attention consciente mêlée de
gratitude. Le reste du temps, quand vous vous rendez à votre
travail par exemple, vous avez un but, une destination. Cela
pose un problème, car votre esprit est alors occupé à penser
à l’heure à laquelle vous allez arriver et à ce que vous allez
faire en arrivant. En d’autres termes, vous n’êtes pas dans le
moment présent. La préoccupation du but vous en fait sortir.

      [image: ]Lâchez prise sur votre destination. Quand vous marchez,
soyez dans le moment présent. Sentez la brise, et essayez
de trouver du plaisir dans chacun de vos pas. Si vous n’y
parvenez pas, éprouvez simplement les sensations au niveau
de vos pieds : c’est déjà de la méditation de pleine conscience.
Continuez de rediriger votre attention sur le moment présent,
encore et encore, et voilà, il n’en faut pas plus pour faire de la
méditation en marchant.

      
        
          
            La méditation au volant
          
        
      

      Si les gens pratiquaient la méditation au volant, ils seraient
plus heureux et il y aurait moins d’accidents. Ne vous
inquiétez pas, il n’est pas question de fermer les yeux ni
d’entrer en transe tout en conduisant ! Essayez cet exercice
de méditation, en n’hésitant pas à faire preuve de créativité et
à l’adapter. Mais ne lisez pas ce livre en conduisant : ce serait
dangereux.

      
        1. Affirmez votre intention en décidant de conduire avec
une attention consciente. Prenez la décision ferme de
conduire avec soin et attention. Soyez patient et bienveillant
envers les autres automobilistes, les cyclistes et les piétons.
Partez avec beaucoup d’avance pour pouvoir cesser de vous
concentrer sur votre destination.

2. Asseyez-vous au volant et pratiquez la respiration
consciente pendant une minute. Sentez votre respiration
naturelle, telle qu’elle est, et soyez dans le moment présent.

3. Démarrez. Percevez le poids et les dimensions de votre
véhicule : une machine dotée d’une puissance considérable,
quel que soit le modèle, et pouvant occasionner beaucoup
de dégâts si vous la conduisez de façon irresponsable, mais
vraiment bien utile quand elle est pilotée avec intelligence
et dans l’attention consciente. Commencez votre trajet vers
votre destination.

4. Soyez attentif et alerte. Pas de radio, pas de CD non plus.
Ouvrez plutôt le champ de votre perception. Soyez attentif
à ce que les gens et les autres véhicules font tout autour de
vous. Mettez-y une attention douce et naturelle, plutôt que
forcée et tendue.

5. Recherchez la conduite la plus souple. Freinez de
façon progressive, et évitez les accélérations brutales ou
excessives. Une telle conduite est moins stressante et plus
économique.

6. De temps à autre, vérifiez rapidement l’état de votre
corps. Prenez note de toute tension éventuelle et relâchez-la si vous le pouvez, ou à défaut, devenez-en conscient et
acceptez-la. Vous n’avez pas besoin de lutter contre cette
tension.

7. Montrez-vous courtois à l’égard des autres automobilistes.
Conduire, c’est faire confiance aux autres et coopérer avec
eux.

8. Ne dépassez pas la limite de vitesse. Si possible, roulez plus
lentement que d’habitude. Vous ne tarderez pas à prendre
du plaisir à ce nouveau style de conduite, et vous prendrez
moins de risques.

9. Profitez des feux rouges et des encombrements. C’est
la méditation des embouteillages ! Les feux rouges et les
encombrements sont autant d’opportunités de bien respirer.
Regardez dehors et remarquez le ciel, les arbres et les
gens. Faites de ces moments d’attente des moments de
repos, plutôt que des moments d’anxiété et de frustration.
N’oubliez pas que ce n’est pas la situation qui cause
votre stress, mais l’attitude que vous adoptez dans ces
circonstances. Faites au moins l’expérience d’adopter une
attitude d’attention consciente, et voyez quel en est l’effet.
Vous allez carrément découvrir une nouvelle façon de
conduire.


      

      
        
          
            Voyager par les transports publics
          
        
      

      Quand vous voyagez en autobus, en train ou en avion, vous
n’exercez pas un contrôle actif sur le transport. Vous pouvez
donc rester assis à méditer. La plupart des gens préfèrent se
mettre des écouteurs sur les oreilles ou lire, mais la méditation
est aussi une possibilité. Pendant que vous voyagez, pourquoi
ne pas en profiter pour entraîner votre esprit ? Si vous utilisez
les transports tous les jours, vous avez la possibilité d’écouter
une méditation guidée ou de pratiquer par vous-même. Si vous
envisagez de vous plonger profondément dans la méditation,
prévoyez une alarme pour éviter de dépasser votre arrêt.

      L’inconvénient de ce genre de méditation, ce sont les
distractions. Vous risquez d’être distrait par un freinage
soudain ou par un passager qui ronfle juste à côté de vous. Je
vous suggère de pratiquer votre méditation en priorité dans
un environnement relativement calme, par exemple dans
votre chambre, et d’y ajouter durant vos déplacements une
méditation secondaire.

      [image: ]Voici quelques exercices de méditation à essayer pendant vos
trajets :

      
        [image: ]Essayez, juste pour voir, d’être conscient de votre
respiration entre un arrêt et l’arrêt suivant. Que vous y
parveniez ou non n’est pas le problème : il ne s’agit que
d’un essai pour voir ce qui se produit. Devenez-vous plus
conscient, ou moins conscient ? Que se passe-t-il quand
vous faites davantage d’effort, ou moins d’effort, pour
être dans l’attention consciente ?

[image: ]Écoutez les annonces et autres distractions sonores
comme autant de sons auxquels vous pouvez porter
une attention consciente. Incluez les distractions dans
votre expérience méditative. Écoutez la hauteur du son,
son timbre et son volume, plutôt que de penser au bruit
lui-même. Écoutez chaque bruit comme vous écouteriez
un morceau de musique.

[image: ]Essayez de tolérer, et même d’accueillir sans réticence,
les événements désagréables. Par exemple, si deux
passagers discutent en parlant fort, ou si quelqu’un
écoute une musique bruyante, notez votre réaction.
Quelle pensée particulière déclenche une émotion
en vous ? Où pouvez-vous ressentir cette émotion ?
Que se passe-t-il quand vous imaginez l’air que vous
respirez entrant dans cette partie de votre corps et en
ressortant ?

[image: ]Étendez votre attention consciente à votre marche, une
fois sorti de l’autobus ou du métro. Tout en marchant,
sentez le contact de vos pieds avec le sol. Remarquez le
changement de rythme de votre respiration quand vous
marchez. Laissez votre corps être gagné par le rythme
de la marche, et appréciez le contact de l’air environnant
avec votre peau quand vous vous déplacez.


      

      
        
          
            
              Recourir à la méditation de pleine 
            
          
        
        
          
            
              conscience à la maison
            
          
        
      

      Non seulement votre maison est un bon endroit pour pratiquer
la méditation de pleine conscience, mais cela vous permet de
vaquer en même temps à vos activités quotidiennes. Au lieu
de percevoir les tâches ménagères comme des corvées, vous
pouvez désormais les envisager comme autant d’opportunités
de vivre le moment présent.

      
        
          
            Se réveiller dans l’attention consciente
          
        
      

      Au réveil, respirez trois fois de suite de manière consciente.
Sentez dans leur intégralité chaque inspiration et chaque
expiration. Si le cœur vous en dit, souriez. Pensez à trois
choses dignes de susciter votre gratitude : une personne que
vous aimez, votre maison, votre corps, votre prochain repas,
tout ce que vous voudrez. Ensuite, levez-vous lentement.
Faites un bon étirement. Les chats sont des maîtres dans
ce domaine : imaginez que vous soyez un chat, et sentez vos
muscles s’étirer après avoir été confinés dans la chaleur de
votre lit pendant toute une nuit. Vous pouvez pratiquer aussi
un peu de yoga ou de qi gong.

      Ensuite, si vous en avez la possibilité, pratiquez la méditation
formelle, par exemple cinq minutes de respiration consciente,
45 minutes de méditation assise, ou de balayage corporel – à
votre convenance.

      
        
          
            
              Effectuer les tâches quotidiennes 
            
          
        
        
          
            
              dans l’attention consciente
            
          
        
      

      Une expression comme tâches ménagères vous incite à voir
la chose comme désagréable avant même d’avoir commencé.
Pour y mettre un peu de piment, donnez à ce genre
d’activité un autre nom, comme chasse à la poussière, jeu de
l’aspirateur, danse de l’éponge et du torchon, ou jouer à « Faut
qu’ça brille » !

      Ce qu’il y a de bien avec les tâches quotidiennes, y compris
les repas, c’est que ce sont des actions physiques répétitives,
donc idéales pour la méditation. On est plus facilement
capable d’attention consciente quand on effectue une tâche.
Voici trois exemples pour commencer.

      
        
          
            Faire la vaisselle
          
        
      

      Récemment, une de mes clientes, qui travaille chez elle, a
constaté que faire la vaisselle dans l’attention consciente lui
changeait la vie. Elle se rendait compte que faire la vaisselle
était pour elle un moyen de faire une pause, sauf qu’elle
continuait de penser à son travail tout en faisant sa vaisselle.
En se concentrant sur sa vaisselle, elle s’est aperçue qu’elle
se sentait plus calme et plus détendue, qu’elle se ressourçait
et qu’elle se mettait dans de meilleures dispositions pour
reprendre son travail en restant créative.

      [image: ]Essayez ceci :

      
        1. Soyez conscient de la situation. Prenez le temps de
contempler vos assiettes, vos verres, vos couverts. Sont-ils très sales ? Remarquez les taches. Notez la disposition
des objets. De quelle couleur sont-ils ? Maintenant, rentrez
dans votre corps. Comment vous y sentez-vous en cet
instant ? Prenez conscience des émotions que vous pourriez
ressentir : contrarié, irrité ? Quelles pensées vous traversent
l’esprit ? Vous vous dites peut-être : « Quand j’aurai fini, je
pourrai me détendre », ou bien : « C’est ridicule ! », etc.

2. Commencez à nettoyer votre vaisselle, lentement tout
d’abord. Sentez la chaleur de l’eau. Portez votre attention
sur les bulles qui se forment, et sur les reflets multicolores.
Frottez avec un peu moins d’effort que d’habitude, et laissez
le produit de vaisselle agir. Une fois que la vaisselle paraît
entièrement propre, chassez les bulles, rincez et admirez la
propreté des assiettes. Considérez la façon dont vous venez
de transformer une assiette sale, crasseuse, pour en faire
une assiette impeccable et toute brillante. Ensuite, placez-la
sur l’égouttoir. Tout en faisant votre vaisselle, émerveillez-vous comme le ferait un enfant.

3. Nettoyez chaque objet comme si c’était la première fois.
Lâchez prise sur l’idée de terminer le travail et oubliez les
autres choses que vous pourriez faire.

4. Une fois que vous avez terminé, contemplez ce que vous
venez de faire. Regardez vos assiettes, vos couverts, vos
tasses et la façon dont vous les avez transformés en agissant
en douceur et dans l’attention consciente. Complimentez-vous pour avoir su prendre le temps de faire cela dans
l’attention consciente et d’entraîner votre esprit par la
même occasion.


      

      Toute méditation est similaire à une vaisselle faite dans
l’attention consciente. La méditation consiste à se nettoyer le
mental en douceur. Chaque fois que votre attention se déplace
vers d’autres pensées ou d’autres idées, vous en devenez
conscient et vous la redirigez en douceur. Chaque petit progrès
dans votre libération de vos pensées anarchiques est un
processus de nettoyage.

      
        
          
            Passer l’aspirateur
          
        
      

      Passer l’aspirateur est une autre tâche ménagère très courante
que les gens effectuent généralement tout en pensant à autre
chose : ce faisant, ils passent à côté de l’expérience. Pour vivre
cette expérience dans l’attention consciente, procédez comme
suit :

      
        1. Commencez par cerner la superficie que vous comptez
nettoyer. À quoi ressemble-t-elle ? Le sol est-il très sale ?
Remarquez tous les objets qui pourraient vous gêner
dans cette action. Prenez conscience de votre propre
corps physique, de vos émotions, et des pensées qui vous
traversent l’esprit.

2. Dans la mesure du possible, faites place nette pour
pouvoir passer l’aspirateur en continu. Ainsi, vous aurez le
temps de vous plonger dans le rythme de cette activité sans
être obligé d’arrêter et de reprendre, et vous pourrez mieux
rester concentré.

3. Mettez l’aspirateur en marche. Remarquez la qualité
du bruit et ressentez les vibrations dans votre bras.
Commencez à vous servir de l’aspirateur en adoptant, si
possible, un rythme calme, et continuez de concentrer votre
attention sur vos sens. Tâchez de rester dans le moment
présent, et si votre attention se disperse, prenez-en acte et
revenez dans l’ici et maintenant.

4. Une fois que vous aurez terminé, arrêtez l’aspirateur
et dirigez votre attention sur ce que vous ressentez. En
quoi cette expérience a-t-elle été différente ? Contemplez le
résultat, et soyez fier de ce que vous avez fait.


      

      
        
          
            Manger dans l’attention consciente
          
        
      

      Une pratique régulière, quotidienne de la méditation de pleine
conscience, c’est là un aspect essentiel. C’est sur cette base
que vous pouvez développer une façon consciente de vous
alimenter. La discipline de la méditation de pleine conscience
vous rend conscient de vos émotions et de vos pensées. Vous
commencez à remarquer quelles situations, quelles pensées
et quelles émotions vous poussent à consommer certains
aliments particuliers.

      Voici comment prendre un repas en pratiquant l’attention
consciente :

      
        1. Éliminez les distractions. Éteignez la télévision, la radio et
tout autre appareil électronique. Rangez tous vos journaux,
magazines et livres. Ce qui doit rester, c’est uniquement
vous et votre repas.

2. Pratiquez la respiration consciente pendant trois minutes.
Asseyez-vous, le dos droit mais pas raide, et ressentez les
sensations de votre respiration. Vous pouvez aussi opter
pour trois minutes d’espace de respiration, une méthode
présentée dans le chapitre 6.

3. Prenez conscience de votre nourriture. Remarquez les
couleurs et leurs dégradés dans votre assiette. Humez le
fumet. Songez combien vous avez de la chance d’avoir un
repas aujourd’hui, et éprouvez-en de la gratitude.

4. Observez mentalement votre corps. Salivez-vous ? Avez-vous faim ? Prenez-vous conscience d’une autre émotion ?
Quelles pensées vous traversent la tête en ce moment
même ? Pouvez-vous les percevoir comme de simples
pensées, plutôt que comme des faits ?


      

      La seconde faim : résoudre les problèmes de suralimentation

Quand vous mangez, vous devez :

[image: ]Consommer la bonne quantité de
nourriture, ni trop ni trop peu, afin
de conserver un poids souhaitable.

[image: ]Consommer les bons types d’aliments pour satisfaire vos besoins
nutritionnels quotidiens.



Cependant, vous ne mangez peut-être pas seulement pour satisfaire
ces besoins. En réalité, il se peut que
vous mangiez :

[image: ]Pour éviter de vous ennuyer.

[image: ]Pour compenser un sentiment de
colère.

[image: ]Pour compenser une sensation
de vide en vous-même.

[image: ]Pour satisfaire le désir d’un goût
en particulier (celui d’une sucrerie ou d’un aliment gras).

[image: ]Pour mieux supporter un stress
intense.



Cette nutrition « de confort », ou
nutrition émotionnelle comme on
l’appelle parfois, a tendance à être
inconsciente et à entretenir vos
envies de nourriture.

La nutrition émotionnelle est comme
une seconde faim, elle vise à satisfaire un besoin de bien-être psychologique. Ce sont vos émotions qui s’alimentent, et non votre estomac. Vous
vous servez de la nourriture pour vous
apaiser l’esprit. Cela peut vous entraîner dans un cercle vicieux. Éprouvant
une émotion négative, vous mangez
quelque chose pour compenser, ce
qui vous apporte une sensation de
satisfaction passagère. Cependant,
l’émotion négative ne tarde pas à
revenir. Vous nourrir dans l’attention
consciente est un moyen de devenir
plus conscient des pensées et des
émotions qui vous poussent à manger. Par l’attention consciente, vous
commencez naturellement à démêler
l’écheveau et à découvrir la possibilité de vous nourrir sainement et
consciemment, et de faire les bons
choix. Vous pouvez essayer aussi les
méthodes suivantes :

[image: ]Attendez d’avoir réellement faim.
Avant de passer à table, sachez
si votre faim est physique ou émotionnelle. Si vous avez mangé
récemment et si votre estomac ne
gargouille pas, vous pouvez peut-être attendre encore et voir si la
sensation passe.

[image: ]Tenez un journal de votre alimentation. Le simple fait de noter par
écrit tout ce que vous mangez
pendant ne serait-ce que deux ou
trois semaines est souvent riche
d’enseignements. Vous verrez
apparaître certaines tendances.

[image: ]Gérez votre ennui. Plutôt que de
trouver dans votre ennui une raison de manger, lancez-vous dans
une activité comme la marche
consciente, ou téléphonez à
quelqu’un de vos amis et portez
une véritable attention consciente
à votre conversation.

[image: ]Évitez les régimes draconiens.
En vous privant de certains aliments, vous risqueriez d’attiser
votre désir. Accordez-vous de
temps à autre une petite friandise, mais mangez dans l’attention consciente. Elle n’en sera
que plus délicieuse !




      
        5. À présent, placez lentement un morceau de nourriture
dans votre bouche. Reposez vos couverts, puis, tout en
mâchant, soyez attentif au goût, à l’odeur et à la texture de
l’aliment. Ne prenez pas la bouchée suivante avant d’avoir
bien mâché celle-ci. À quel moment précis l’avalez-vous ?
L’avez-vous mâchée jusqu’au bout ?

6. Quand vous serez prêt, prenez la bouchée suivante de
la même manière. Tout en continuant de manger dans
l’attention consciente, sentez votre estomac et éprouvez
la sensation de le remplir. Dès que vous avez l’impression
d’avoir mangé assez, arrêtez. Comme vous mangez
lentement, vous allez peut-être vous sentir rassasié plus tôt
que d’habitude.

7. Si, tout en vous sentant rassasié, vous éprouvez le désir de
manger encore, accordez-vous à nouveau trois minutes de
respiration consciente. N’oubliez pas que la pensée « J’ai
besoin de manger » n’est qu’une pensée. Vous n’êtes pas
obligé d’obéir à cette pensée et de manger, si ce n’est pas la
meilleure chose pour vous.


      

      Mangez de cette manière une fois par jour pendant une
semaine ou deux, et prenez conscience de l’impact de cette
nouvelle habitude.

    

  
    
      Chapitre 8
 Mettre au point son propre
 programme de méditation
 de pleine conscience


      Dans ce chapitre :

[image: ]Découvrez un programme de huit semaines dont les bienfaits sont
cliniquement prouvés

[image: ]Accompagnez-vous avec un tableau de bord

[image: ]Adaptez les exercices à vos besoins

[image: ]Trouvez comment approfondir votre attention consciente




      Apprendre une nouvelle langue demande du temps, des
efforts et de la patience. Vous devez vous y consacrer
pleinement, sans pour autant escompter des progrès rapides.
Vous vous efforcez de pratiquer régulièrement, de préférence
tous les jours. Vous pouvez apprendre une langue en vous
servant de CD, de livres, d’émissions de télévision, de vidéos,
de sites Internet, ou en prenant des cours avec un professeur :
tout dépend de vos préférences et de vos méthodes
d’apprentissage. Pratiquer la méditation, c’est un peu la
même chose. Vous pouvez choisir entre différentes méthodes
pour commencer, tant que vous pratiquez régulièrement,
avec un certain engagement, avec la bonne attitude et avec
la bonne intention (pour plus de détails concernant votre
attitude et votre intention, voir les chapitres 3 et 4). Si
vous trouvez difficile de vous impliquer dans une pratique
méditative, sachez que vous n’êtes pas un cas isolé : dans
votre découverte du langage de la méditation, vous pouvez
essayer une autre approche, ajuster votre méthode, cerner les
obstacles éventuels ou rechercher une aide.

      Quand vous apprenez une langue, vous pouvez mesurer
vos progrès par le nombre de nouveaux mots que vous
avez appris. Concernant la méditation, vous ne pouvez pas
mesurer vos progrès aussi facilement, loin s’en faut, car la
méditation vous invite à cesser de vous soucier de progresser.
La méditation consiste à être exactement là où vous êtes à
l’instant même et à explorer ce qui vous environne, à admirer
le paysage et à être comme vous êtes, quel que soit le sens
de cette notion pour vous. Quel que soit le temps que vous
passez à méditer, le moment présent est toujours le même, et
cependant, il est toujours nouveau et plein de possibilités.

      Dans ce chapitre, je vous présente le programme de réduction
du stress par l’attention consciente de huit semaines et je vous
indique comment choisir la meilleure forme de méditation
de pleine conscience à pratiquer. Je vous donne aussi des
idées qui vous serviront si vous souhaitez approfondir votre
initiation à la méditation de pleine conscience.

      
        
          
            
              Essayer un programme de méditation 
            
          
        
        
          
            
              testé cliniquement
            
          
        
      

      Le moyen le plus éprouvé de lutter contre le stress est
probablement ce programme de huit semaines appelé la
Réduction du stress basée sur la pleine conscience (Mindfulness
Based Stress Reduction, ou MBSR), mis au point à la faculté
de médecine de l’université du Massachusetts par le Pr Jon
Kabat-Zinn. Ce programme a été testé maintes fois, sur des
milliers de participants, et son efficacité dans la réduction du
stress a été prouvée. Les exercices recommandés en valent
donc certainement la peine. Si, au bout de huit semaines, vous
ne décelez aucun changement et s’il vous semble alors que la
méditation de pleine conscience n’est pas ce qu’il vous faut,
vous pourrez abandonner. Si vous trouvez le programme utile,
vous pourrez poursuivre en mettant au point votre propre
façon de pratiquer la méditation, grâce à votre expérience de
toute une série d’exercices.

      [image: ]Commencez ce programme en prenant personnellement
l’engagement de suspendre votre jugement et de suivre les
recommandations pendant huit semaines, après quoi vous
pourrez décider si la méditation de pleine conscience est faite
pour vous. Vous pouvez demander à vos proches de vous
soutenir moralement pendant ces huit semaines à venir, ou
de vous accorder au moins l’espace nécessaire pour pouvoir
pratiquer la méditation de façon quotidienne pendant deux
mois. Durant ces huit semaines, tenez un journal pour suivre
vos progrès et pour noter les émotions et les pensées qui
pourraient surgir.

      
        
          
            
              Première semaine : comprendre 
            
          
        
        
          
            
              ce qu’est le pilote automatique
            
          
        
      

      Vous fonctionnez en pilote automatique bien davantage que
ce que vous pouvez penser. Il vous est peut-être déjà arrivé
de conduire une voiture pendant un certain laps de temps
avant de vous rendre compte que vous étiez perdu dans
vos pensées, dans vos inquiétudes ou dans vos rêveries.
Pendant un moment, cela peut ne poser aucun problème, mais
si c’est toute votre existence qui se déroule ainsi de façon
automatique, vous ratez quelque chose. Votre esprit rumine
sans arrêt les mêmes pensées, vous risquez de réagir de
façon excessive quand les choses ne vont pas comme vous le
voulez, et vous aggravez votre stress sans être bien conscient
de ce qui se produit. L’attention consciente, contrairement au
pilote automatique, vous donne la possibilité de répondre aux
situations en vous donnant le choix et en vous libérant des
schémas mentaux mécaniques selon lesquels vous réagissez
habituellement (pour savoir comment éviter de vivre en pilote
automatique, voir le chapitre 4).

      Voici un exercice pour la première semaine :

      
        [image: ]Pour commencer la semaine, pratiquez la méditation
du grain de raisin décrite au chapitre 6. Notez
dans votre journal l’effet que cet exercice a sur vous.
Réfléchissez à l’effet d’un fonctionnement en pilote
automatique dans votre quotidien. À côté de quoi passez-vous ? Quel est l’impact de votre inattention sur vos
pensées, sur vos émotions et sur votre corps, et sur
votre relation avec vous-même, avec les autres et avec le
monde ?

[image: ]Pratiquez quotidiennement le balayage corporel
(expliqué dans le chapitre 5). Tous les jours, notez
si vous avez médité et comment vous avez trouvé la
méditation. Si vous n’y avez pris aucun plaisir, ne vous
en inquiétez pas : persévérez. Pratiquez le balayage
corporel à différents moments de la journée pour voir ce
qui vous convient le mieux.

[image: ]Choisissez une de vos activités quotidiennes, et
pratiquez-la avec une attention consciente. Il peut s’agir
du moment où vous vous brossez les dents, où vous
prenez votre douche, où vous vous habillez, où vous
vous rendez à votre travail, où vous discutez avec votre
conjoint, où vous préparez le repas, où vous faites le
ménage, ou de n’importe quelle autre activité. Mettez de
la curiosité dans votre expérience. L’important n’est pas
ce que vous allez choisir, mais votre engagement à porter
une attention consciente sur ce que vous faites, pendant
que vous êtes en train de le faire.


      

      
        
          
            Faire le rapport entre esprit et corps
          
        
      

      La méditation vous invite à vous envisager comme entier et
complet et à voir la perfection en vous-même, tel que vous
êtes, quels que puissent être vos problèmes.

      La médecine moderne a brisé cette globalité de l’être humain
en séparant le corps et l’esprit en deux entités distinctes. Vos
attitudes, vos opinions et vos croyances n’étaient pas censées
avoir un impact sur votre santé physique. Or, il est maintenant
abondamment prouvé que notre santé et notre bien-être
dépendent pour une bonne part de notre attitude. Dans ce
contexte, une vraie guérison passe par le lien entre l’esprit et
le corps, qui doivent être considérés comme les deux parties
d’une même entité. En pratiquant la méditation, vous vous
rendez compte que votre esprit englobe tout, du rythme de
votre respiration à la façon dont vous traitez vos collègues au
travail, et que vos symptômes grippaux du mercredi peuvent
être liés aux émotions fortes que vous avez éprouvées le
lundi. Cela signifie non pas que certaines pensées peuvent
provoquer une pathologie, mais simplement que la manière
dont fonctionne votre organisme n’est pas sans lien avec le
stress que vous subissez.

      
        
          
            
              Deuxième semaine : affronter 
            
          
        
        
          
            
              les obstacles
            
          
        
      

      La pratique quotidienne de la méditation peut être un véritable
défi. La méditation permet à toute une série de pensées
et d’émotions enfouies en vous de revenir à la surface : ce
sont souvent celles que vous voulez le plus éviter. Notre
esprit a tendance à juger les expériences comme bonnes ou
mauvaises. Le principe de la méditation de pleine conscience
est d’être conscient de ces jugements et de les laisser prendre
le large. Le plus important est de continuer à la pratiquer,
quelle que soit votre expérience.

      [image: ]Le but du balayage corporel, comme de toute autre forme
de méditation, n’est pas la relaxation. Si vous ne vous sentez
pas très détendu, ne vous en inquiétez pas. L’objectif est
simplement d’être conscient de l’expérience du moment,
autant que vous le pouvez. Il se peut que cette expérience soit
désagréable et que vous vous sentiez plus tendu à la fin de
la séance, mais cette méditation n’en reste pas moins aussi
bonne qu’une autre : continuez.

      Voici ce que vous allez faire la deuxième semaine :

      
        [image: ]Continuez de pratiquer tous les jours le balayage
corporel. À présent, vous savez sans doute quel est
pour vous le moment le plus indiqué pour pratiquer
cette méditation, et vous êtes capable de respecter ce
créneau horaire. Notez chaque jour dans votre journal ne
serait-ce qu’une seule phrase, à propos de ce que vous
pensez que le balayage corporel vous apporte.

[image: ]Choisissez une autre de vos activités quotidiennes
habituelles à pratiquer avec une attention consciente,
en plus de celle que vous avez choisie la première
semaine. Accordez-vous une ou deux respirations avant
de commencer cette activité, puis, en vous reliant à
vos sens, remarquez quelles sont vos pensées et vos
émotions à cet instant.

[image: ]Portez une attention consciente à votre respiration
pendant dix minutes chaque jour, assis et le dos
droit, dans une posture confortable. Éprouvez la
sensation de votre respiration. Si votre esprit vagabonde
naturellement, félicitez-vous pour en avoir pris
conscience, et redirigez gentiment votre attention sur
la sensation de votre respiration. Évitez d’accorder de
l’attention à une éventuelle pensée d’autocritique qui
se formerait dans votre esprit : si cela se produit, notez
cette pensée négative en la considérant comme rien
d’autre qu’une simple pensée de plus, et redirigez votre
attention sur votre respiration. Pour plus de détails sur la
pratique de la respiration consciente, voir le chapitre 5.

[image: ]Notez chaque jour dans un journal intime tout ce que
vous vivez d’agréable (voir le chapitre 10). Grâce à
ce journal, prenez conscience de vos pensées, de vos
sentiments et de vos sensations corporelles quand il
vous arrive quelque chose d’agréable, de la façon la plus
détaillée possible.


      

      
        
          
            
              Troisième semaine : pratiquer 
            
          
        
        
          
            
              l’attention consciente 
            
          
        
        
          
            
              dans le mouvement
            
          
        
      

      Ce qu’il y a de bien avec la méditation de pleine conscience,
c’est que vous n’êtes pas obligé de rester assis et immobile.
Cette semaine est l’occasion d’étudier l’attention consciente
dans le mouvement. C’est aussi l’occasion de réfléchir
au pouvoir de la concentration sur la respiration. Votre
respiration peut vous servir de guide, elle est toujours à votre
disposition, juste sous votre nez, pour vous ramener dans le
moment présent. Être conscient de votre respiration quand
vous vous concentrez sur un problème difficile vous permet de
voir la difficulté sous un angle différent, et de relâcher un peu
la tension.

      Voici l’exercice pour la troisième semaine :

      
        [image: ]Le premier, le troisième et le cinquième jour, pratiquez
la marche ou des étirements avec une attention
consciente pendant une demi-heure. Beaucoup de gens
développent leur attention consciente par le yoga, le qi
gong ou le tai-chi (pour cela, référez-vous au chapitre 7 et au Yoga pour les Nuls ou au Tai-chi pour les Nuls).

[image: ]Le deuxième, le quatrième et le sixième jour, pratiquez
le balayage corporel.

[image: ]Commencez à pratiquer trois fois par jour la mini-méditation appelée l’espace de respiration de trois
minutes (voir le chapitre 6). Vous risquez moins
d’oublier de pratiquer cet exercice si vous avez décidé,
au début de la semaine, à quel moment de la journée
exactement vous allez le faire.

[image: ]Notez chaque jour dans un journal intime tout ce que
vous vivez de désagréable (pour plus de détails, voir
le chapitre 11). Il s’agit de noter chaque jour une chose
que vous avez trouvée désagréable et quelles ont été les
sensations dans votre corps, les pensées qui vous ont
traversé l’esprit à ce moment, et comment vous vous êtes
senti émotionnellement.


      

      
        
          
            Quatrième semaine : rester présent
          
        
      

      Cette semaine, concentrez-vous sur le moment présent.
Réfléchissez à la qualité de ce moment. Comment se compare-

      t-il à vos pensées concernant le passé et l’avenir ? Quand vous
vous concentrez sur l’ici et maintenant, quel est l’effet sur vos
pensées et sur vos émotions ?

      Vous avez trois façons possibles de réagir à une expérience :

      
        [image: ]L’attachement aux expériences agréables

[image: ]L’aversion pour les expériences désagréables

[image: ]L’indifférence vis-à-vis des expériences du quotidien


      

      [image: ]Quand on s’accroche trop aux expériences agréables, on se
met à craindre ce qui peut se passer quand elles cessent.
L’aversion pour les expériences désagréables engendre un
stress à chaque fois que l’on traverse un moment difficile. Si
vous fonctionnez en pilote automatique dans les situations
neutres, vous passez à côté du mystère et des merveilles que
recèle le fait d’être vivant.

      Cette semaine, travaillez sur votre aversion pour les
expériences désagréables. Comme tout le monde, vous êtes
confronté de temps à autre à des difficultés. La question est
de savoir comment vous vous comportez dans ces situations :
fuyez-vous la difficulté, niez-vous vos sentiments, luttez-vous contre eux ? N’existe-t-il pas une autre voie ? Face aux
difficultés, si vous êtes davantage dans l’attention consciente,
vous vous libérez peu à peu, naturellement, de vos réactions.
Vous commencez à envisager la possibilité d’une réponse qui
diminue votre stress au lieu de l’aggraver.

      Voici votre feuille de route pour la quatrième semaine :

      
        [image: ]Le premier, le troisième et le cinquième jour, pratiquez
avec une attention consciente des mouvements, des
étirements ou une marche pendant une demi-heure, puis
un quart d’heure de respiration consciente.

[image: ]Le deuxième, le quatrième et le sixième jour, pratiquez
pendant une demi-heure la méditation assise guidée
expliquée au chapitre 5.

[image: ]Pratiquez la méditation de l’espace de respiration de
trois minutes trois fois par jour, à des moments que
vous aurez programmés à l’avance.

[image: ]Ajoutez à cela trois minutes d’espace de respiration
chaque fois qu’il vous arrive quelque chose de
désagréable. Précisez dans votre journal quel effet cette
méditation exerce sur vos expériences.

[image: ]Prenez conscience de vos moments de stress. Comment
réagissez-vous au stress ? En vous blindant, en lui
résistant, en l’éliminant, en vous effondrant ? Prenez
conscience de ce qui se passe dans votre corps. Quand
vous réagissez d’une certaine manière au stress,
qu’arrive-t-il ? Quand vous restez présent dans la
difficulté, quel est l’effet sur votre réponse ? Faites preuve
d’une véritable curiosité à propos de votre relation au
stress.


      

      
        
          
            
              Cinquième semaine : choisir 
            
          
        
        
          
            
              l’acceptation
            
          
        
      

      Cette semaine, essayez d’accepter les choses telles qu’elles
sont, plutôt que de vouloir immédiatement les changer.
Ainsi, par exemple, si quelqu’un vous irrite, au lieu de réagir
immédiatement, installez-vous dans le sentiment d’irritation.
Éprouvez-le dans votre corps et remarquez vos pensées
automatiques. Si vous sentez qu’un mal de tête vous gagne,
observez ce qui se produit si vous acceptez la douleur telle
qu’elle est et voyez-la s’intensifier puis s’estomper. Quand
vous tolérez une sensation désagréable ou agréable, quand
vous l’acceptez et quand vous la reconnaissez, quel est l’effet
sur cette sensation ?

      Si vous voulez être plus détendu, la première chose à faire est
d’accepter les choses comme elles sont. Si vous vous sentez
frustré, par exemple, le sentiment est déjà là : par conséquent,
au lieu d’ajouter encore à la frustration à cette seule idée,
tâchez d’accepter la frustration. Notez les pensées, les
sentiments et les sensations corporelles qui l’accompagnent.
Dites-vous : « C’est très bien, quoi qu’il en soit, c’est très bien.
La sensation est déjà là, éprouvons-la. »

      [image: ]L’acceptation n’est pas la résignation. L’acceptation consiste à
affronter la difficulté plutôt qu’à la fuir. La méditation de pleine
conscience consiste à accepter et à faire de l’acceptation le
moyen pour que les choses changent, et non pas à se résigner
face à une situation sans espoir de changement.

      Pendant la cinquième semaine, essayez ceci :

      
        [image: ]Pratiquez la méditation guidée assise et remarquez
la manière dont vous réagissez à vos pensées, à vos
émotions et à vos sensations corporelles. Notez vos
observations dans votre journal.

[image: ]Pratiquez la méditation de l’espace de respiration de
trois minutes trois fois par jour. Essayez de la relier à
des activités du quotidien, en la pratiquant par exemple
au réveil, à l’heure du déjeuner, et juste avant d’aller
dormir.

[image: ]Pratiquez les trois minutes d’espace de respiration
quand vous rencontrez une difficulté. Dans la mesure
du possible, servez-vous de cet exercice pour étudier vos
pensées et vos sentiments au lieu de chercher à vous en
débarrasser.

[image: ]Répondez de façon contrôlée aux événements les plus
problématiques, qu’ils se produisent ou non pendant
votre méditation, au lieu de réagir de façon incontrôlée.
Appréciez la différence. Devenez plus conscient de vos
réactions, ainsi que des pensées et des émotions qui les
suscitent.


      

      
        
          
            
              Sixième semaine : se rendre compte 
            
          
        
        
          
            
              que les pensées ne sont pas des faits
            
          
        
      

      De façon générale, quand vous pensez « il me déteste » ou
« je ne peux pas », vous acceptez cette pensée comme un fait,
comme une réalité. Peut-être prenez-vous toutes les pensées
qui vous viennent comme autant de vérités absolues. Si
vous avez l’habitude d’avoir des pensées négatives ou peu
constructives, percevoir vos pensées et les images qui se
forment dans votre esprit comme des faits ne peut qu’avoir
des conséquences stressantes. Vous pouvez pourtant
vous délivrer d’un tel fardeau. Changez de perspective et
considérez vos pensées comme un phénomène automatique
et comme des réactions conditionnées, plutôt que comme des
faits. Remettez en question le bien-fondé des pensées et des
images qui se forment dans votre esprit. Si possible, prenez du
recul par rapport à vos pensées et ne les confondez pas avec
vous-même, ni avec la réalité. Regardez-les venir et repartir, et
observez l’effet que vous obtenez.

      [image: ]Les pensées ne sont que des pensées, pas des faits. Les
pensées sont des événements mentaux. Vous n’êtes pas vos
pensées.

      Quand vous vous trouvez en difficulté, lisez le chapitre 11 et
essayez d’identifier le type auquel se rattachent les pensées
qui vous viennent à l’esprit.

      Voici ce que vous allez faire pendant la sixième semaine :

      
        [image: ]Maintenant, vous pouvez commencer à mélanger et
à adapter les exercices à votre guise. Chaque jour,
pendant 45 minutes, associez la méditation, le balayage
corporel et le mouvement avec une attention consciente.
Vous pouvez scinder ce temps global en deux ou trois
séances réparties sur la journée.

[image: ]Pratiquez l’espace de respiration de trois minutes trois
fois par jour, et pratiquez davantage si des difficultés
ou des défis se présentent dans votre quotidien. Prenez
note des tendances récurrentes éventuelles, remarquez
l’effet de la respiration consciente sur votre corps,
et prolongez cette pratique de l’attention consciente
au-delà de l’exercice, quelle que soit votre activité
suivante.

[image: ]Si vous pouvez dégager un peu de temps, consacrez-vous pendant toute une journée à la méditation de
pleine conscience dans le silence. Pour savoir comment
préparer et pratiquer cette journée de méditation, voir la
section « Se réserver une journée pour la méditation de
pleine conscience », plus loin dans ce chapitre.


      

      
        
          
            Septième semaine : prendre soin de soi
          
        
      

      Les activités que vous choisissez de pratiquer heure après
heure et jour après jour exercent une forte influence sur la
manière dont vous vous sentez. Certaines activités vous sont
profitables, tandis que d’autres vous épuisent. En prenant
conscience des effets de vos différentes activités, vous
devenez capable d’orienter vos choix de manière à prendre
soin de vous le mieux possible.

      Voici votre programme pour la septième semaine :

      
        [image: ]Choisissez un exercice de méditation formelle, par
exemple le balayage corporel ou la méditation assise,
ou bien une combinaison de différentes formes de
méditation, et pratiquez-le tous les jours.

[image: ]Continuez à pratiquer l’espace de respiration de trois
minutes trois fois par jour ainsi que dans les moments
où vous rencontrez une difficulté dans vos occupations.
Après ou au cours d’une difficulté, tâchez de faire un
choix avisé.

[image: ]Dans votre journal, mettez au point un système
d’alerte au stress. Pour ce faire, notez-y tous les signes
avant-coureurs qui se manifestent chez vous en cas de
stress excessif, comme une sensation de chaleur ou des
marques d’impatience, puis préparez un plan d’action qui
vous permettra de vous déstresser, par exemple une mini-méditation, une promenade ou une conversation avec un
ami. Dès que vous vous sentirez trop stressé, reportez-vous à votre plan d’action et notez-en l’effet.


      

      
        
          
            
              Huitième semaine : réflexion 
            
          
        
        
          
            
              et changement
            
          
        
      

      Confronté à un problème, il arrive que malgré tous vos efforts,
vous ne parveniez pas à surmonter certaines difficultés ni
à trouver une solution. En insistant, vous risquez de vous
épuiser, et peut-être même, de vous éloigner de la solution au
lieu de vous en rapprocher. Dans ce cas, cessez de chercher
à résoudre le problème et acceptez la situation pour le
moment. Ce sera une manière d’être bon avec vous-même. Il
se peut qu’une solution apparaisse alors, mais quoi qu’il en
soit, vous serez moins énervé, moins frustré, moins stressé.
C’est lorsque vous persévérez sans résultat que le sentiment
d’impuissance se manifeste. L’acceptation est par nature un
changement.

      [image: ]Vous connaissez peut-être la prière de la sérénité, dans
laquelle on invoque :

      
        La sérénité d’accepter ce que je ne peux pas changer ;
      

      
        Le courage de changer ce que je peux changer ;
      

      
        La sagesse de savoir la différence.
      

      Durant cette dernière semaine de cours, réfléchissez à ce que
cette expérience a représenté pour vous. Qu’avez-vous trouvé
le plus utile ? Quels aspects aimeriez-vous intégrer dans votre
pratique quotidienne ? Écrivez vos pensées dans votre journal.

      Et enfin, voici votre programme pour la huitième semaine :

      
        
          [image: ]Décidez quels exercices de méditation formelle vous
aimeriez faire pendant la semaine à venir, et dans la
mesure du possible, tenez-vous-en à la décision que vous
avez prise.

        

      

      
        [image: ]À la fin de la huitième semaine, réfléchissez à la
manière dont vous avez vécu ces huit semaines de
méditation et notez vos pensées dans votre journal.
Réfléchissez aux questions suivantes : Comment votre
niveau de stress a-t-il évolué au cours de ces huit
semaines ? Comment avez-vous fait face aux difficultés
que vous avez rencontrées dans votre quotidien, tout
en vous impliquant dans ce programme de méditation ?
Comment pourriez-vous adapter ces exercices de
méditation pour les intégrer dans votre vie ?

[image: ]Félicitez-vous d’avoir atteint ce point, quelle que soit
l’attention consciente que vous avez réussi à pratiquer.
La pratique quotidienne de la méditation de pleine
conscience n’est pas une chose facile, et ce que vous avez
pu faire vaut toujours mieux que rien du tout.


      

      
        
          
            Vous en tenir à vos décisions
          
        
      

      Le temps que vous déciderez de consacrer chaque jour à la
méditation dépendra avant tout de votre motivation pour
la méditation. À ce jour, des études montrent que plus la
méditation est longue, plus elle est bénéfique. Des expériences
ont aussi montré que même des séances de méditation très
courtes, même de quelques minutes seulement, ou quelques
respirations conscientes, exerçaient un effet positif sur notre
bien-être. Vous déciderez combien de temps vous consacrerez
à la méditation en fonction de :

      
        [image: ]Vos intentions.

[image: ]Votre expérience de la méditation ou de la prière.

[image: ]Votre motivation à profiter des avantages à long terme de
la méditation.

[image: ]Votre niveau d’autodiscipline.


      

      Voici le plus important : une fois que vous avez décidé pendant
combien de temps vous allez méditer, tenez-vous-en à votre
décision. C’est très important pour l’entraînement du mental.
Si vous pratiquez la méditation tant que vous en avez envie
et si vous arrêtez ensuite, alors vous ne faites que suivre vos
sentiments. Vous abandonnez l’attention consciente dès que
votre esprit vous y invite. Si vous avez décidé de méditer
pendant dix minutes et si, au bout de cinq minutes, vous
ressentez une envie d’arrêter, continuez tout de même. Ainsi,
vous pourrez éprouver votre sentiment de nervosité, d’ennui,
de frustration ou d’agitation. L’avantage est que vous prenez
position. Vous dites à votre mental : « C’est moi qui commande.
J’ai décidé de rester assis et immobile pendant dix minutes et
de sentir les sensations de ma respiration pour m’entraîner à
me concentrer et à rester calme. » Votre esprit finit ainsi par se
calmer. Vous n’êtes plus l’esclave de tout ce que votre esprit
vous envoie. C’est là la liberté que donne la méditation : vous
êtes libre de choisir ce que vous allez faire et comment vous
allez agir, ce n’est plus votre esprit qui choisit.

      
        
          
            S’accompagner avec le tableau de bord
          
        
      

      Pour avancer pas à pas avec ce livre, voici le programme de
huit semaines que vous pouvez utiliser en autoformation. Vous
repérerez dans ce livre l’icône Autoformation.

      Tableau 8-1 : Le programme d'autoformation en huit semaines

	 	 	Voir livre chapitre 

	1re semaine
 Comprendre ce qu’est le pilote automatique 
	• Découvrez votre intention 
	Chapitre 3 

	• Pratiquez une fois la méditation du grain de raisin 
	Chapitre 4 

	• Faire 6 fois le balayage corporel 
	Chapitre 5 

	• Choisir une activité de routine en pleine conscience 
	Chapitre 4 

	 	 	Chapitre 6 

	2e semaine
 Affronter les obstacles 
	• Faire 6 fois le balayage corporel 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez 10 à 15 minutes de respiration en pleine conscience pendant 6 jours 
	Chapitre 5 

	• Choisir une nouvelle activité de routine à pratiquer en pleine conscience 
	Chapitre 6 

	 	• Notez ce que vous vivez d’agréable 
	Chapitre 6 

	3e semaine
 Pratiquer l’attention consciente dans le mouvement 
	• Pratiquez des mouvements en pleine conscience ou la marche en pleine conscience les jours 1, 3, 5 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez le balayage corporel les jours 2, 4, 6 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez 3 minutes d’espace de respiration 3 fois par jour 
	Chapitre 6 

	• Notez ce que vous vivez de désagréable 
	Chapitre 5 

	4e semaine
 Rester présent 
	• Pratiquez les mouvements en pleine conscience ou la marche en pleine conscience les jours 1, 3, 5 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez la méditation assise les jours 2, 3, 5 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez les 3 minutes d’espace de respiration 3 fois par jour 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez 3 minutes de respiration quand quelque chose de désagréable vous arrive 
	Chapitre 6 

	5e semaine
 Choisir l’acceptation 
	• Pratiquez la méditation assise les jours 2, 4, 6 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez les mouvements en pleine conscience ou la marche méditative les jours 1, 3, 5 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez les 3 minutes d’espace de respiration 3 fois par jour 
	Chapitre 6 

	• Pratiquez 3 minutes de respiration quand vous rencontrez une difficulté 
	Chapitre 6 

	• Portez votre attention à vos pensées, vos émotions, vos réactions et explorez les options qui s’offrent à vous pour y répondre en pleine conscience en utilisant la respiration 
	Chapitre 6 

	6e semaine
 Se rendre compte que les pensées ne sont pas des faits 
	• Pratiquez 45 minutes chaque jour pendant 6 jours en utilisant le balayage corporel, la méditation assise et les mouvements en pleine conscience, la marche méditative, en expérimentant une pratique différente chaque jour 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez les 3 minutes d’espace de respiration 3 fois par jour 
	Chapitre 6 

	• Notez les situations où vous utilisez la respiration comme point d’ancrage pour faire face aux situations que vous vivez 
	Chapitre 6 

	• Repérez vos signes avant-coureurs de stress ou de dépression 
	Chapitre 11 

	7e semaine
 Prendre soin de soi 
	• Pratiquez 45 minutes chaque jour pendant 6 jours en utilisant le balayage corporel, la méditation assise et les mouvements en pleine conscience, la marche méditative, en expérimentant une pratique différente chaque jour 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez les 3 minutes d’espace de respiration 3 fois par jour 
	Chapitre 6 

	• Commencez un carnet de gratitude le soir avant de vous endormir 
	Chapitre 10 

	8e semaine
 Réflexion et changement 
	• Pratiquez 45 minutes chaque jour pendant 6 jours en utilisant le balayage corporel, la méditation assise et les mouvements en pleine conscience en expérimentant une pratique différente chaque jour 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez les 3 minutes d’espace de respiration 3 fois par jour 
	Chapitre 6 

	• Pratiquez 3 minutes d’espace de respiration pour faire face lorsque vous constatez des émotions désagréables 
	Chapitre 6 

	• Comment puis-je m’aider à ne pas retomber dans le stress ou la dépression ? 
	Chapitre 11 

	• Comment puis-je m’aider à continuer à pratiquer ? 
	Chapitre 9 

	Et après ?
 Poursuivez au moins cinq semaines voire le reste de votre vie… 
	• Pratiquez 45 minutes chaque jour pendant 6 jours en utilisant le balayage corporel, la méditation assise et les mouvements en pleine conscience en expérimentant une pratique différente chaque jour 
	Chapitre 5 

	• Pratiquez les 3 minutes d’espace de respiration 3 fois par jour 
	Chapitre 6 

	• Pratiquez 3 minutes d’espace de respiration pour faire face lorsque vous constatez des émotions désagréables 
	Chapitre 6 




      
        
          
            
              Choisir quoi pratiquer pour réduire 
            
          
        
        
          
            
              rapidement son stress
            
          
        
      

      Comment décidez-vous quel sera le menu de votre dîner ce
soir ? Tout dépend probablement si vous avez faim, si vos
proches ont faim et qui prépare le repas. Cela dépend sans
doute aussi du contenu de votre réfrigérateur, du jour de la
semaine, de ce que vous avez mangé à midi et la veille, etc.

      Divers facteurs sont à prendre en considération. Quand vous
planifiez vos séances de méditation, comment décidez-vous
quelle méditation de pleine conscience vous allez pratiquer
aujourd’hui ? Dans cette section, je vous propose quelques
possibilités.

      Beaucoup de gens essaient la méditation de pleine conscience
pour lutter contre le stress. Personne n’échappe au stress, et
tout le monde en subit les conséquences. La question est de
savoir comment vous le gérez.

      [image: ]En essayant de vous débarrasser de votre stress, vous
n’aboutiriez qu’à l’aggraver. Ce serait comme tenter d’ouvrir
une porte en la tirant, alors qu’il est écrit « Poussez ». Vous
auriez beau tirer de toutes vos forces, la porte ne s’ouvrirait
pas ! Vous risqueriez plutôt d’arracher la poignée. Faire,
faire et encore faire, voilà d’où vient le stress. On ne peut
pas « faire » en sorte de réduire son stress. Pour réduire son
stress, il faut arrêter de faire – ou pratiquer le non-faire. C’est
précisément l’objet de la méditation de pleine conscience.
Mettez donc de côté l’idée de réduire votre stress, pratiquez
tous les jours pendant plusieurs semaines les exercices qui
suivent, et constatez le résultat. Notez aussi dans votre journal
tous les événements de la journée ayant contribué à causer
ce stress. Qu’est-ce qui vous passait par la tête ? Quelles
idées fixes aviez-vous ? Remarquez-vous une tendance, des
particularités ? La prochaine fois que vous vous retrouverez
dans une situation stressante, observez bien cette tendance
ou ces particularités et notez quel effet engendre la conscience
de la répétition de ces schémas.

      
        [image: ]Pour une diminution rapide du stress, essayez la
méditation de l’espace de respiration de trois minutes
décrite au chapitre 6. De façon subtile, cette méditation
inclut un peu de tous les différents types de méditation
de pleine conscience sous forme d’un exercice facile à
comprendre. Si vous êtes sur votre lieu de travail, vous
pouvez abaisser doucement le regard vers la partie
inférieure de votre écran, ou bien vous rendre aux
toilettes pour y pratiquer l’exercice. Pourquoi pas ? C’est
généralement un endroit tranquille (on espère !), vous
pouvez verrouiller la porte et vous asseoir en maintenant
votre dos droit. Votre patron se demandera peut-être
pourquoi vous affichez une telle sérénité à chaque fois
que vous sortez des toilettes !

[image: ]Pratiquez la respiration consciente pendant dix
minutes. L’idéal est de méditer le matin, de manière à
bien préparer la journée, mais vous pouvez méditer au
moment de la journée qui vous conviendra, ou chaque
fois que vous vous sentez stressé.

[image: ]La méditation en marchant est un excellent moyen de
bien commencer la journée et de lutter contre le stress.
Vous associez ainsi un exercice physique tranquille à la
pratique de l’attention consciente. Pour plus de détails
concernant la méditation en marchant, voir le chapitre 5.


      

      
        [image: ]Passez au moins dix minutes à vous étirer avec une
attention consciente. Faites les mouvements d’étirement
que vous voulez. La stimulation du corps produite par
les étirements vous incitera à porter votre attention non
plus sur vos pensées, mais sur vos sensations physiques.
Si vous avez du temps au cours de votre journée, vous
pouvez aussi pratiquer de temps à autre des étirements
classiques. N’oubliez pas que le plus important est
d’être conscient des sensations dans le corps et dans
l’esprit pendant les étirements, dans la douceur et la
bienveillance. Tout en bougeant, continuez la respiration
consciente : efforcez-vous de bannir toute tendance à
retenir votre respiration.

[image: ]Consacrez un peu de temps à envisager une situation
stressante du point de vue d’autrui, ou simplement à
adopter un point de vue différent pour vous déstresser.

[image: ]Avant d’aller vous coucher, pensez à trois choses qui
peuvent vous inspirer de la gratitude. Vous serez ainsi
moins stressé, et cela vous profitera à long terme. Pour
plus de détails concernant la gratitude, voir le chapitre 3.


      

      
        
          
            
              Recourir à la méditation de pleine 
            
          
        
        
          
            
              conscience pour se découvrir soi-même
            
          
        
      

      Comme beaucoup de gens, vous pouvez recourir à la
méditation de pleine conscience pour vous découvrir vous-même. Vous approfondissez votre compréhension de ce que
vous êtes et des relations que vous entretenez avec vous-même, avec les autres et avec le monde qui vous entoure.
Dans la méditation, votre esprit conceptuel, avec ses pensées
et ses idées, cesse d’être pour vous le seul point de référence.

      En grandissant, vous découvrez le concept de séparation
entre vous et le reste du monde. Le bébé ne s’identifie pas à
son propre corps. Il contemple avec étonnement son propre
pied de la même manière qu’il contemplera un trousseau de
clés. Il ne distingue pas ce qui est lui et ce qui n’est pas lui. Les
humains devraient davantage se sentir faire partie d’une vaste
globalité, socialement comme spirituellement. Albert Einstein
aurait un jour formulé cette observation frappante :

      
        
          
            [image: ]
          
        
        Un être humain est une partie d’un tout que nous appelons Univers.
Une partie limitée dans le temps et l’espace. Il s’expérimente lui-même, ses pensées et ses émotions comme quelque chose qui est
séparé du reste, une sorte d’illusion d’optique de la conscience.
Cette illusion est une sorte de prison pour nous, nous restreignant
à nos désirs personnels et à l’affection de quelques personnes près
de nous. Notre tâche doit être de nous libérer nous-mêmes de cette
prison en étendant notre cercle de compassion pour embrasser
toutes les créatures vivantes et la nature entière dans sa beauté.
      

      Telle est bien la « tâche » de la méditation de pleine
conscience. Grâce à la méditation de pleine conscience,
vous entrevoyez cette « illusion d’optique », selon les termes
d’Einstein, que sont nos pensées et croyances relatives à
notre identité et à notre place dans l’univers qui nous limitent,
et vous commencez à voir cette prison que représente
la séparation. Vous en êtes ainsi libéré, ne serait-ce que
momentanément. Cependant, chaque moment de liberté
vous nourrit, vous élève, vous dynamise et vous motive à
poursuivre votre voyage vers la guérison, la plénitude, la
santé et la découverte de vous-même. N’oubliez pas que vous
n’avez pas besoin d’aller loin : le moment présent, c’est ici et
maintenant.

      
        
          
            Approfondir encore
          
        
      

      À ce stade, vous avez donc pris l’habitude de pratiquer la
méditation de pleine conscience. Vous vous sentez prêt
pour la prochaine étape. Vous pouvez progresser dans
votre pratique en méditant pendant des temps plus longs.
Cette section vous donne les moyens d’aller au-delà de ce
que vous pratiquez régulièrement et vous apporte une aide
supplémentaire pour poursuivre votre parcours initiatique.

      
        
          
            
              Se réserver une journée pour la 
            
          
        
        
          
            
              méditation de pleine conscience
            
          
        
      

      De nos jours, les gens travaillent très dur. Vous vous démenez
pour vos employeurs ou pour votre propre entreprise, ou
peut-être vous occupez-vous de vos parents ou de vos enfants.
Même s’occuper de soi demande du temps, de l’énergie et
des efforts. La méditation vous offre un répit, une chance de
pouvoir arrêter un moment de vous activer à satisfaire vos
besoins et désirs illimités, à vous occuper des autres et de
vous-même, pour simplement être. Vous est-il déjà arrivé de
vous réserver une journée entière pour la passer à pratiquer
le non-faire ? Il ne s’agit pas de regarder la télévision, ni de
dormir toute la journée : même quand vous dormez, il se peut
que votre esprit soit très actif et que les rêves s’enchaînent.
Quand je parle de non-faire, je parle de profiter de ce temps
pour évacuer tout excès de pensée relative au passé et toute
inquiétude concernant l’avenir et pour résider dans l’ici et
maintenant.

      [image: ]Une journée de méditation de pleine conscience est un beau
cadeau que vous pouvez vous offrir. L’idée est de passer toute
cette journée dans l’attention consciente. Voici quelques
instructions concernant la manière de pratiquer cet exercice :

      
        1. La veille au soir, disposez près de votre lit, et en d’autres
endroits visibles de votre intérieur, des pense-bêtes pour
ne pas oublier de pratiquer cet exercice. Qu’il soit bien
clair dans votre esprit que vous allez couper le téléphone
et laisser fermés l’ordinateur, la télévision et vos autres
appareils audiovisuels. Dans votre lit, endormez-vous en
sentant votre respiration.

2. Au réveil, le jour dit, commencez par respirer en toute
conscience, couché au lit. Portez votre attention consciente
sur chaque inspiration et sur chaque expiration. Vous
pouvez sourire gentiment en même temps. Réfléchissez
un moment aux raisons que vous avez d’éprouver de
la gratitude : votre maison, vos relations, votre revenu,
votre famille, votre corps, vos sens, tout ce que vous avez
conscience d’avoir que d’autres n’ont pas toujours.

3. Lentement et avec toute votre attention consciente, levez-vous. Si votre fenêtre offre une vue agréable, prenez le temps
de contempler l’extérieur. Prenez du plaisir à observer les
arbres, ou la pelouse, ou les passants qui vaquent à leurs
occupations avec sérieux. Tâchez d’éviter tout jugement et
toute réaction. Votre esprit a vite fait de vagabonder dans
des pensées et des inquiétudes : redirigez simplement votre
attention, en douceur, dès que vous vous apercevez que
c’est le cas.

4. Pratiquez un exercice de méditation formelle, par exemple
le balayage corporel.

5. Prenez un bain ou une douche. Faites les choses à votre
rythme. Prenez votre temps, même si vous avez envie
de vous dépêcher sans raison apparente. Éprouvez les
sensations que procure l’eau sur votre corps. Dans de
nombreuses régions du monde, les gens sont obligés de
marcher pendant des heures pour aller chercher de l’eau.
Par conséquent, éprouvez de la gratitude pour la facilité
avec laquelle vous avez accès à l’eau.

6. Préparez votre petit déjeuner, en prenant tout votre
temps. Reliez-vous à vos sens, et ne cessez pas de porter
votre attention sur l’ici et maintenant. Marquez un moment
de pause avant de commencer à manger. Prenez soin de
bien goûter et de mâcher jusqu’au bout chaque bouchée
avant d’entamer la suivante. Manger avec une attention
consciente, c’est précisément cela.

7. Au milieu de la matinée, vous pouvez opter pour une
marche méditative, ou pour une séance de yoga dans
l’attention consciente, ou faire un peu de jardinage.
Quelle que soit la manière dont vous choisissez d’occuper
votre temps, occupez-le avec une attention consciente et
dans la douceur et la bienveillance. Évitez de passer plus
de quelques minutes à lire un livre ou un magazine. Il s’agit
de vous relier à vos sens, pas d’encourager votre mental à
penser ni à réfléchir.

8. Prenez du temps pour préparer votre repas de midi et
pour déjeuner. Là encore, tout doit se passer dans le calme
et l’insouciance. Vous n’avez pas besoin de vous presser. Si
un sentiment de lassitude, de nervosité ou de frustration
prend forme, tâchez de lui accorder l’espace nécessaire
pour émerger puis s’estomper. Mangez avec gratitude et
attention : mâchez chaque bouchée tranquillement, sans
aucune précipitation.

9. Après le déjeuner, pratiquez une activité physique douce,
ou bien, pourquoi ne pas faire une sieste ? Reliez vos sens
à une occupation de votre choix. De temps à autre, pratiquez
la méditation de l’espace de respiration pendant quelques
minutes pour pouvoir revenir dans le moment présent. Vous
pouvez même opter pour une autre forme de méditation,
par exemple la méditation assise, le yoga avec une attention
consciente ou le tai-chi. Ne soyez pas surpris si tout cela
commence à vous paraître difficile ou à éveiller en vous
des émotions. Vous n’avez sans doute pas l’habitude de
consacrer autant de temps à être simplement présent, et il
se peut que des pensées et des émotions refoulées viennent
faire surface dans votre conscient. Montrez-vous aussi
bienveillant envers vous-même et aussi patient que vous en
serez capable.

10. Continuez de passer votre temps de cette manière, à
manger, à vous reposer, à marcher et à pratiquer la
méditation. Si vous ne pouvez pas vous empêcher de
nettoyer un placard ou de trier vos documents, prenez
vraiment votre temps et faites une seule chose à la fois.

11. Après avoir préparé et consommé votre dîner, qui sera
de préférence le repas le plus léger de la journée, vous
pourrez vous reposer et vous détendre avant d’aller vous
coucher. Ensuite, allongez-vous dans votre lit et surfez sur
les vagues de votre propre respiration, tout en vous laissant
aller naturellement à sombrer dans le sommeil.


      

      
        
          
            Rejoindre un groupe
          
        
      

      Pourquoi méditer dans un groupe ? Sachant que la méditation
se pratique souvent assis, les yeux fermés et dans le silence
et qu’elle ne consiste certainement pas à échanger des
plaisanteries ni à se verser une bonne bière, comment
diable pourrait-on avoir besoin de rejoindre un groupe de
méditation ? Voici pourtant quelques bonnes raisons de le
faire :

      
        [image: ]En participant régulièrement à des séances en groupe,
vous vous astreignez à pratiquer la méditation à une
certaine fréquence. Faute d’un tel engagement, vous
risquez de perdre votre élan et finalement, de ne plus
méditer, même si c’était vraiment ce que vous vouliez, et
même si vous en aviez saisi l’importance.

[image: ]Quand vous la pratiquez au sein d’un groupe, votre
méditation est plus profonde. C’est ce que déclarent un
certain nombre de mes clients lorsqu’ils sont inscrits à
un cours collectif. Quand vous êtes plusieurs à être assis
en cercle, vous risquez moins de gigoter inutilement :
quand le corps reste immobile, l’esprit aussi se
tranquillise. En groupe, vous êtes aussi plus enclin à vous
efforcer de conserver une bonne posture, à vous tenir
assis plus droit et avec plus de dignité. Les gens qui sont
portés à la spiritualité pensent qu’en méditant ensemble,
on dégage une certaine énergie positive dans la pièce et
on crée ainsi une atmosphère favorable, ce qui permet
d’améliorer la qualité de la méditation.

[image: ]C’est souvent le moyen de se faire des amis parmi des
personnes qui aiment la méditation. Cela peut favoriser
un « système de rétroaction positive » à l’intérieur de
votre cercle de relations, sachant que plus vous passerez
du temps avec d’autres personnes qui s’adonnent à la
méditation, plus vous penserez à méditer et plus vous
aurez des chances d’entendre parler du dernier livre
intéressant paru dans ce domaine, d’un professeur
apprécié ou d’un lieu dans une belle campagne pour
faire une retraite spirituelle. Quand on noue des relations
d’amitié, on ne tarde pas à se rendre des services dans
d’autres domaines aussi, ce qui est toujours une bonne
chose.


      

      Comment choisir un groupe de méditation ? En cherchant
sur Internet, vous trouverez peut-être un cours pas trop loin
de chez vous. Le chapitre 13 pourra vous aider dans vos
recherches. Il n’est pas indispensable que ce soit un groupe de
méditation de pleine conscience. Tout type de méditation peut
convenir. C’est en essayant, quitte à faire une erreur, que vous
pourrez trouver un groupe au sein duquel vous vous sentirez à
l’aise. La plupart des associations bouddhistes pratiquent une
forme ou une autre de méditation de pleine conscience.

      [image: ]Si vous ne trouvez vraiment aucun groupe qui vous convienne,
vous pouvez envisager de créer le vôtre. Je connais un couple
qui a créé un groupe hebdomadaire. Ce groupe s’est élargi
naturellement, par le simple bouche-à-oreille, et a fini par
compter quinze membres assidus. Au cours de chaque séance,
il vous suffit d’une période de silence pour la méditation,
d’une demi-heure par exemple, puis d’un moment pour
réfléchir et échanger sur la façon dont la séance et la semaine
se sont passées. Vous pourrez lire un paragraphe extrait d’un
livre sur la méditation de pleine conscience, puis je peux vous
conseiller de réserver un petit moment pour échanger autour
d’un thé accompagné de délicieux biscuits. En été, j’organise
des marches et des pique-niques méditatifs dans des parcs ou
au bord d’un fleuve : vous pourriez peut-être faire de même.

      
        
          
            
              Trouver un lieu approprié pour une 
            
          
        
        
          
            
              retraite de méditation
            
          
        
      

      Si vous pratiquez la méditation depuis plusieurs mois, peut-être êtes-vous déjà prêt à envisager une retraite de méditation.
Ce serait pour vous une magnifique occasion de développer
votre pratique de la méditation et de mieux vous connaître.
Une retraite peut durer aussi bien une journée que plusieurs
années ! Je ne saurais trop vous recommander de commencer
par une retraite d’une journée, puis de passer progressivement
à un week-end, puis une semaine, et si vous pratiquez très
sérieusement, vous pourrez bientôt faire une retraite plus
longue encore.

      Une retraite coûte entre 30 et 500 euros pour une journée
et entre 200 et 3 000 euros pour une semaine, repas
et hébergement inclus. Chez les bouddhistes, il est
d’usage d’effectuer un don en plus pour les maîtres et les
organisateurs, qui sont parfois des bénévoles.

      Avant de vous inscrire à une retraite de méditation, posez-vous les questions suivantes :

      
        [image: ]Cette retraite se fait-elle dans le silence ? Le
silence est un très bon moyen d’approfondir votre
discipline méditative. Quand vous parlez, vous remuez
inconsciemment des pensées dans votre esprit, si
bien que la qualité de votre attention se dégrade. Une
période de silence prolongée permet à votre esprit de
se calmer, de façon tout à fait naturelle, et vous vous
apercevez alors que la qualité de votre méditation est
complètement différente. Une retraite dans le silence
peut vous paraître excessive, surtout pour un début :
vous pouvez essayer d’abord une journée de méditation,
un dimanche, en associant la méditation à des moments
de temps libre et de détente qui vous permettront aussi
de discuter et de faire des connaissances.

[image: ]Le professeur a-t-il suffisamment d’expérience ? La
plupart du temps, ces retraites sont dirigées par une
personne très expérimentée, mais il n’est pas inutile de
s’en assurer, surtout si la retraite doit durer un certain
temps.

[image: ]Quel est le programme type d’une journée ? Demandez
à quelle heure vous êtes censé vous lever le matin,
afin de savoir dans quoi vous vous engagez. Sachez
aussi combien de temps sera consacré chaque jour à la
méditation. Se lever à 4 heures et enchaîner des séances
de méditation de deux heures du matin au soir, ce peut
être trop pour vous. Il y aurait de quoi vous décourager
complètement de pratiquer la méditation. Vous n’aurez
pas de difficultés à trouver des retraites dont l’emploi du
temps sera bien moins rebutant.

[image: ][image: ]N’est-ce pas une secte ? Si l’on vous tient des propos du
genre « notre approche est la meilleure/la seule possible »
ou « si vous cessez de nous suivre, vous allez dérailler/
mourir/souffrir/vous ne trouverez jamais le bonheur »,
fuyez. Parmi les associations qui organisent des retraites
de méditation, la plupart sont très recommandables,
mais comme partout, il existe aussi des brebis galeuses.
Au contraire, si l’on vous dit que vous êtes libre de partir
à n’importe quel moment, que la méthode proposée
n’est pas la seule qui existe et que vous pouvez très bien
en essayer d’autres, ou que vous seul pourrez, par vos
propres observations et par votre propre expérience,
trouver quelle méthode vous convient, alors vous êtes
probablement à une bonne adresse.


      

      Le meilleur moyen de trouver une retraite est d’effectuer une
recherche sur Internet. L’Association pour le Développement
de la Mindfulness, ADM, a pour but de promouvoir et diffuser
les actions autour de l’utilisation de la pleine conscience
comme outil de mieux-être, en dehors de tout contexte
religieux. L’ADM met en lien les professionnels des trois pays
francophones européens (Belgique, France et Suisse) pour leur
permettre d’échanger sur leurs pratiques et leurs dernières
recherches. Elle organise des conférences sur ces sujets et
oriente le public vers ceux qui instruisent des groupes et
des retraites de pleine conscience. Vous trouverez sur son
site http://www.association-mindfulness.org des
propositions de retraites (voir les chapitres 13 et 14).

      Pour ma part, j’ai publié sur www.learn-mindfulness.com/retreats une sélection d’adresses que je recommande, un
peu partout dans le monde. Certaines de ces organisations
sont bouddhistes, d’autres sont laïques. Même si elles ne
sont pas implantées près de chez vous, elles pourront vous
indiquer quelque chose qui vous conviendra. Certaines
retraites sont silencieuses, d’autres combinent la méditation
de pleine conscience avec un séjour de vacances, ce qui
vous permet de pratiquer la méditation dans un groupe mais
également de vous détendre, de faire des connaissances et de
voir du pays : de quoi passer de bons moments.

    

  
    
      Chapitre 9
 Essuyer des revers et éviter
 les distractions


      Dans ce chapitre :

[image: ]Essuyez des revers en méditation

[image: ]Résolvez des problèmes courants

[image: ]Évitez les distractions




      Quand vous avez appris à marcher, vous êtes sans doute
tombé plusieurs centaines, voire plusieurs milliers de
fois, avant de savoir bien vous tenir en équilibre sur vos deux
jambes. Et cependant, vous n’avez jamais abandonné. Chaque
fois que vous avez chancelé, vous vous êtes relevé et vous
avez essayé à nouveau de marcher. Il en est de même pour
l’apprentissage de la méditation, qui vous permet de renforcer
votre capacité d’attention consciente. La première fois que
vous allez essayer de méditer, vous allez chanceler (pas au
sens littéral, du moins je l’espère, à moins que vous n’ayez
opté pour un exercice de méditation en équilibre sur un seul
pied), mais les revers font partie du processus de méditation.
La question est de savoir comment vous allez gérer ces revers.
Si vous les considérez non pas comme des échecs, mais plutôt
comme des opportunités d’apprendre, il n’y a aucune raison
pour que vous ne réussissiez pas. Chaque fois qu’un problème
se présente, il vous suffit de réessayer, si possible avec le
sourire. Vous finirez par vous rendre compte que la méditation
ne consiste pas à atteindre un certain état d’esprit, mais à
accueillir chaque expérience avec chaleur et acceptation. Ce
chapitre vous montre comment vous y prendre.

      
        
          
            Tirer le maximum de la méditation
          
        
      

      Pratiquer la méditation de pleine conscience, c’est se réserver
du temps pour diriger intentionnellement son attention, le
plus possible, sur un certain aspect de son expérience, dans
une bienveillante acceptation de chaque instant. Ainsi, par
exemple, vous portez votre attention sur votre respiration et
sur l’air qui entre dans votre corps et en ressort, en acceptant
votre rythme de respiration comme il est.

      [image: ]En réalité, vous n’avez rien à tirer de la méditation. Cela peut
sembler fou, mais c’est un point important. La méditation n’est
pas un moyen d’obtenir quelque chose, sachant que vous avez
déjà tout ce dont vous avez besoin pour être entier et complet.
La méditation consiste à lâcher prise. Tous les bienfaits de
la méditation (expliqués dans le chapitre 2) doivent plutôt
être considérés comme des effets secondaires. La méditation
consiste à être tout entier dans l’expérience du moment,
quelle qu’elle soit, qu’elle soit agréable ou désagréable, et
à observer ce qui se passe. Méditer, c’est un peu comme
se consacrer à son hobby. Si vous aimez la peinture, vous
peignez. Quand vous peignez pour l’amour de la peinture, et
non pas pour rechercher un résultat, vous vous y adonnez
joyeusement et sans effort. La méditation, c’est comme la
peinture : si vous passez votre temps à vous préoccuper de ce
que cela va vous apporter, vous gâchez votre plaisir.

      
        
          
            Ménager du temps
          
        
      

      Si l’art de la méditation vous intéresse, lancez-vous dans la
pratique quotidienne d’un exercice, ce que l’on appelle une
pratique formelle. Que vous décidiez de méditer pendant
cinq minutes ou pendant une heure, le fait d’instaurer un
lien quotidien avec la méditation aura sur votre vie un effet
profond.

      Vous êtes trop occupé pour pouvoir méditer tous les jours ?
Je sais ce que c’est. Nous avons tant à faire dans notre vie de
tous les jours, qu’il peut nous sembler difficile de trouver du
temps à consacrer à la méditation. Pourtant, vous trouvez le
temps de vous brosser les dents, de vous habiller et de dormir.
Vous trouvez le temps nécessaire pour les tâches ménagères
indispensables. Quand il vous arrive de faire l’impasse sur
une de ces tâches, vous êtes mal à l’aise. Il en est de même
pour la méditation. Une fois que vous avez pris le rythme de la
pratique régulière de la méditation, vous ne vous sentez pas à
l’aise si vous n’en avez pas eu votre dose quotidienne, et vous
trouvez toujours le temps de méditer.

      [image: ]Ce qui est bien avec la méditation de pleine conscience, c’est
que vous pouvez la pratiquer à n’importe quel moment. En cet
instant même, vous pouvez prendre conscience du fait que
vous êtes en train de lire. Vous pouvez porter votre attention
sur la position de votre corps au moment où vous lisez cette
phrase. La méditation de pleine conscience, c’est cela. Quand
vous allez reposer ce livre et vous rendre quelque part, vous
pourrez éprouver la sensation de vos pieds sur le sol ou sentir
une tension dans vos épaules, ou bien le sourire qui se forme
sur votre visage. Quand vous êtes conscient de tout ce que
vous faites, c’est de la méditation de pleine conscience.

      En réalité, la pratique de la méditation de pleine conscience
vous fait gagner du temps. Des études montrent que les gens
qui méditent travaillent plus efficacement que les autres. On
pourrait dire aussi que la méditation crée le temps.

      
        
          
            
              S’élever au-dessus de l’ennui 
            
          
        
        
          
            
              et de l’agitation
            
          
        
      

      L’ennui et l’agitation sont comme deux extrémités opposées
sur une échelle énergétique. L’ennui est associé à un manque
d’enthousiasme et d’implication, tandis que l’agitation se
caractérise par une énergie débordante qui parcourt le corps
et ne demande qu’à jaillir. La méditation de pleine conscience
consiste à observer ces deux états et à trouver un équilibre
entre les deux.

      
        
          
            L’ennui
          
        
      

      Au premier abord, on pourrait penser que la méditation est
l’activité la plus ennuyeuse qui soit. Rester assis et ne rien
faire, quoi de moins intéressant ? On pourrait même préférer
regarder la peinture sécher. On dirait que tout est fait, dans
notre société, pour nous éviter l’ennui. Les spots télévisés sont
courts et conçus pour capter l’attention, et votre téléphone
mobile vous permet de vous distraire à tout moment. Or,
toutes ces formes de distraction n’en sont que plus lassantes.
La méditation consiste à rompre courageusement avec cette
tendance.

      Si vous vous ennuyez pendant votre méditation, c’est que
vous n’êtes pas vraiment dans l’attention consciente. De façon
générale, on s’ennuie quand on n’est pas relié à ses sens ou
quand on songe au passé ou au futur plutôt qu’au présent.
Si vous trouvez ennuyeux d’être attentif à votre respiration,
imaginez ce qui se produirait si l’on vous plongeait la tête
dans l’eau : la respiration deviendrait tout à coup pour
vous quelque chose de très intéressant ! Chacune de vos
respirations est unique et différente. Remarquer en soi un
sentiment d’ennui et rediriger son attention sur sa respiration,
tout cela fait très naturellement partie du processus de
méditation de pleine conscience.

      [image: ]Les techniques suivantes vous permettront de travailler sur le
sentiment d’ennui pendant la méditation :

      
        [image: ]Reconnaissez le sentiment d’ennui. Lorsque ce
sentiment fait surface, acceptez-le tout de suite.

[image: ]Remarquez les pensées qui vous traversent l’esprit.
Vous pensez peut-être : « Oh, je m’en moque ! » ou bien :
« Quel est le sens de tout cela ? »

[image: ]Éprouvez de l’intérêt pour cet ennui. Soyez curieux.
D’où vient ce sentiment d’ennui ? Où va-t-il ? Pouvez-vous
en éprouver la sensation dans certaines parties de votre
corps ? Remarquez cette envie qui vous gagne peut-être
de dormir, ou de passer à autre chose.

[image: ]Portez votre attention sur les sensations de la
respiration, et voyez ce qu’il advient de ce sentiment
d’ennui.

[image: ]Prenez du recul par rapport à l’émotion associée à
l’ennui. Si vous êtes conscient de cet ennui, vous n’êtes
pas l’ennui. Observez l’ennui depuis cette perspective,
avec une conscience décentrée et détachée, comme si
l’ennui était une chose complètement distincte de vous.


      

      Observer l’ennui peut être très intéressant. Quand l’ennui
apparaît, vous pouvez observer les pensées et les sensations
qui vous traversent chaque fois que vous vous ennuyez. Ces
sentiments et ces sensations peuvent diriger votre vie sans
même que vous vous en aperceviez. Quand vous portez sur ces
sentiments et sur ces sensations une attention consciente, ils
perdent de leur force et s’estompent, comme des ombres qui
perdraient leur réalité apparente et disparaîtraient à la lumière,
sans que vous ayez grand-chose à faire.

      [image: ]Aiguiser ses outils

Il était une fois un bûcheron qui
devait couper beaucoup d’arbres et
qui, soucieux de terminer son labeur
dans le temps imparti, travaillait
d’arrache-pied, soufflant et transpirant. Un homme sage qui passait par
là (comme cela arrive toujours dans
ce genre d’histoire) lui demanda :
« Pourquoi tant d’effort à essayer
d’abattre cet arbre ? Est-ce que cela
ne serait pas plus rapide et plus facile
si vous preniez le temps d’aiguiser
votre hache ? » Le bûcheron regarda
le sage et lui répondit : « Vous n’imaginez pas combien d’arbres je dois
abattre aujourd’hui ? Je n’ai pas le
temps d’aiguiser ma hache ! »

Souvent, nous vivons un peu de
cette manière. En prenant le temps
de méditer, c’est-à-dire d’aiguiser
votre esprit, vous pourriez économiser beaucoup de temps et d’énergie
dans votre vie. Et cependant, quand
on leur parle de méditation, les gens
ont tendance à répondre qu’ils sont
trop occupés ! S’il vous arrive de
réagir ainsi, songez à ce bûcheron et
au temps qu’il aurait gagné en aiguisant son outil.


      
        
          
            L’agitation
          
        
      

      L’agitation est comme l’ennui, sauf qu’elle se caractérise par
une énergie débordante et par un état mental qui est celui
de beaucoup de gens pendant leur journée de travail. Vous
courez toute la journée car vous avez mille choses à faire, et
quand vous vous asseyez pour méditer, votre esprit continue
sa course.

      [image: ]Pour lutter contre l’agitation, essayez ces deux techniques :

      
        [image: ]Commencez votre méditation par des mouvements avec
une attention consciente : une marche méditative par
exemple, ou bien du yoga (voir le chapitre 5). Cela vous
permettra d’apaiser votre esprit et d’être davantage en
mesure de pratiquer des exercices de méditation assis ou
allongé.

[image: ]Observez votre agitation sans y réagir. Sentez cette
agitation dans votre corps. Qu’est-ce que votre esprit
vous demande de faire ? Continuez imperturbablement,
quoi que votre esprit vous dise. Cette méditation est
puissante, c’est une discipline par laquelle vous entraînez
votre mental à faire ce que vous lui demandez de faire,
au lieu que ce soit l’inverse. C’est vous qui exercez le
contrôle. Ce n’est pas parce que votre esprit est agité que
vous devez vous démener comme un poulet sans tête
et faire ce que votre esprit vous dit de faire. Votre esprit
vous dit peut-être : « Je n’y tiens plus, j’ai besoin de me
relever et de faire quelque chose. » Vous pouvez observer
cela comme un spectacle qui se déroulerait dans votre
mental, y porter mentalement votre respiration et
rediriger votre attention vers votre inspiration et votre
expiration.


      

      
        
          
            Rester en éveil pendant la méditation
          
        
      

      L’attention consciente est l’opposé du sommeil, comme le
montre la figure 9-1. Quand vous vous endormez, votre niveau
de conscience est plus faible que pendant votre activité
normale. Au contraire, la méditation sert à élever votre niveau
de conscience, de telle sorte que vous soyez plus conscient
encore qu’habituellement.

      
        
        
          [image: ]
        

        Figure 9-1 :
Les différents
niveaux de
conscience.

      

      Parfois, votre mental vous transmet une certaine envie de
dormir afin d’éviter de pratiquer la méditation. Se sentir
somnolent pendant une séance de méditation est un
phénomène très courant, et si cela vous arrive, sachez que
vous êtes loin d’être un cas isolé. Ne vous le reprochez surtout
pas. Cette envie de dormir est un stratagème de votre esprit,
destiné à vous empêcher de vous confronter à des pensées ou
des émotions difficiles (voir plus loin la section « Surmonter
les émotions difficiles »). Si vous commencez à avoir sommeil,
reconnaissez cette sensation.

      Voici quelques suggestions pour affronter ou éviter cette envie
de dormir :

      
        [image: ]Assurez-vous de dormir suffisamment. Si vous ne
dormez pas assez, vous risquez effectivement de vous
endormir lors de votre prochaine séance de méditation.

[image: ]Faites quelques respirations lentes et profondes.
Recommencez plusieurs fois, jusqu’à vous sentir plus
éveillé.

[image: ]Ne prenez pas un repas copieux avant de méditer. Si
vous avez faim avant une séance de méditation, mangez
un petit en-cas plutôt qu’un repas complet.

[image: ]Levez-vous et faites des étirements avec une attention
consciente, ou bien du yoga, du tai-chi ou de la marche
consciente. Ensuite, retournez à votre méditation assise
ou allongée.

[image: ]Essayez de méditer à différents moments de la journée.
Certains se sentent plus dynamiques le matin, d’autres
l’après-midi ou le soir. Trouvez le moment qui vous
convient.

[image: ]Ouvrez les yeux et accueillez la lumière. Dans certaines
traditions, les méditations se font toujours les yeux
ouverts ou mi-clos, pendant toute la durée de l’exercice.
Faites des essais, et voyez ce qui vous convient. En même
temps, continuez à vous concentrer sur votre respiration,
sur votre corps, sur les bruits, sur ce que vous voyez, sur
vos pensées et sur vos émotions : sur l’objet sur lequel
vous avez choisi de centrer votre méditation consciente,
quel qu’il soit.

[image: ]Prenez conscience de cet état mental que l’on appelle
la somnolence. C’est difficile, mais cela vaut la peine
d’essayer. Avant de vous sentir trop somnolent, ayez la
curiosité d’observer ce qui se passe au niveau de votre
corps, de votre mental et de vos émotions. Cela peut
parfois suffire pour que cesse votre envie de dormir, et la
prochaine fois, vous pourrez mieux gérer cette sensation.


      

      L’ironie de la chose est qu’un des premiers bienfaits de la
méditation que mes élèves citent est le fait de mieux dormir.
Il semble qu’en pratiquant la méditation, les gens parviennent
à faire remonter des pensées pénibles enfouies en eux et à
les évacuer, si bien que le sommeil leur vient ensuite plus
naturellement lorsqu’il est nécessaire.

      [image: ]S’il vous arrive de tomber de sommeil malgré tous vos efforts,
ne vous en souciez pas trop. Mes élèves ont tendance à se le
reprocher. Si vous tombez de sommeil, c’est ainsi, et puis c’est
tout. Personne n’est parfait.

      
        
          
            Trouver un objet d’attention
          
        
      

      Quand vous vous asseyez pour méditer, comment décidez-vous sur quoi vous allez vous concentrer ?

      [image: ]Votre respiration peut vous servir de point de référence.
Chaque fois que vous voulez pratiquer la méditation de
pleine conscience, commencez par quelques respirations
conscientes. Cela vous permettra de réunir votre corps
et votre esprit. La respiration peut être consciente ou
inconsciente, et il semble que se concentrer sur sa respiration
soit un excellent moyen de se mettre dans un état de
relaxation consciente. Votre respiration change aussi en
fonction de vos pensées et de vos émotions. Par conséquent,
en développant une plus grande conscience de celles-ci, vous
pouvez réguler quotidiennement vos sentiments changeants.
Les sensations simples de votre respiration et de l’air qui
entre et ressort de votre corps peuvent vous faire un peu le
même effet que boire une boisson bien rafraîchissante par une
journée étouffante. Aussi, n’oubliez pas de respirer.

      Il y a un temps et un lieu !

Dans mon cours de méditation, j’avais
un élève qui ne cessait de pencher la
tête, puis de la relever d’un coup. À
la fin de la méditation, je lui avais
demandé si c’était parce qu’il avait
sommeil. Il m’avait répondu : « Pas du
tout. Quand j’apprenais la méditation,
mon professeur faisait tout le temps
ça, alors j’ai pensé que cela faisait
partie de l’exercice de méditation et
je l’ai imité ! » Son professeur avait
bien évidemment sommeil alors
qu’il donnait son cours, et son élève
l’avait imité en toute naïveté.


      
        
          
            Refaire provision d’enthousiasme
          
        
      

      Une fois qu’on a commencé à pratiquer la méditation, prendre
une habitude est facile. Le fait de pratiquer régulièrement
l’attention consciente y aide certainement, à condition de ne
pas le faire de façon mécanique. Si vous avez l’impression de
faire la même chose tous les jours et si vous avez toujours
sommeil pendant ces séances, ou si vous vous asseyez sans
objectif concret, c’est qu’il est temps de refaire provision
d’enthousiasme.

      [image: ]Voici quelques idées pour libérer votre enthousiasme :

      
        [image: ]Faites un exercice de méditation différent. Pour trouver
une idée, référez-vous à ce livre ou aux ressources de la
troisième partie.

[image: ]Rejoignez un groupe de méditation, ou allez faire une
retraite. Dans un cas comme dans l’autre, il est presque
certain que cela provoquera un déclic en vous.

[image: ]Essayez de pratiquer votre exercice de méditation dans
une position différente. Si vous méditez habituellement
assis, essayez de méditer allongé, ou en marchant très
lentement.

[image: ]Changez l’heure à laquelle vous pratiquez votre
méditation.

[image: ]Offrez-vous une journée entière de méditation de
pleine conscience. Dès votre réveil le matin, et jusqu’au
moment de vous coucher le soir, ne faites rien de
particulier, à part être dans l’attention consciente.
Laissez la journée s’écouler naturellement au lieu d’en
contrôler le déroulement.

[image: ]Prenez contact avec un professeur de méditation de
pleine conscience, ou inscrivez-vous à un cours ou à
un séminaire. De temps en temps, j’invite à mes cours
des adeptes expérimentés de la méditation qui aiment
retrouver des débutants et leur parler de leur propre
expérience.


      

      [image: ]La pratique est importante, que vous ressentiez ou non de
l’enthousiasme. Persévérez, et vous verrez quels bienfaits
vous en tirerez à long terme.

      
        
          
            Faire face à des distractions courantes
          
        
      

      [image: ]Les distractions, qu’elles soient internes ou externes, font
partie de la méditation, de la même manière que les mots
que vous lisez en ce moment font partie de ce livre. Tout cela
est lié. Si vous ressentez une frustration parce que quelque
chose vous distrait de votre méditation, vivez pleinement
cette frustration et votre éventuel mécontentement, intégrez
à votre méditation l’observation de ces sentiments et de ces
sensations, puis redirigez doucement votre attention sur votre
respiration ou sur l’objet de la méditation.

      Ce sentiment de frustration peut être un phénomène
récurrent de votre mental. En remarquant et en observant
cette frustration plutôt que d’y réagir, vous pouvez changer
progressivement cette tendance. Être distrait pendant sa
méditation est une expérience très courante, et cela fait partie
de l’apprentissage. Attendez-vous à ressentir une certaine
frustration, et voyez comment l’assumer au lieu d’essayer d’y
échapper.

      [image: ]Limitez au maximum les distractions externes. Voici quelques
précautions à prendre :

      
        [image: ]Fermez ou débranchez tous vos téléphones.

[image: ]Éteignez télévision, ordinateur, tout ce qui est
électronique.

[image: ]Demandez à votre entourage d’éviter de vous déranger.


      

      Cet effort que vous faites pour limiter les distractions peut
déjà avoir un impact positif sur votre méditation. Si vous êtes
tout de même distrait, n’oubliez pas que des événements
courants viendront toujours interférer avec votre méditation :
écoutez les bruits et intégrez-les à votre méditation plutôt que
de les refouler.

      Vous pouvez gérer les distractions internes en appliquant les
principes suivants :

      
        [image: ]Si vous devez vous occuper d’une chose particulièrement
urgente ou importante, faites-le avant de commencer à
méditer. Votre esprit pourra ainsi être en repos pendant
la méditation.

[image: ]Observez le flux des pensées qui vous traversent l’esprit
comme les nuages traversent le ciel. Voyez ces pensées
comme séparées de vous, et notez quel est l’effet de cette
séparation.

[image: ]Accueillez vos pensées pendant un moment. Notez ce
que vous ressentez.

[image: ]Soyez patient. N’oubliez pas que penser est l’activité
naturelle du mental. Attribuez à chaque pensée un
nom, par exemple « pensée » ou « projet », puis redirigez
doucement votre attention sur votre respiration.


      

      
        
          
            Gérer des expériences inhabituelles
          
        
      

      La méditation ne consiste pas à acquérir une certaine
expérience, mais à vivre tout ce qui se produit dans le moment
même. Les expériences merveilleuses viennent et s’en vont.
Les expériences douloureuses viennent et s’en vont. Il vous
suffit d’y rester attentif sans vous y accrocher. La méditation
elle-même fera le reste. La méditation est une chose bien plus
simple qu’on ne le pense.

      [image: ]Au cours de votre méditation, vous pouvez parfois avoir
la sensation de flotter (c’est simplement imaginaire, il ne
s’agit pas de lévitation), de voir des lumières apparaître,
des cochons voler, tout ce que votre esprit sera capable
d’imaginer. Quelle que soit la sensation inhabituelle qui
apparaît, n’oubliez pas que ce ne sont que des expériences, et
revenez à l’objet de la méditation. Avec la méditation de pleine
conscience, vous n’avez pas besoin de juger ni d’analyser ces
expériences : dans la mesure du possible, laissez les choses
aller et venir et revenez à vos sens. Si vous avez des difficultés
ou si vous êtes mal à l’aise, arrêtez doucement la méditation et
réessayez plus tard : allez-y lentement, étape par étape.

      
        
          
            Apprendre à se relaxer
          
        
      

      Le mot relax vient d’un mot latin qui signifie relâcher, rouvrir.
Relax, se relaxer, relaxation sont devenus des mots très
courants. L’adjectif relax est surtout employé familièrement,
et il est devenu une expression pour suggérer à son
interlocuteur de se calmer : « Relax ! » Si seulement c’était si
simple… Comment vous détendez-vous quand vous méditez ?
Essentiellement en apprenant à accepter la tension que vous
ressentez, au lieu de lutter contre elle.

      Prenons cet exemple :

      [image: ]Vous vous sentez tendu. Vos épaules sont relevées et vous ne
parvenez pas à les relâcher. Que faire ? Si une tension survient
au cours de votre méditation, procédez comme suit :

      
        1. Prenez conscience de la tension. Localisez-la dans votre
corps.

2. Essayez d’associer à cette tension une couleur, une forme,
une dimension ou une texture. Au lieu de tenter de vous
débarrasser de cette tension, optez pour la curiosité.

3. Concentrez-vous sur le centre de la tension et amenez-y
votre respiration. Sentez la partie tendue de votre corps en
même temps que vous sentez votre respiration naturelle.
Vivez simplement cette tension comme elle est.

4. Notez si vous éprouvez le désir de vous débarrasser
de cette tension. Autant que vous le pourrez, lâchez
prise également sur ce sentiment ou ce désir, et essayez
d’accepter encore davantage la sensation de cette tension.


      

      [image: ]Lutter pour se débarrasser d’une tension ne fait qu’aggraver
le stress et la tension. En effet, vous faites un effort, et
si la tension ne disparaît pas, votre frustration et votre
mécontentement risquent de s’accentuer. Il est bien plus
efficace d’accepter la sensation avec chaleur et bienveillance.

      [image: ]La méditation peut déboucher sur une relaxation très
profonde. Toutefois, la relaxation n’est pas le but de la
méditation : la méditation est finalement une activité sans but.

      
        
          
            Cultiver la patience
          
        
      

      Quand, au cours d’une réception, on me demande quelle est
mon activité, j’explique que je suis professeur de méditation
de pleine conscience. J’ai souvent droit à une réponse de ce
genre : « Alors, vous êtes sans doute quelqu’un de patient.
Moi, je n’aurais pas la patience d’enseigner quoi que ce soit,
et encore moins la méditation. » Or, je ne pense pas que
la patience soit une qualité que l’on possède ou que l’on
ne possède pas : c’est une chose que l’on peut cultiver et
développer. Vous pouvez entraîner votre cerveau à devenir
plus patient, et c’est là un « muscle » qui vaut la peine d’être
développé.

      [image: ]La méditation est un entraînement à la patience. Il faut de la
patience pour parvenir à se relier à sa respiration et à ses
sens. Vous êtes impatient ? En continuant de vous exercer à
méditer, vous faites travailler votre « muscle » de la patience.
Observez cette sensation d’inconfort. Votre impatience
reste-t-elle la même, ou évolue-t-elle ? De même que vous
ressentez des douleurs dans les muscles quand vous faites
de la gymnastique, rester immobile quand on est impatient
est pénible, mais le sentiment d’impatience et la sensation
d’inconfort s’atténuent progressivement. Persévérez !

      Si vous êtes débutant, vous serez peut-être impatient de
constater des résultats. Vous avez entendu parler des
bienfaits de la méditation, et vous voulez en bénéficier, vous
aussi ? C’est très bien. Cependant, la méditation demande
de la patience. Aussi, quand vous commencerez à méditer
régulièrement, vous vous rendrez compte que plus vous êtes
impatient, moins vous obtenez de « résultats ».

      [image: ]Décidez pendant combien de temps vous allez méditer,
et tenez-vous-en à votre décision. Travaillez instant par
instant, et voyez comment les choses évoluent. Vous passez
habituellement toute votre existence à essayer d’aboutir
quelque part et d’atteindre quelque chose. La méditation, c’est
un moment particulier pendant lequel vous pouvez lâcher
prise sur tout cela et être simplement dans l’instant. Non
seulement la méditation demande de la patience, mais elle
vous permet de la cultiver.

      Si vous ne parvenez pas à rester immobile et à sentir votre
respiration pendant dix minutes, essayez de le faire pendant
cinq minutes. Si c’est encore trop, essayez deux minutes. Si
c’est toujours trop, essayez dix secondes. Commencez par
méditer pendant le temps que vous êtes capable de méditer,
puis progressez pas à pas. Le plus important est de ne pas
décrocher, de pratiquer aussi régulièrement que vous le
pourrez, en augmentant progressivement le temps pendant
lequel vous pouvez méditer. Vous finirez par devenir quelqu’un
de très patient. Songez à ces impressionnants culturistes
qui étaient maigrichons au départ et qui, par petites étapes,
ont fini par atteindre le niveau olympique en haltérophilie.
Ne doutez pas de pouvoir devenir plus patient, et passez à
l’étape suivante.

      
        
          
            Apprendre des expériences négatives
          
        
      

      Pensez au jour où vous avez rencontré un chien pour la
première fois, quand vous étiez un petit enfant. Si cette
première expérience avait été agréable, il y a des chances
pour que vous ayez une prédilection pour les chiens.
Au contraire, si ce chien vous avait mordu ou vous avait
furieusement aboyé après, vous avez probablement gardé des
chiens l’image d’animaux agressifs. Nos premières expériences
ont un fort impact sur nos attitudes et sur la manière dont
nous nous comportons par la suite dans la vie. En apprenant à
considérer qu’une expérience négative n’est rien d’autre qu’un
événement momentané, et non pas quelque chose qui dure
éternellement, vous pouvez commencer à progresser.

      Il en est de même de la méditation. Si vous avez la chance de
vivre des expériences positives au début, vous aurez envie de
continuer. Mais dans le cas contraire, n’abandonnez pas. Ce
n’est que le début du voyage, et il vous en reste beaucoup plus
à découvrir. Maintenez le cap, et si certaines expériences se
révèlent négatives, assumez-les.

      
        
          
            Gérer un inconfort physique
          
        
      

      Au début, la méditation assise vous paraîtra probablement
inconfortable. Il est important d’apprendre à assumer cet
inconfort pour pouvoir vous lancer dans l’aventure de la
méditation. Une fois que vos muscles se seront habitués à la
méditation assise, l’inconfort s’atténuera probablement.

      [image: ]Pour limiter l’inconfort physique pendant la méditation, voici
plusieurs choses que vous pouvez essayer :

      
        [image: ]Vous asseoir sur un coussin au sol :

• Essayez avec des coussins de différentes tailles.

• Avec une attention consciente, levez-vous lentement et
étirez-vous, puis rasseyez-vous.



[image: ]Vous asseoir sur une chaise :

• Relevez les deux pieds arrière de la chaise en les
reposant sur des livres ou des planches, et voyez si
cela vous soulage.

• Votre posture est peut-être désaxée. Penchez-vous
doucement en avant, en arrière, vers la gauche et vers
la droite pour trouver le point d’équilibre.

• Demandez à un proche de vérifier si votre posture est
droite.

• Asseyez-vous dans une posture droite et inspirant la
dignité, sans cependant être trop raide.




      

      
        
          
            Surmonter les émotions difficiles
          
        
      

      Un certain nombre de mes clients ont des émotions difficiles
à gérer. Ils souffrent de dépression, d’anxiété, ou leur travail
les stresse. Ils doivent lutter contre la colère, le manque de
confiance en eux, ou bien ils sont « lessivés ». Souvent, ils se
sentent comme s’ils n’avaient pas cessé, pendant toute leur
vie, de lutter contre ces émotions et comme s’ils étaient à
présent trop las pour continuer à lutter. La méditation de
pleine conscience est pour eux le dernier recours : la réponse
pour surmonter leurs difficultés. Ce que la méditation de
pleine conscience exige des gens (qu’ils cessent de fuir ce
qu’ils sont et qu’ils transcendent dans le moment les difficultés
qui surgissent) est à la fois très simple et très difficile. Dès
que vous entrevoyez l’effet qu’exerce la méditation de pleine
conscience, vous avez davantage confiance et vous pouvez
envisager une nouvelle façon de vivre.

      [image: ]La prochaine fois que vous serez confronté à des émotions
difficiles, que ce soit en méditant ou non, essayez l’exercice
suivant :

      
        1. Asseyez-vous, le dos droit mais pas raide.

2. Sentez l’émotion présente dans l’ici et maintenant.

3. Nommez mentalement cette émotion, et répétez le mot
choisi (par exemple « peur, peur »).

4. Remarquez votre désir de vous débarrasser de cette
émotion, et autant que vous le pourrez, acceptez-le
doucement.

5. Soyez conscient de l’endroit de votre corps dans lequel vous
sentez cette émotion se manifester (la plupart du temps, les
émotions engendrent une sensation physique).

6. Observez les pensées qui vous traversent l’esprit.


      

      
        7. Respirez dans cette émotion, et, avec une attitude d’accueil
et de bienveillance, laissez votre respiration vous aider à
observer ce que vous ressentez.

8. Pendant quelques instants, prenez conscience de l’effet de
cet exercice sur l’émotion en question.


      

      Essayez de percevoir la délicatesse de cet exercice.
Contemplez votre émotion comme vous contempleriez une
fleur : examinez ses pétales, sentez son parfum et traitez-la
avec douceur. Dites-vous que cette émotion veut vous parler,
et écoutez-la. C’est là tout le contraire de la façon dont les
gens ont l’habitude de gérer une émotion, en la refoulant et en
la fuyant.

      Si tout cela vous semble insurmontable, allez-y pas à pas.
Faites le pas que vous pourrez faire vers cette sensation.
Peu importe que ce pas soit minuscule : ce qui compte, c’est
l’intention de vous rapprocher de cette émotion difficile plutôt
que de fuir. Même un tout petit pas représente une différence
considérable, car c’est le début d’un renversement de
tendance. C’est là l’effet boule de neige positif de la méditation
de pleine conscience.

      [image: ]La première fois que vous affrontez des émotions difficiles, il
se peut qu’elles s’intensifient, du fait que vous leur accordez
de l’attention. C’est absolument normal. Tâchez de ne pas être
effrayé par vos émotions et de ne pas les fuir. Donnez-vous
du temps, et vous vous rendrez compte que vos émotions
fluctuent et changent, qu’elles ne sont pas fixes, contrairement
à ce que vous aviez toujours cru.

      
        
          
            Accepter votre progrès
          
        
      

      La méditation de pleine conscience est un processus à long
terme : plus vous y consacrez de temps et d’efforts, plus vous
en tirez profit. Ce n’est pas une simple technique à appliquer
pour obtenir un résultat immédiat, mais une façon de vivre.
Soyez aussi patient que vous le pourrez. Continuez à pratiquer
la méditation, modestement mais souvent, et voyez ce qui se
produit. La plupart du temps, votre esprit aura tendance à
vagabonder, et vous aurez peut-être l’impression de n’arriver
à rien. Il ne faut pas croire cela. Le seul fait de vous asseoir
pendant un certain temps tous les jours avec l’intention de
méditer a déjà un impact considérable. Simplement, vous ne le
voyez pas sur le court terme.

      [image: ]Pensez à la méditation comme à une graine que vous
planteriez. Vous enfouiriez cette graine dans le sol le plus
fertile possible, vous l’arroseriez tous les jours, et vous la
feriez pousser en un endroit ensoleillé. Mais que se passerait-il si vous bêchiez le sol pour voir comment se porte la
graine ? Bien évidemment, vous ne feriez que perturber et
compromettre la pousse. Une graine a besoin de temps pour
germer. Il n’y a pas d’alternative. La seule chose à faire est
d’arroser la graine régulièrement et d’attendre.

      Pour constater vos progrès, soyez patient. Ce n’est pas en
observant une plante que vous la verrez pousser, bien qu’elle
croisse de façon continue dans le temps. Chaque fois que
vous pratiquez la méditation, vous progressez dans l’attention
consciente, même s’il vous est très difficile de le constater jour
après jour. Gardez confiance, et prenez plaisir à arroser votre
graine de méditation de pleine conscience.

      
        
          
            
              Dépasser les pensées contre-
            
          
        
        
          
            
              productives
            
          
        
      

      « Je suis incapable de méditer », « Ce n’est pas pour moi » :
voilà des commentaires que j’ai encore entendus la dernière
fois que j’ai assisté à une conférence sur la santé et le bien-être. De telles attitudes sont contre-productives, car elles vous
incitent à vous croire incapable de méditer, quelle que soit la
réalité. Je suis persuadé que tout le monde peut apprendre la
méditation. « Je suis incapable de méditer » signifie en réalité
« Je n’aime pas ce qui se produit quand je commence à faire de
l’introspection ».

      Voici quelques-unes de ces pensées courantes, avec des
antidotes qu’il est utiles de se rappeler :

      
        [image: ]« Je ne peux pas arrêter mes pensées. » La méditation
de pleine conscience ne consiste pas à arrêter ses
pensées. Elle consiste à en prendre conscience avec
détachement.

[image: ]« Je ne peux pas rester immobile. » Combien de temps
pouvez-vous rester assis immobile ? Une minute ? Dix
secondes ? Procédez par petits pas, et progressez peu à
peu dans la pratique. Une autre possibilité est d’essayer
les méditations dans le mouvement, qui sont expliquées
dans le chapitre 5.

[image: ]« Je n’ai pas la patience. » Dans ce cas, la méditation
est exactement ce qu’il vous faut ! La patience est aussi
quelque chose que vous pouvez développer pas à pas.
Commencez par de courtes méditations, et allongez
ensuite le temps de méditation pour devenir plus patient.

[image: ]« Ce n’est pas pour moi. » Comment pouvez-vous le
savoir, si vous n’avez pas encore essayé ? Et même
si vous avez essayé une fois ou deux, est-ce assez ?
Engagez-vous à pratiquer la méditation pendant plusieurs
semaines ou pendant quelques mois, et vous pourrez
ensuite décider si la méditation de pleine conscience
vous convient.

[image: ]« Cela ne m’aide pas. » Cette idée est courante en
méditation. Si c’est ce que vous pensez, prenez-en note
mentalement, puis redirigez doucement votre attention
sur votre respiration.

[image: ]« C’est une perte de temps. » Comment pouvez-vous
en être sûr ? Est-ce que plusieurs milliers d’études
scientifiques seraient erronées ? Est-ce que des millions
d’adeptes se tromperaient ? La méditation de pleine
conscience est profitable à condition de persévérer.


      

      Les idées d’échec n’exercent leur effet négatif que si vous
abordez la méditation avec la mauvaise attitude. Avec la bonne
attitude, il n’y a pas d’échec mais seulement de la rétroaction.
Ce que je veux dire, c’est que si vous pensez n’avoir pas réussi
pour une certaine raison, vous savez à présent ce qui ne va
pas, et vous pourrez corriger votre méthode la prochaine
fois. Rappelez-vous le temps où, petit enfant, vous appreniez
à parler. Imaginez comme cela a dû être difficile ! Vous n’aviez
encore jamais parlé. Et cependant, à un âge très précoce, vous
en avez été capable. Vous ne cessiez pas d’essayer, car vous ne
saviez pas ce qu’était un échec. Au début, vous ne parveniez
pas à articuler autre chose que « gaga » ou « areu-areu », mais
c’était déjà bien. Petit à petit, avant même de vous en rendre
compte, vous avez su parler couramment.

      [image: ]Une méditation n’est ni bonne ni mauvaise. Vous pouvez vous
asseoir et méditer, ou ne pas le faire. Peu importent les idées
qui vous viennent, et peu importe que vous vous sentiez mal
à l’aise durant la méditation. L’important est d’essayer de
méditer et de faire l’effort de cultiver la bonne attitude.

      
        
          
            Trouver sa propre voie
          
        
      

      La méditation de pleine conscience est un voyage qui vous
est propre, même si elle peut affecter les gens que vous
rencontrerez et avec qui vous communiquerez avec une
attention consciente. Vous vous engagez sur un chemin que
beaucoup de gens ont suivi avant vous, mais le voyage de
chacun est différent et unique. Au bout du compte, vous
apprenez de votre propre expérience et vous faites ce qui
vous semble vous convenir le mieux. Si la méditation ne
semble pas être ce qu’il vous faut, vous y renoncerez sans
doute. Cependant, si une petite voix ou un sentiment en vous
vous incite à continuer la méditation, vous poursuivrez votre
parcours. Vous déciderez à tout moment de la meilleure
manière de gérer vos prochains revers et vos distractions.
Vous orienterez votre parcours méditatif en fonction des choix
que vous ferez.

      
        
          
            
              Aborder les difficultés 
            
          
        
        
          
            
              avec bienveillance
            
          
        
      

      Quand vous rencontrez une difficulté, comment l’abordez-vous ? La situation à laquelle vous parviendrez sera
grandement fonction de votre manière de gérer la difficulté.
Les difficultés sont une chance de mettre en pratique la
méditation de pleine conscience. Vous voyez dès lors les
difficultés sous un autre angle. Que faites-vous devant un
problème ? Vous pouvez lui faire face ou le fuir. La méditation
de pleine conscience consiste à faire face aux problèmes avec
bienveillance, plutôt que de les éviter.

      Les difficultés sont comme des ombres affreuses et
effrayantes. Tant que vous ne les aurez pas observées comme
il se doit, elles continueront de vous faire peur et de vous
donner l’impression qu’elles sont très réelles. En revanche,
si vous surmontez vos peurs et si vous les contemplez,
vous commencerez à comprendre ce qu’elles sont vraiment.
Plus vous y projetterez de la lumière, plus elles perdront
de leur pouvoir. La lumière, c’est l’attention consciente et
bienveillante.

      Les gens sont souvent très durs avec eux-mêmes, parce qu’ils
ont appris très tôt à se critiquer. Cette tendance acquise à
l’autocritique peut devenir une sorte de réaction automatique
face à chaque difficulté, ou chaque fois que l’on commet une
erreur. Le problème est de changer cette voix intérieure qui
vous critique âprement. Le principe de la méditation de pleine
conscience est d’écouter cette voix, de lui donner la possibilité
de vous dire ce qu’elle veut vous dire, mais de faire cela dans
la délicatesse, comme vous écouteriez un enfant ou un beau
morceau de musique. C’est ainsi que vous mettrez en sourdine
cette autocritique répétitive et agressive. Un léger changement
d’attitude, dans un sens favorable à ces pensées, suffit pour
que vous abordiez les difficultés d’une façon nouvelle.

      [image: ]Si un souvenir vivace ou une inquiétude marquée à propos
d’une difficulté passée ou présente prend forme dans votre
esprit pendant votre méditation, procédez comme suit :

      
        1. Prenez conscience du fait qu’une pensée problématique
vous est venue et continue de capter votre attention.

2. Observez quel effet cette difficulté exerce sur votre corps et
quelles sont vos émotions à cet instant.

3. Écoutez cette difficulté comme vous écouteriez un ami vous
parler d’un problème, avec empathie plutôt qu’avec un
esprit critique.

4. Dites-vous : « Tout va bien. Quelle que soit la difficulté, tout
va bien. » Éprouvez la sensation de cette difficulté.

5. Acceptez la difficulté telle qu’elle est actuellement.

6. Respirez dans cette difficulté, et restez dans ces sensations,
même si elles semblent s’intensifier au début. Quand vous
aurez davantage de pratique, restez plus longtemps dans
cette sensation de la difficulté.

7. Quand vous serez prêt, redirigez doucement votre attention
sur l’objet de la méditation.


      

      [image: ]Chacun de nous se trouve confronté de temps à autre à des
difficultés diverses, d’importance variée. La méditation de
pleine conscience est là pour vous permettre d’être présent
dans votre difficulté lorsque vous ne pouvez pas changer les
circonstances qui en sont la cause.

      
        
          
            Comprendre pourquoi on doute
          
        
      

      Il se peut qu’en plein milieu de votre méditation, vous pensiez
tout à coup : « Mais pourquoi est-ce que je fais cela ? » ou :
« Je perds mon temps. » C’est tout à fait normal, et cela fait
partie du processus d’apprentissage de la méditation. Prenez
simplement note de cette pensée, dites-vous doucement
« pensée, pensée » et redirigez votre attention sur votre
respiration ou sur l’objet de la méditation. Avec un peu de
pratique, vous commencerez à percevoir les avantages de la
méditation. Vous aurez alors davantage confiance, et vous
aurez moins de doutes.

      Si vous avez l’impression d’avoir oublié pourquoi vous faites
de la méditation et si la motivation n’y est plus, référez-vous
au chapitre 3.

      Méditer ou jouer de la musique

Méditer, c’est un peu comme s’exercer pour un musicien. Peut-être adorez-vous jouer de la musique, mais
vous avez besoin de pratiquer votre
instrument tous les jours. Certains
jours, tout va bien et vous tirez des
sons merveilleux de votre instrument : vous ne faites plus qu’un avec
l’harmonie. D’autres jours, tout est
difficile. Vous n’avez pas envie de
vous y mettre, vous n’en voyez pas
l’intérêt, vous seriez prêt à abandonner. Cependant, un musicien persévère toujours. Au fond de lui-même,
il connaît la magie de la musique et il
sait que son travail portera toujours
ses fruits. On joue de la musique
parce qu’on aime la musique. Il en
est de même de la méditation. Il y
a des jours avec et des jours sans,
mais si vous avez la conviction que
c’est important pour vous, vous
continuerez à y consacrer du temps.
C’est dans cette motivation et dans
cette façon de voir les choses que
réside le secret pour tirer le plus
grand profit de la méditation.


      
        
          
            
              Se rendre compte que les revers 
            
          
        
        
          
            
              sont inévitables
            
          
        
      

      Quand j’ai commencé à pratiquer la méditation, je faisais
trop d’efforts. Je croyais que je devais arriver à faire quelque
chose. Au lieu de prendre une posture naturellement droite, je
me raidissais. À chaque fois que mon attention se détournait
de ma respiration pour se perdre dans des pensées, je me
ressaisissais brutalement au lieu de rediriger mon attention
calmement et en douceur vers ma respiration. Je voulais
susciter une expérience. J’essayais de faire le vide complet
dans ma tête. De temps en temps, c’était merveilleux et je
pensais y être arrivé ! Mais cela ne durait pas, et j’étais de
nouveau à la poursuite de ce résultat. J’avais l’impression
d’essuyer sans arrêt des revers.

      En réalité, j’étais dans un processus d’apprentissage, et je
commençais à comprendre ce qu’était la méditation. Quand
on essaye d’obtenir un résultat, le revers est inévitable. Au
contraire, quand on n’a pas de but, on ne peut pas vraiment
connaître un revers. En fin de compte, la méditation consiste
à faire abstraction des objectifs pour être dans l’ici et
maintenant.

      Imaginez que vous soyez assis sur votre canapé, à votre
domicile, et que vous décidiez de rentrer chez vous. Que
devez-vous faire ? Rien, bien évidemment ! Vous y êtes
déjà. La méditation, c’est la même chose. Quand vous avez
l’impression de vous rapprocher de ce qu’est vraiment la
méditation, en réalité, chaque instant de l’exercice est de la
vraie méditation, quelle que soit la façon dont l’exercice se
déroule pour vous.

      
        
          
            Établir des attentes réalistes
          
        
      

      Si vous pensez que la méditation de pleine conscience va vous
permettre tout de suite d’être plus calme et plus détendu et de
vous libérer rapidement de tous vos problèmes, vous risquez
de déchanter. On ne s’attend pas à savoir bien conduire à la
fin de sa première leçon, et même une fois le permis obtenu,
il faut encore plusieurs années de pratique pour devenir un
bon conducteur. La méditation, comme toute autre expérience
d’apprentissage, demande du temps. Vos attentes doivent
rester réalistes.

      Voici dix exemples d’attente réaliste auxquels vous pouvez
réfléchir :

      
        [image: ]« Mon esprit va vagabonder. C’est ce qui se passe
pendant une séance de méditation, même s’il ne s’agit
que de quelques respirations. »

[image: ]« Il n’y a pas de bonne ni de mauvaise méditation. Pour
un petit enfant, un gribouillage est un dessin. Votre
méditation est comme elle est. »

[image: ]« La méditation de pleine conscience ne consiste pas à
faire en sorte de se retrouver dans une situation donnée.
Elle consiste à être dans tout ce qui arrive dans le
moment présent, dans une attitude d’acceptation. »

[image: ]« Pendant la méditation, je me sentirai parfois calme et
parfois tendu. Avec le temps, je serai plus calme. »

[image: ]« La méditation se pratique sur le long terme.
J’apprendrai progressivement à lâcher prise sur mes
attentes. »

[image: ]« J’aurai peut-être des difficultés à trouver la motivation
nécessaire pour méditer tous les jours, surtout au début.
Il se peut que certains jours, j’oublie de méditer. Cela ne
voudra pas dire que je dois arrêter tout de suite. »

[image: ]« Il pourra m’arriver de me sentir plus mal à l’aise après
la méditation qu’avant. Cela fait partie du processus
d’apprentissage, qu’il importe de comprendre. »

[image: ]« Je ne peux jamais savoir si je tire un bienfait de ma
méditation. Tout ce que je peux faire, c’est pratiquer tous
les jours la méditation et voir ce que cela donne. »

[image: ]« Même au bout de plusieurs années de méditation,
j’aurai parfois l’impression que je n’ai pas progressé. Ce
ne sera pas un fait, mais une idée. La méditation agissant
au-delà de la conscience, je ne peux pas savoir ce qui est
en train de se passer. »

[image: ]« Plus je pratiquerai la méditation, plus cela deviendra
facile pour moi. »


      

      
        
          
            Observer le changement
          
        
      

      Les êtres humains prennent des habitudes et les gardent.
Une fois que vous avez pris une habitude, vous continuez
de même jour après jour, sans effort et sans plus y penser.
Par conséquent, pour qu’un changement soit durable
et ne demande plus d’efforts, il faut qu’il devienne une
habitude. Ici, il s’agit de prendre l’habitude de pratiquer la
méditation de pleine conscience. Quand vous vous mettez à
méditer répétitivement avec une attention consciente, votre
cerveau commence tout de suite à évoluer et à transformer
progressivement votre expérience de la vie dans le bon sens.

      Quand vous prenez une nouvelle habitude, de nouveaux
neurones s’activent dans votre cerveau. Or, des neurones
qui s’activent ensemble se relient les uns aux autres. Quand
vous pratiquez une activité régulièrement, les connexions
nerveuses concernées commencent à former un réseau, ce qui
favorise la formation d’une habitude saine.

      Pour prendre l’habitude de méditer avec une attention
consciente, procédez comme suit :

      
        1. Décidez d’un plan d’action : fixez la durée et le moment de
votre méditation quotidienne.

2. Suivez ce plan, quelle que soit votre envie de le suivre ou de
ne pas le suivre.

3. Si vous oubliez un jour de méditer, n’abandonnez pas. Ce
genre d’incident est naturel. Reprenez cette habitude.

4. Évaluez vos progrès au bout de quatre à huit semaines.
Procédez aux éventuels changements nécessaires et arrêtez
un nouveau plan : vous pouvez, par exemple, allonger la
durée de la méditation.


      

      [image: ]Prendre l’habitude de méditer paraît si simple, mais c’est
à la deuxième étape que les choses se corsent. Vous avez
alors des pensées du genre « pas aujourd’hui », ou bien
vous commencez à vous sentir las ou agité. C’est le moment
pour vous de remettre en question votre façon habituelle
de vous comporter. Vous pouvez méditer conformément à
l’engagement que vous aviez pris vis-à-vis de vous-même,
comme vous pouvez opter pour votre ancienne habitude de
comportement. Soyez attentif à ce que vous aviez décidé au
départ et tenez-vous-en à la discipline, autant que vous le
pourrez. Dès que vous aurez pris l’habitude de la méditation
de pleine conscience, vous commencerez, sans même y
penser, à devenir plus attentif et plus conscient des choses :
les neurones de votre cerveau auront établi de nouvelles
connexions. Peu à peu, vous pouvez changer.

    

  
    
      Quatrième partie
 Récolter les fruits de la méditation
 de pleine conscience


      
        
          [image: ]
        

        
          « Je prends tous mes repas avec une attention
consciente. C’est comme ça que je peux te dire
que tu as trois frites de plus que moi
dans ton assiette. »
        

      

      Dans cette partie…

Vous allez comprendre de quelle manière la méditation de pleine
conscience peut vous permettre, par exemple, d’être plus
heureux ou de gérer vos angoisses. Vous allez pouvoir essayer des
techniques utilisées dans les thérapies par l’attention consciente pour
lutter contre la dépression. Vous allez même découvrir comment la
méditation de pleine conscience peut vous aider à mieux gérer les
douleurs physiques.


    

  
    
      Chapitre 10
 Devenir plus heureux


      Dans ce chapitre :

[image: ]Recherchez le bonheur

[image: ]Faites le lien entre méditation de pleine conscience et psychologie
positive

[image: ]Restez positif

[image: ]Trouvez comment stimuler votre créativité




      C’était mes débuts dans la vie professionnelle. J’avais un
salaire tout à fait correct, qui m’était viré directement
sur mon compte en banque : c’était bien plus d’argent que tout
ce que j’avais pu recevoir jusqu’alors comme argent de poche
ou comme bourse d’études. C’était exaltant : j’avais réussi !
Toutes ces années de scolarité et d’études, tous ces examens
à l’université, tous ces efforts, et à présent, c’était gagné. Et
maintenant, que faire de cet argent ? Le dépenser, bien sûr,
pensai-je. Et donc, je le dépensai. Une nouvelle voiture, des
fringues, les derniers gadgets… mais le plaisir ne dura pas.
La sensation de vide que j’avais fuie ne tarda pas à revenir.
Il me manquait quelque chose. Cette course aux biens de
consommation n’était pas la voie du bonheur, même si tout,
dans notre société, semblait indiquer le contraire. C’est ainsi
que j’ai finalement entrepris ma quête d’un bonheur réel et
durable.

      Ce chapitre étudie la relation entre la science du bien-être
(la psychologie positive) et l’art de la méditation de pleine
conscience. En appliquant les principes du mieux-vivre et en
pratiquant les exercices contemplatifs de méditation de pleine
conscience, vous pourrez étudier les moyens de mener une
existence plus satisfaisante et plus paisible.

      
        
          
            Découvrir le chemin du bonheur
          
        
      

      Le dalaï-lama, qui aime sourire et plaisanter, déclare : « Je
crois que le but même de notre existence est la recherche
du bonheur. » Voilà qui en dit long. Imaginons que votre but,
dans la vie, soit la quête du bonheur. Toutes vos décisions
et tous vos choix seraient orientés vers la maximisation de
votre bien-être. À quoi votre existence ressemblerait-elle ? En
quoi serait-elle différente ? Serait-ce seulement possible ? Si le
principal objet de l’existence était de rechercher le bonheur, il
vous faudrait alors trouver le meilleur moyen d’accroître votre
bien-être.

      Que le bonheur soit ou ne soit pas le principal but de
l’existence, ses bienfaits sont scientifiquement prouvés. En
augmentant votre bien-être, vous pourrez :

      
        [image: ]Entretenir de meilleures relations sociales. Vous aurez
davantage d’amis et vous vous entendrez mieux avec
eux.

[image: ]Faire un meilleur usage de votre intelligence. Quelle
que soit votre intelligence, vous utiliserez mieux vos
cellules cérébrales.

[image: ]Être plus optimiste. Vous verrez généralement le bon
côté de chaque situation.

[image: ]Vivre plus longtemps et en meilleure santé. Vous aurez
une tension artérielle moins élevée et vous résisterez
mieux aux maladies.

[image: ]Être plus créatif. Vous serez davantage capable de
trouver des idées nouvelles et innovantes, à la maison
comme au travail.


      

      
        
          
            
              Réfléchir à ses propres idées 
            
          
        
        
          
            
              sur le bien-être
            
          
        
      

      Certains se considèrent comme très heureux, tandis que
d’autres affirment être malheureux. Il semble que le bonheur
soit variable selon les points de vue comme selon les
circonstances.

      Répondez à la question suivante :

      Tout compte fait, comment considérez-vous votre situation
actuelle ? Diriez-vous que vous êtes très heureux, assez
heureux, pas heureux ?

      Si vous vous considérez comme pas très heureux, ne
désespérez pas ! Ce chapitre est fait pour vous aider à
travailler en vue d’améliorer votre bien-être. Vous pouvez
commencer tout de suite à tirer parti de plusieurs méthodes
validées par les scientifiques.

      [image: ]Pour travailler sur votre idée du bonheur, vous pouvez
recourir à cet exercice qui consiste à compléter des phrases.
Trouvez rapidement cinq ou six réponses différentes pour
compléter les phrases suivantes, sans trop vous creuser les
méninges :

      Ce qui me rend vraiment heureux, c’est…

Pour progresser de 5 % dans l’attention consciente, je dois…

Pour que mon bonheur augmente de 5 %, je dois…


      Gardez vos réponses à portée de main. Pratiquez cet exercice
tous les jours pendant plusieurs semaines, et voyez quel genre
de réponse il vous inspire. Dans certains cas, vous devrez
peut-être agir en conséquence, mais en devenant conscient
de vos réponses, vous progresserez déjà naturellement vers
davantage de bonheur.

      
        
          
            
              Remettre en question ses idées reçues 
            
          
        
        
          
            
              concernant le bonheur
            
          
        
      

      L’idée reçue la plus courante à propos de bonheur est que
le plaisir c’est le bonheur. On croit qu’en éprouvant le plus
souvent possible des sensations positives et le moins souvent
possible des sensations négatives, on peut vivre heureux. Il
s’avère que ce n’est là qu’une vision très lacunaire de ce que
sont les choses. Des études scientifiques montrent que le
plaisir seul n’accroît absolument pas la satisfaction dans la
vie. Il n’y a pas de mal à séjourner dans un hôtel de luxe ni à se
régaler de son mets préféré, mais tout cela ne peut engendrer
qu’un bien-être passager.

      Beaucoup de gens croient aussi que c’est l’argent qui fait le
bonheur. La relation entre bonheur et argent est vraiment
intéressante, car notre société est centrée sur l’accumulation
d’argent comme moyen de procurer davantage de bonheur. Une
expérience a consisté à comparer le bonheur des principaux
gagnants à la loterie au bonheur de personnes qui étaient
paralysées à la suite d’un accident. Quelle comparaison ! On

      a pu constater que les gagnants de la loterie avaient retrouvé
leur niveau de bonheur initial au bout de deux ans, et qu’il en
était de même des victimes d’accident paralysées. N’est-ce
pas surprenant ? Que vous deveniez paralytique ou que vous
gagniez à la loterie, votre niveau de bonheur restera équivalent à
long terme. Moi, cela me semble incroyable !

      [image: ]Imaginez que vous ayez la possibilité de vendre votre bonheur,
et que, par la suite, vous ne puissiez plus être à nouveau
heureux. Votre bonheur ne serait plus là. Combien le vendriez-vous ? Mille euros ? La plupart des gens répondraient par la
négative. Cinquante mille euros ? Ici, certains commencent
à réfléchir, mais la réponse est généralement non. Et si l’on
vous proposait un million d’euros en billets de cinquante, en
échange de votre bonheur ? Songez-y un moment. Un million.
Le vendriez-vous ? Avec un million d’euros, vous pourriez faire
beaucoup de choses, mais sans que cela ne vous apporte le
moindre bonheur. Et si l’on vous proposait un milliard ?

      Je trouve ce dilemme intéressant, car il vous fait vraiment
réfléchir à la valeur que vous attribuez au bonheur. Pourtant,
à court terme, vous êtes très enclin à vendre votre bonheur.
Vous le vendez quand vous ne trouvez pas de place pour garer
votre voiture, quand votre conjoint vous énerve, ou quand un
patron exigeant vous malmène. Nous avons vite fait d’oublier
combien notre bonheur est précieux. Peut-être n’a-t-il pas de
prix ?

      [image: ]Dans son livre Plaidoyer pour le bonheur, le moine bouddhiste
Matthieu Ricard affirme que le bien-être est un sentiment
profond de sérénité qui sous-tend et imprègne tous les états
émotionnels, la joie comme la tristesse. Cette façon d’être,
autrement dit ce bien-être, se cultive par un « entraînement
mental » (la méditation). Cet entraînement mental consiste
à prendre conscience des émotions destructrices que sont,
par exemple, la jalousie et la colère, et plutôt que d’y réagir,
ce qui ne ferait que renforcer un processus auto-entretenu, à
regarder ces émotions prendre forme dans votre esprit sans
porter de jugement. Ces sentiments négatifs qui grandissent
en vous, quand vous les observez en vous abstenant d’agir
et de réagir, s’estompent naturellement, tôt ou tard. Il ne
s’agit pas de passer la journée entière à essayer d’arborer un
sourire forcé (encore que cela ne puisse vous faire que du
bien), mais de considérer vos différents états émotionnels
comme des opportunités de mieux comprendre ce qui se
passe et d’établir entre eux un équilibre émotionnel. Vous ne
les repoussez pas, vous ne les retenez pas non plus : vous les
observez simplement en temps réel, en toute sérénité.

      
        
          
            
              Associer l’attention consciente 
            
          
        
        
          
            
              à la psychologie positive
            
          
        
      

      La psychologie positive est la science du bien-être : elle
s’occupe de la valorisation des points forts des individus,
de l’amélioration de la qualité de vie et de la promotion
d’organisations saines. La méditation de pleine conscience
est un des instruments les plus efficaces de la psychologie
positive, sachant que les faits démontrent l’existence d’un lien
entre la pratique de la méditation de pleine conscience et le
niveau de bien-être des gens.

      La psychologie traditionnelle étudie les problèmes des
individus. Les psychologues se sont longtemps intéressés
à des pathologies comme la dépression, l’anxiété, la
schizophrénie et la psychose. Ce n’est certainement pas
une mauvaise chose, et c’est parce qu’elles ont été ainsi
étudiées qu’un certain nombre de maladies mentales peuvent
maintenant être soignées. Grâce à des traitements et à des
médicaments, la psychologie a aidé les gens à lutter contre
la dépression. Le problème est que dans leur empressement
à soulager ceux qui souffraient, les psychologues ont omis
de chercher comment on pouvait rendre plus heureux les
êtres humains normaux. Les psychologues peuvent donc faire
passer un individu d’une situation critique à une situation
neutre, mais ils n’ont pas étudié la façon de le faire passer
d’une situation neutre à une situation heureuse. Pourtant, les
électriciens savent bien qu’avec seulement le neutre, il n’y a
pas beaucoup de courant !

      La psychologie positive s’occupe de faire progresser les gens
vers le bien-être.

      Ma recette du bonheur

Pour ma part, j’ai pu accroître mon
bien-être en suivant la « recette »
suivante :

[image: ]Une pratique quotidienne de la
méditation de pleine conscience
et de l’attention consciente dans
ce que je fais.

[image: ]Une attitude de gratitude pour ce
que j’ai.

[image: ]Valoriser les relations sociales et
pardonner quand quelque chose
ne va pas.

[image: ]Lâcher prise sur tout ce que je
ne contrôle pas et accepter la vie
comme elle est dans le moment
présent.

[image: ]Avoir dans ma vie des objectifs
significatifs qui soient cohérents
avec ce que je crois être important et trouver mon plaisir dans le
chemin pour les atteindre, plutôt
que d’avoir la pensée fixée sur
les résultats.

[image: ]Voir les choses sous un angle
positif.

[image: ]Cultiver une attitude insouciante
– quitte à piquer un fou rire de
temps à autre !

[image: ]Travailler dans le souci du service
à la collectivité.



Bien évidemment, je ne suis pas parfait. J’ai de bons et de mauvais jours.
Néanmoins, j’ai toujours la méditation de pleine conscience pour accéder à mes ressources intérieures
profondes qui me guérissent et me
procurent bien-être et paix. Trouvez
votre propre recette du bonheur,
et écrivez-la. De quels ingrédients
avez-vous besoin ?


      
        
          
            
              Comprendre les trois chemins 
            
          
        
        
          
            
              du bonheur
            
          
        
      

      En psychologie positive, on distingue trois chemins différents
vers le bonheur. Vous pouvez passer à tout moment de l’un à
l’autre.

      
        
          
            Le plaisir
          
        
      

      Maximiser le plaisir engendre une sensation de bonheur.
Déguster votre chocolat préféré, aller voir un film et faire les
magasins sont autant d’exemples de recherche du plaisir.
Ces expériences vous rendent temporairement heureux, mais
lorsque vous les répétez, elles cessent d’être agréables. Par
exemple, on se régale en mangeant une barre chocolatée, mais
certainement pas en en mangeant cent !

      
        
          
            L’engagement ou le « flow »
          
        
      

      Quand vous êtes en état de « flow », vous ne faites plus qu’un
avec ce que vous faites et vous y accordez 100 % de votre
attention, que la chose soit agréable ou non. En général,
le flow suppose un certain effort de votre part. Il faut que
l’activité en question soit juste assez difficile pour que vous
ayez besoin d’y porter votre attention sans vous crisper. Pour
une description complète du flow, voir le chapitre 4.

      [image: ]Vous pouvez cultiver l’engagement dans tout ce que vous
faites, si vous y portez toute votre attention. C’est précisément
l’objet de la méditation de pleine conscience, qui consiste à
cultiver une attention consciente dans l’instant présent, dans
la détente et dans le calme, appliquée à l’activité du moment,
quelle qu’elle soit, chaque fois qu’on y pense. Même faire la
vaisselle ou promener son chien sont autant d’occasions de
vivre le moment présent dans un état de flow, une condition
de bien-être. Accordez 100 % de votre attention à tout ce que
vous faites, chaque fois que vous y pensez.

      
        
          
            Le sens que l’on donne à sa vie
          
        
      

      Pour mener une vie intéressante, vous devez connaître vos
propres points forts et les mettre au service d’une cause
plus large que vous-même. Nous vivons dans une société
individualiste où le mot « service » n’évoque généralement pas
ce qui est attractif. Pourtant, aider les autres est la condition
essentielle pour vivre heureux. Ne vous inquiétez pas, vous
n’êtes pas obligé de changer de travail pour cela. Il vous faut
seulement procéder à un véritable changement d’attitude.
Certes, si vous êtes avocat et si votre principal objectif est de
gagner autant d’argent que possible, cela ne peut que limiter
considérablement la possibilité pour vous de vivre une vie
saine et heureuse. Cependant, avec la bonne motivation, ce
même travail pourrait vous apporter bien plus. La recherche
de la justice, le souci d’égalité, le désir profond d’aider les
autres, voilà autant d’éléments qui pourraient donner à votre
carrière bien plus de sens et d’intérêt. Vous pourriez aussi
vous lancer dans le travail bénévole, ou rejoindre un groupe
spirituel ou religieux. Faire preuve de bonté chaque fois que
possible suffit à enrichir votre vie.

      
        
          
            Valoriser ses points forts
          
        
      

      Les spécialistes en psychologie positive ont analysé en
profondeur un ensemble de forces de caractère, ou points
forts, et ont constaté que 24 de ces forces avaient une valeur
universelle. Quand vous découvrez vos points forts et quand
vous les valorisez dans votre vie privée et professionnelle,
vous atteignez un état de plus grand bien-être, car vous faites
quelque chose que vous savez bien faire et que vous aimez
beaucoup faire.

      Le tableau 10-1 présente ces 24 forces de caractère classées
dans six catégories. Passez cette liste en revue et réfléchissez
à ce que vous pourriez considérer comme vos cinq principales
vertus ou forces de caractère.

      Tableau 10-1 : Les 24 forces de caractère fondamentales

	Sagesse 
	Courage 
	Amour 
	Justice 
	Tempérance 
	Transcendance 

	Créativité 
	Bravoure 
	Intimité 
	Responsabilité 
	Indulgence 
	Reconnaissance 

	Jugement 
	Persévérance 
	Bonté 
	Honnêteté 
	Contrôle de soi 
	Gratitude 

	Curiosité 
	Intégrité 
	Sociabilité 
	Leadership 
	Humilité 
	Optimisme 

	Amour de la connaissance 
	Enthousiasme 
	Circonspection 
	Sens de l’humour 
	Sens de la mesure 
	Spiritualité 




      L’intérêt d’étudier vos propres forces de caractère, c’est
surtout d’en découvrir une que vous possédez sans jamais
en avoir eu conscience. Pour ma part, je me suis ainsi rendu
compte qu’une de mes grandes forces était ma bonté. Je ne
l’avais jamais envisagée comme une force, mais c’en est une,
et être bon envers autrui me rend heureux. Vous aussi, vous
pouvez révéler vos forces ignorées et en tirer parti.

      Liez vos forces de caractère à votre pratique de la méditation
de pleine conscience en devenant plus conscient des moments
où vous exploitez ou n’exploitez pas ces forces. Remarquez
aussi l’effet de la méditation de pleine conscience sur vos
principales forces : vous vous apercevrez, par exemple, que
vous devenez meilleur dans la direction des équipes lorsque
vous développez votre confiance en vous, ou que vous
devenez plus curieux de façon générale.

      Supposons, par exemple, qu’une de vos forces ignorées
soit l’amour de la connaissance, mais que votre travail soit
ennuyeux, répétitif et rébarbatif. Comment allez-vous tirer
parti de votre amour de la connaissance ? Vous allez suivre
des cours du soir, préparer un diplôme ou vous réserver du
temps pour lire davantage. Ou bien, vous pouvez intégrer cette
force, de façon consciente, à votre façon de travailler. Prenez
conscience de chacune de vos tâches et réfléchissez à ce qui
rend chaque tâche ennuyeuse. Observez vos collègues de
travail, et découvrez quelles attitudes leur permettent d’avoir
un point de vue différent. Découvrez chaque jour quelque
chose de nouveau dans votre travail ; ou bien, cherchez
comment changer pour suivre une voie professionnelle qui
vous conviendrait mieux. Ainsi, vous vous servirez déjà de vos
forces de caractère et vous vous sentirez chaque jour un peu
mieux.

      Pour être plus heureux dans votre quotidien au travail,
essayez ceci :

      
        [image: ]Exploitez vos principales forces dans votre vie
quotidienne, partout où vous le pourrez et avec une
attention consciente.

[image: ]Appréciez le moment présent en faisant abstraction des
buts et des résultats.


      

      Voir le côté amusant de la vie

Il se trouve qu’une de mes cinq plus
grandes forces de caractère est mon
sens de l’humour. Que l’on ne s’y
trompe pas, cela ne signifie pas que
je vais bientôt me faire un nom dans
le monde du spectacle. Cela signifie
que j’aime bien rire et faire rire les
autres. Je n’avais jamais pensé que
c’était une ressource importante,
jusqu’à ce que je découvre le score
élevé que j’obtenais pour ce trait de
caractère dans le test que j’ai fait
sur Internet. À présent, je sais combien j’apprécie d’être en compagnie
d’amis ou de collègues qui aiment
voir le côté amusant de la vie. Je
me sers aussi de cette force pour
voir les choses avec détachement
quand elles ne vont pas comme je
le voulais, et je m’autorise à faire le
pitre de temps à autre. La méditation
de pleine conscience est une activité
importante, mais en la prenant trop
au sérieux, vous passeriez à côté
d’une attitude primordiale. Découvrir
vos propres forces de caractère
essentielles vous permet de consacrer davantage de temps à les cultiver avec une attention consciente.
Quand j’interviens auprès de mes
clients pour les aider à vivre une
vie enrichissante, il m’arrive de
leur recommander d’identifier leurs
forces de caractère.


      
        
          
            Tenir un journal de gratitude
          
        
      

      Le cerveau humain est conçu de telle sorte qu’il se souvient
des échecs plutôt que de ce qui s’est bien passé. Il s’agit
d’un mécanisme de survie qui vous évite de refaire encore et
toujours les mêmes erreurs, des erreurs qui pourraient vous
être fatales si vous viviez dans la jungle et si vous ne deviez
jamais oublier d’éviter les tigres. Cependant, si vous ne vivez
pas dans la jungle, le fait de toujours centrer votre attention
sur les aspects négatifs vous pose un problème. L’antidote
contre cette tendance du cerveau humain est la gratitude, et
il s’avère que la gratitude est une solution très efficace.

      Le journal de gratitude est un moyen simple et efficace
d’accroître son bien-être. Il s’agit simplement de noter
chaque jour ce qui, dans votre vie, a de quoi vous inspirer
de la gratitude. Des études montrent que lorsque les gens
réfléchissent à la fin de la journée à ce qui leur inspire de
la gratitude, ils éprouvent davantage de gratitude et sont
significativement plus heureux. Ça marche !

      [image: ]Voici comment tenir un journal de gratitude :

      
        1. Procurez-vous un cahier dans lequel vous pourrez inscrire
tous les jours quelques notes. Il suffit qu’il y ait assez
d’espace pour y écrire chaque jour trois phrases.

2. Chaque soir, avant d’aller vous coucher, écrivez trois
choses qui vous inspirent de la gratitude. Tâchez de varier
votre choix d’un jour à l’autre, plutôt que de mentionner
chaque soir votre chat, votre appartement et votre voiture –
sauf si cela correspond vraiment à ce que vous ressentez, au
fond de vous-même. Vous n’avez pas besoin d’aller chercher
des exemples impressionnants : n’importe quelle petite
chose peut faire l’affaire, même si le sentiment de gratitude
qu’elle vous inspire n’est que très léger. Ce peut être le fait
d’avoir un partenaire, d’aimer discuter avec vos collègues,
de pouvoir vous détendre sur le chemin du retour ou d’avoir
un toit. Vous faites ainsi travailler votre « muscle » de la
gratitude. Plus vous pratiquerez cet exercice, mieux vous le
réussirez.

3. Remarquez l’effet de votre journal de gratitude sur la
qualité et sur la quantité de votre sommeil, et sur la
manière dont vous vivez votre quotidien en général. Être
à l’écoute de ce que vous ressentez et observer l’effet de
cet exercice vous permet de mieux l’adapter à votre profit.
Remarquer les avantages de la gratitude vous permet aussi
d’être plus motivé.

4. Continuez à pratiquer régulièrement si vous trouvez cela
profitable. Au bout d’un moment, la gratitude deviendra
pour vous une habitude agréable.


      

      En pratiquant la méditation de pleine conscience, vous
vous rendrez naturellement compte que vous éprouvez de
la gratitude pour les choses les plus simples de l’existence
et que vous n’en êtes que plus heureux. La tenue d’un
journal de gratitude est un très bon complément à votre
méditation quotidienne (pour un programme quotidien, voir le
chapitre 7). Ce sont deux moyens éprouvés d’accroître votre
bien-être et de devenir bientôt capable de mieux gérer vos
émotions. Vous pouvez même tenir ce journal conjointement
avec la personne que vous aimez, afin d’intensifier votre
relation.

      [image: ]La visite de gratitude est une expérience très prisée des
spécialistes de la psychologie positive, compte tenu de
sa grande efficacité. Pensez à quelqu’un à l’origine d’un
changement important dans votre vie, et que vous n’avez
jamais remercié comme vous auriez dû le faire. Écrivez-lui une
lettre pour lui exprimer votre gratitude. Si vous le pouvez,
arrangez-vous pour lui rendre visite et pour lui lire votre
lettre. Même si c’est au bout de trois mois, les personnes qui
expriment leur gratitude de cette manière se sentent ainsi
plus heureuses et moins déprimées. Ajoutez à cet exercice
la méditation de pleine conscience, simplement en étant
conscient des pensées et des sentiments que cet exercice
éveille en vous. Voyez ce qui se passe alors.

      
        
          
            Savourer le moment
          
        
      

      Savourer le moment signifie être conscient du plaisir du
moment présent en y consacrant délibérément son attention.
Voici des conseils pour cultiver cette faculté :

      
        [image: ]Pratiquer l’attention consciente. Être bien conscient de
ce que vous faites à l’instant même est le seul moyen de
savourer le moment présent. Si votre esprit et votre cœur
sont en deux endroits différents, vous ne pouvez pas
vivre avec bonheur le moment présent, apprécier la brise
qui souffle dans les arbres ou la fleur qui est au bord du
chemin. La plupart des exercices proposés dans ce livre
vous permettent de développer votre « muscle » interne
de l’attention consciente.

[image: ]Partager. Il s’avère qu’exprimer votre plaisir à votre
entourage est un très bon moyen de savourer le moment
présent. Si vous remarquez un beau coucher de soleil ou
un beau ciel, partagez votre plaisir avec les personnes
qui vous entourent. En révélant à quelqu’un le plaisir que
ce spectacle vous procure, vous suscitez une sensation
positive en lui comme en vous-même. Toutefois, ne
manquez pas, au préalable, de bien contempler ce
spectacle : parfois, on a vite fait de converser et de
passer à côté de la beauté de l’instant.

[image: ]Rechercher de nouvelles expériences. Variez vos
expériences agréables, plutôt que de répéter les mêmes
encore et encore : vous n’en serez que plus heureux. Si
vous aimez les glaces, mangez-en une de temps à autre,
et avec une attention consciente, au lieu d’en manger par
grandes quantités. Je le sais, c’est plus facile à dire qu’à
faire !


      

      Peindre joyeusement

L’année dernière, j’avais décidé de
repeindre les murs de ma salle de
séjour. Vous pensez peut-être que
c’est une tâche ennuyeuse et peu
intéressante, si ce n’est qu’elle vous
permet de disposer d’une pièce
repeinte, mais vous pouvez aussi
y voir une merveilleuse chance
de porter 100 % de votre attention
consciente sur ce que vous faites
dans le moment présent. Je m’étais
donc mis à sentir les poils du pinceau
au moment où je trempais celui-ci
dans une peinture épaisse, puis à
me relier à mes sensations dans mon
bras pendant que je le déplaçais le
long du bord, et j’avais pris plaisir
à voir la couleur passer comme par
magie du pinceau à la surface du
mur. J’avais adopté un rythme tranquille, et ce faisant, j’avais progressivement perdu la sensation habituelle
de mon moi pour ne plus faire qu’un
avec la peinture. Une fois le travail
terminé, je m’étais senti redynamisé
et revigoré. J’avais eu la chance de
pouvoir me retrouver dans un état
de flow, autrement dit, d’attention
consciente.


      
        
          
            
              Servir autrui avec une attention 
            
          
        
        
          
            
              consciente
            
          
        
      

      Parmi les trois moyens d’atteindre la satisfaction dans la vie
(le plaisir, l’engagement et le sens donné à son existence),
l’engagement et le sens sont de loin les plus efficaces, et sur
les deux, c’est le sens donné à sa propre existence qui produit le
plus d’effet.

      Pour donner plus de sens à votre existence, vous entreprenez
quelque chose qui dépasse votre propre personne. Vous
agissez pour les autres, autrement dit, vous servez autrui.
Vivre une vie enrichissante, c’est œuvrer à satisfaire un besoin
grâce aux ressources et aux vertus qui vous sont propres.
En servant un besoin plus grand que le vôtre, vous créez
une situation gagnant-gagnant : les gens que vous aidez s’en
portent mieux, et cela vous fait du bien de les aider.

      [image: ]Ne s’occuper que de son propre bonheur, c’est voué à
l’échec. Imaginez que vous prépariez un repas pour ensuite le
consommer vous-même sous les yeux des autres membres de
votre maisonnée, qui resteraient littéralement sur leur faim.
Où serait le plaisir ? Le repas serait peut-être bon, mais en
manquant de le partager, vous passeriez à côté d’une chose
réellement importante. Il en est de même du bonheur. Si vous
pratiquez la méditation de pleine conscience pour votre
propre bonheur uniquement, l’impact de votre méditation
restera limité. Élargissez votre vision, et étendez votre
attention consciente au bénéfice de tous. Ce sera bien plus
satisfaisant pour vous. À chaque fois, avant votre méditation,
pensez à l’effet positif que votre attention consciente exerce
aussi bien sur vous-même que sur votre entourage, ce qui
contribue en fin de compte à rendre le monde meilleur (pour
un exercice de méditation metta suscitant des sentiments
bienveillant chez vous et chez les autres, voir le chapitre 5).

      Tester le bonheur égoïste et le bonheur altruiste

Dans les cours de psychologie positive, on demande parfois aux étudiants de faire quelque chose pour
leur propre bonheur, puis de faire
quelque chose pour rendre quelqu’un
d’autre plus heureux. Les étudiants
qui ont fait quelque chose pour leur
propre plaisir, comme regarder un
film, dîner dans un restaurant ou
surfer sur Internet, ont trouvé que
ce bonheur qu’ils se donnaient était
de courte durée et manquait de
profondeur. Ils devaient ensuite faire
quelque chose pour le bonheur d’un
tiers, comme par exemple masser
leur partenaire amoureux ou complimenter un ami. Dans tous les cas,
les étudiants ont trouvé que donner du bonheur à autrui était bien
plus enrichissant et plus gratifiant,
et que le bien-être qu’ils en tiraient
eux-mêmes était bien plus durable.
Pourquoi ne pas essayer cela vous
aussi, dès aujourd’hui ?


      
        
          
            
              Susciter des émotions positives 
            
          
        
        
          
            
              par l’attention consciente
            
          
        
      

      La méditation de pleine conscience consiste à accorder à
votre expérience de chaque instant, quelle qu’elle soit, une
attention consciente dans un esprit de chaleur, de bonté,
de bienveillance et d’acceptation. C’est pourquoi, à long
terme, toute pratique de la méditation de pleine conscience
développe votre capacité de susciter un sentiment positif
à l’égard de votre expérience intérieure (vos pensées, vos
émotions) et extérieure (vos interactions avec le monde). Pour
aller plus loin, faites les exercices de cette section.

      [image: ]La méditation de pleine conscience, c’est comme la
gymnastique : l’expérience peut être pénible au début,
mais une pratique régulière vous permet de progresser à
chaque fois. Comme ce progrès est lent et continu, vous ne
remarquerez peut-être aucun changement au début, mais ayez
confiance et jouez le jeu. Persévérez dans cette gymnastique
du cerveau !

      
        
          
            Respirer et sourire
          
        
      

      Des études scientifiques ont montré l’existence d’un lien
entre les muscles sollicités quand vous souriez et votre
humeur. Vous souriez quand vous vous sentez bien, mais il est
intéressant de savoir que le simple fait de sourire vous permet
de vous sentir bien. Cela fonctionne dans les deux sens.

      Vous pouvez faire le test vous-même. Souriez maintenant, tout
en ayant une pensée négative. Le pouvez-vous ? Il me semble
que sourire exerce un impact positif sur l’humeur d’autrui.

      Le sourire est contagieux, ne l’avez-vous pas remarqué ?
Quand on voit quelqu’un sourire, on ne peut s’empêcher de
l’imiter. Le sourire fait aussi diminuer le stress : en prenant
volontairement conscience de votre respiration et en souriant,
vous agissez à l’encontre du mécanisme automatique de
défense de votre corps, si bien qu’un état plus calme et plus
paisible vous gagne.

      Thich Nhat Hanh, professeur de méditation de réputation
internationale, a consacré sa vie à la pratique de la méditation
de pleine conscience. Il nous recommande notamment de
respirer et de sourire. Il nous propose la méditation suivante.

      « Récitez ces lignes tout en inspirant et en expirant :

      
        En inspirant, je calme mon corps et mon esprit.
      

      
        En expirant, je souris.
      

      
        Vivant dans le moment présent,
      

      
        Je sais que c’est le seul moment. »
      

      Il poursuit :

      « “En inspirant, je calme mon corps et mon esprit”, cette
phrase est comme un verre d’eau fraîche : vous sentez le
froid, la fraîcheur se diffuse dans votre corps. Quand j’inspire
tout en me récitant cette phrase, je sens vraiment que ma
respiration calme mon corps et mon esprit.

      “En expirant, je souris.” Vous savez l’effet d’un sourire. Un
sourire vous permet de détendre des centaines de muscles du
visage et de relaxer votre système nerveux. Un sourire vous
rend maître de vous-même […] quand vous souriez, vous
réalisez que le sourire est une merveille. »

      [image: ]Souriez, surtout si vous n’en avez pas envie ou si cela ne vous
semble pas naturel. Même si vous ne le ressentez pas bien,
votre sourire aura un impact. Plantez les graines du bonheur.
Il est certain qu’avec le temps, ces graines germeront.

      La méditation de pleine conscience accroît le bonheur,
en voici la preuve

Jon Kabat-Zinn, de la faculté
de médecine de l’université du
Massachusetts, Richard Davidson,
professeur de psychologie et de psychiatrie à l’université du Wisconsin
à Madison, et leurs collègues ont
prouvé que la méditation de pleine
conscience augmentait le bonheur
des gens.

Ces chercheurs ont réparti en deux
groupes, de façon aléatoire, les
salariés d’une société spécialisée
dans les biotechnologies. Durant
huit semaines, les membres du premier groupe ont suivi un cours de
Réduction du stress basée sur la
pleine conscience (Mindfulness
Based Stress Reduction, ou MBSR).
Les membres du second groupe n’ont
pas suivi de cours. Chez les uns et les
autres, on a mesuré l’activité électrique du cerveau au début et à la fin
de cette période.

Au bout des huit semaines, l’activation au niveau du cortex préfrontal
était plus forte chez les membres
du premier groupe que chez les
membres du groupe témoin. Il s’agit
de la région du cerveau associée
aux émotions positives, au bien-être
et à l’acceptation de l’expérience.
Normalement, les individus chez
qui le cortex préfrontal gauche est
activé se considèrent comme intéressés, excités, forts, actifs, alertes
et enthousiastes. Par comparaison,
ceux chez qui le cortex préfrontal droit est activé se considèrent
comme inquiets, nerveux, effrayés,
mal à l’aise et stressés.

Cette expérience a montré que huit
semaines d’apprentissage de la
méditation de pleine conscience
dans un environnement professionnel agité suffisaient à produire un
effet positif sur le bien-être. D’autres
études portant sur des individus
ayant plus d’expérience de la méditation indiquent que ces changements dans le cerveau deviennent
une caractéristique permanente,
ce qui expliquerait ce doux sourire
qu’arborent les adeptes de la méditation expérimentés.


      
        
          
            Libérer sa créativité
          
        
      

      Qu’est-ce que la créativité ? D’où vient-elle ? Comment devenir
plus heureux et plus créatif ? Ce sont là de bonnes questions !
La créativité est un profond mystère. Si la créativité était un
processus mécanique par lequel vous feriez ceci ou cela, elle
n’aurait pas ce qui la rend unique.

      Ainsi, par exemple, je me montre créatif en rédigeant ce livre.
J’écris simplement à l’ordinateur ce qui me vient à l’esprit.
J’ignore d’où viennent mes pensées : apparemment, elles
émergent dans ma conscience et s’évanouissent ensuite, de
la même mystérieuse manière. La créativité est un processus
magique et magnifique qui semble faire naturellement partie
de l’univers. En utilisant des méthodes pour calmer votre
esprit, vous permettez à un processus créatif de se dérouler
de façon naturelle, et cela vous rend plus heureux.

      
        
          
            Découvrir ce qu’est la créativité
          
        
      

      Le jeu est un aspect important de la créativité. Si vous êtes
disposé à vous amuser, vous serez sûrement créatif. Quand
vous jouez, vous sollicitez la moitié la plus créative de
votre cerveau. Vous laissez de côté les règles habituelles de
comportement. En s’en tenant aux règles normales, il n’est pas
possible de créer quelque chose de nouveau. La nouveauté
résulte d’un changement dans notre façon de voir les choses.

      Supposons, par exemple, que vous cherchiez à faire autre
chose que d’habitude ce week-end, avec votre famille. Voici un
moyen de stimuler votre créativité :

      
        1. Mettez par écrit ce que vous voulez obtenir. Dans notre
exemple, vous cherchez une escapade distrayante pour
passer un bon week-end avec votre famille et bien vous
amuser ensemble.

2. Mettez ce problème de côté. Ralentissez votre activité
mentale et portez toute votre attention sur votre respiration
pendant cinq minutes au moins.

3. Notez plusieurs choses que vous avez déjà faites pendant
les week-ends pour vous distraire et vous amuser : rendre
visite à votre sœur, aller à la plage la plus proche de chez
vous, passer le week-end chez des amis qui ont une grande
maison, visiter des musées, participer à une journée
multisports, etc.

4. Changez de point de vue. Imaginez que vous soyez très
riche, ou que vous n’ayez pas d’enfants, ou bien encore, que
vous viviez dans une forêt. Que feriez-vous ? Par exemple, si
vous étiez richissime, vous pourriez prendre l’avion chaque
fin de semaine ; si vous n’aviez pas d’enfants, vous pourriez
aller passer quelque part un week-end en amoureux avec
votre épouse ; si vous viviez dans une forêt, vous pourriez
vous construire une maison en rondins.

5. Cherchez quelles idées vous pourriez tirer de ce qui
précède. Vous pourriez, par exemple, vous rendre en train
ou en avion et réserver un hôtel à un prix relativement
abordable dans une capitale ou une grande ville que vous ne
connaissez pas encore. Vous pourriez vous faire inviter à la
campagne par des amis qui ont une maison, ou trouver un
hôtel avec un mini-club où l’on s’occuperait de vos enfants
pendant que vous profiteriez au maximum de votre temps
libre avec votre conjoint.


      

      Pour pouvoir être vraiment créatif, vous devez calmer
complètement votre esprit. De nombreuses études montrent
qu’un esprit calme et détendu est bien plus créatif qu’un
esprit anxieux et stressé. Quand vous êtes calme, vous n’êtes
plus assailli par des pensées. Il reste donc de l’espace pour
permettre à votre créativité de faire surface. La recherche de
la créativité est un peu comme la recherche d’un trésor au
fond d’un lac. Quand l’eau est trouble ou agitée, on ne peut
rien apercevoir. Au contraire, quand le lac est clair et calme,
on peut facilement voir le fond. La méditation de pleine
conscience donne à votre esprit la possibilité de se calmer,
en même temps qu’elle vous permet d’élever votre niveau de
conscience. Vous ne forcez rien, vous créez simplement les
bonnes conditions pour que le calme s’installe dans votre
esprit.

      Il me vient souvent de nouvelles idées quand je pratique la
méditation de pleine conscience informelle. C’est par exemple
quand je me promène dans un parc, quand j’observe les arbres
ou quand j’admire un beau ciel bleu qu’une nouvelle idée se
forme dans ma tête. J’ai pris l’habitude d’avoir sur moi un petit
calepin sur lequel je peux noter les idées qui me viennent.
Cependant, je ne fais pas cela pendant ma méditation formelle,
car ce serait une distraction. Je n’essaye pas d’avoir des idées,
et je ne force pas les idées à venir.

      [image: ]Gardez votre esprit concentré sur le moment présent, et des
idées vous viendront naturellement. Imaginez que vous vouliez
vous rappeler où vous avez laissé vos clés. Vous aurez beau
redoubler d’efforts de mémoire, vous ne vous en rappellerez
pas. Vous allez ensuite cesser d’y penser, et clac, cela va vous
revenir.

      Observez la figure 10-1.

      
        
          [image: ]
        

        Figure 10-1 :
Illusion
d’optique.

      

      Si vous n’aviez encore jamais vu cette illusion d’optique,
vous voyez sans doute un ensemble de taches disposées
de façon aléatoire. Maintenant, essayez de sentir votre
respiration, prenez conscience pendant un moment des
sentiments et des sensations qui vous parcourent, puis
regardez à nouveau l’image en étant plus détendu. Du mieux
que vous le pourrez, évacuez vos frustrations et votre désir
d’« y arriver ». Consacrez à cela plusieurs minutes. Regardez
l’image simplement comme elle est. N’a-t-elle pas changé ?
Pouvez-vous la voir sous un autre angle ? Soyez patient. Je
vais vous dire maintenant ce qu’elle représente, êtes-vous
prêt ? C’est… un dalmatien. Si vous ne voyez toujours pas un
chien, que pouvez-vous faire ? Vous pouvez poser la question
à un proche, y revenir plus tard, ou regarder l’image sous des
angles différents : en d’autres termes, chercher différentes
idées créatives. Comprenez-vous que la frustration, même si
elle est une réaction naturelle, ne vous aide pas ?

      Cet exemple montre comment la même chose (cette image)
peut être vue de deux façons différentes. Ici, on peut voir soit
une dispersion de taches aléatoire, soit l’image tout à fait
claire d’un chien. C’est nous qui créons notre réalité. Par le
lâcher-prise et par une observation soutenue, d’autres réalités
peuvent apparaître. Il est intéressant de remarquer qu’une fois
qu’on a vu ce qu’il fallait voir, on ne peut plus l’oublier ! Il se
peut que la même chose vous arrive face à d’autres difficultés :
vous voyez toujours le même problème au lieu d’envisager des
approches nouvelles et innovantes pour trouver une solution.
Laissez de côté la réponse évidente. Allez faire un tour,
méditez, faites autre chose, et revenez plus tard avec un esprit
ressourcé : vous serez ainsi plus créatif et plus heureux.

      
        
          
            Créer les conditions de l’originalité
          
        
      

      Voici quelques conseils pour créer les conditions favorables à
l’essor d’une idée originale :

      
        1. Dans la mesure du possible, éliminez toutes les
distractions potentielles. Cela vous aidera à calmer un peu
votre esprit et à rendre plus probable l’avènement d’une
pensée créative.

2. Trouvez un lieu dans lequel vous serez suffisamment au
chaud et à l’aise, et si vous le pouvez, desserrez ou dégrafez
tout vêtement serré. Quand le corps est content, l’esprit est
content aussi, et un esprit content est un esprit créatif.

3. Du mieux que vous le pourrez, prenez conscience
de chacune de vos inspirations et de vos expirations.
L’attention consciente portée sur sa propre respiration est
un bon moyen de se recentrer rapidement et de revenir dans
l’ici et maintenant.

4. Prenez conscience de vos pensées qui vous viennent
et passent, comme des nuages dans le ciel. À partir du
moment où vous voyez vos pensées comme des nuages,
vous cessez de vous y accrocher et vous laissez repartir les
anciennes idées pour laisser la place aux nouvelles.


      

      Moments de génie

Ce que l’on peut considérer comme
l’une des plus grandes pensées
scientifiques créatives depuis un
siècle n’a pas jailli dans un amphithéâtre, ni au cours d’un séminaire
réunissant les plus grands savants.
Cette pensée est venue à l’esprit
curieux et ouvert d’un adolescent,
alors qu’il était très détendu. En effet,
Einstein a connu son plus grand
moment de génie à l’âge de 16 ans,
alors qu’il flânait en rêvant à quoi
pourrait ressembler le fait de chevaucher un rayon de lumière : c’est ce
qui l’a conduit à élaborer sa fameuse
théorie de la relativité. Einstein avait
laissé son esprit vagabonder, mais
en restant conscient des pensées et
des idées qui lui venaient, un état
d’esprit que j’appellerais la « pleine
conscience de la pensée ».

Un inventeur doit rester attentif à
tous les problèmes du quotidien pour
lesquels une invention serait utile.
James Dyson était en train de passer l’aspirateur chez lui quand il s’est
rendu compte que même les aspirateurs haut de gamme perdaient

de leur puissance en se remplissant
de poussière et s’engorgeaient. Il
porta son attention consciente sur
ce problème, puis il élabora plus de
5 000 prototypes différents avant de
mettre au point son fameux aspirateur sans sac.

Un autre inventeur, Georges de
Mestral, personnifie l’attitude de
curiosité consciente. Un jour, rentrant
chez lui après avoir promené son
chien dans la campagne suisse par
une belle journée d’été, il constata
que des petites boules – des graines
de bardane – étaient restées accrochées à son pantalon et au pelage
de son chien. Sa curiosité le poussa
à examiner ces petites boules au
microscope. Il s’aperçut qu’elles
étaient recouvertes de minuscules
crochets qui se prenaient dans les
boucles du tissu. Il eut alors l’idée
d’inventer le Velcro, une sorte de
tissu garni de petits crochets d’un
côté et de petites boucles de l’autre.

Le génie !


      
        5. Remarquez le vide ou l’espace entre vos pensées. Les
idées créatives émergent d’un espace de silence et de calme
auquel vous avez toujours accès entre deux pensées. En
remarquant ce vide, vous entrez dans un état plus propice à
la créativité.

6. Continuez pendant au moins dix minutes, et plus si vous le
pouvez. Vous devez vous accorder du temps pour investir
cet espace de créativité. Une fois que vous estimerez avoir
terminé, sortez doucement de votre méditation et voyez
quelles nouvelles idées jaillissent.


      

      Grâce à cet exercice, vous commencez à laisser votre
espace de créativité se remplir d’idées nouvelles. Vous vous
débarrassez des vieilles idées contraignantes et vous libérez
l’espace pour les idées vraiment nouvelles. N’hésitez pas
à interrompre votre méditation à tout moment pour noter
vos idées sur le papier, sachant qu’il ne s’agit pas ici d’une
méditation formelle mais d’un exercice de créativité. Amusez-vous et expérimentez.

    

  
    Chapitre 11
 Réduire le stress, la colère,
 la fatigue et la dépression

Dans ce chapitre :

[image: ]Comprenez comment fonctionne le stress

[image: ]Luttez contre le stress et la colère par l’attention consciente

[image: ]Découvrez comment accroître ses niveaux d’énergie



Les difficultés font partie de la vie : vous ne pouvez pas
les faire cesser, malheureusement. Ce que vous pouvez
faire, c’est changer votre manière de les envisager et de les
affronter. Peut-être avez-vous l’habitude de nier la réalité, ou
peut-être vous démenez-vous jusqu’à finir éreinté. Pourtant, si
vous êtes capable d’affronter la difficulté comme il convient,
vous pouvez envisager le problème de manière dépassionnée
et même, vous servir de l’énergie qui en résulte pour bien
gérer vos émotions et vos activités.
La méditation de pleine conscience vous offre la possibilité
de vous familiariser davantage avec le fonctionnement de
vos schémas comportementaux habituels. Si vous n’avez
pas vraiment fait attention à la manière dont vous réagissez
face aux difficultés, évaluer la pertinence de votre approche
sera une tâche malaisée. C’est l’effet de votre réaction qui
permet de savoir si elle était pertinente. Si vous n’avez pas
une idée claire des effets, vous ne profitez pas de l’expérience :
vous refaites toujours la même chose, c’est comme si vous
repassiez toujours le même disque. Comme ce chapitre le
montre, en développant ne serait-ce que légèrement votre
attention consciente, vous rendez possible un changement
quelque part – et le plus petit changement peut faire la plus
grande différence. Comme aurait pu le dire l’astronaute Neil
Armstrong (je déforme légèrement) : un petit pas pour vous,
mais un grand pas pour votre bien-être !
Lutter contre le stress grâce à la méditation de pleine conscience
Des études scientifiques montrent que la méditation de pleine
conscience réduit le stress, sur le court et le long terme,
même longtemps après la fin d’une série de séances. En effet,
beaucoup de gens, ayant trouvé la méditation très utile,
décident par la suite de continuer à pratiquer une forme ou
une autre de méditation de pleine conscience dans le cadre
de leurs activités quotidiennes. Dans cette section, vous allez
examiner les diverses manières dont le stress vous guette
et vous poursuit, et voir comment la méditation de pleine
conscience peut vous permettre de ne plus craindre de subir
des niveaux de stress ingérables.
Comprendre son stress
Le stress est une chose naturelle, qui fait partie du quotidien.
C’est une réaction physiologique qui se produit en vous
chaque fois que vous avez un défi à relever. Le stress n’est pas
une maladie, mais un état du corps et de l’esprit. Toutefois,
si vous êtes extrêmement stressé ou si votre stress dure trop
longtemps, vous risquez des problèmes de santé physique et
mentale.
[image: ]Le stress n’est pas toujours une mauvaise chose : en cas de
réel danger, le stress est utile. Ainsi, par exemple, si vous
apercevez un jeune enfant qui court vers la chaussée, c’est
votre stress qui vous donnera l’énergie et l’attention dont
vous avez besoin pour le rattraper et le retenir. En revanche,
le stress que vous éprouvez dans votre lit en songeant avec
inquiétude à vos impôts ne vous sert à rien, il ne fait que vous
empêcher de dormir. Si ce stress se prolonge trop longtemps,
c’est votre santé qui risque d’en pâtir.
Un spécialiste du stress, Richard Lazarus, a constaté que le
stress commençait quand on interprétait la situation comme
dangereuse ou difficile, et quand on décidait rapidement avec
quelles ressources on pourrait résoudre le problème. Quand
vous interprétez une situation comme étant dangereuse
ou difficile alors que vous ne disposez pas des ressources
nécessaires pour y faire face, vous réagissez par le stress.
C’est ce qui explique que certains adorent faire un tour sur les
montagnes russes et que ce soit un cauchemar pour d’autres.
Quand vous considérez une situation comme périlleuse ou
problématique, votre système nerveux est programmé pour
déclencher automatiquement une chaîne de réactions dans
votre organisme. Des hormones de stress se diffusent alors
dans votre sang, vos pupilles s’élargissent, votre perception de
la douleur se réduit, votre attention se rétrécit, votre sang se
déplace de la peau et des organes digestifs vers les muscles,
votre respiration et votre rythme cardiaque s’accélèrent, votre
tension augmente, et davantage de sucre est libéré dans votre
système pour vous procurer une source d’énergie immédiate.
Quand vous êtes dans cet état physique et mental, appelé la
réponse de lutte ou de fuite, pratiquement tout vous apparaît
comme une menace. Vous êtes en mode d’attaque et votre
vision du monde instantanée est focalisée sur le court terme
et sur la survie, et non pas sur l’impact à long terme de vos
paroles et de vos actes.
Imaginons que votre supérieur hiérarchique vous explique
combien votre dernière intervention laissait à désirer et ajoute
que vous ne travaillez pas assez dur. Si vous interprétez ces
propos comme une attaque personnelle, votre tension va
monter, vos pupilles vont se dilater, vous allez transpirer et
vous serez anxieux. Votre corps se comporte alors comme si
vous alliez être attaqué par un ours, qui mettrait votre vie en
danger. Vous êtes prêt à combattre ou à fuir. Cependant, si
votre interprétation de la situation est que votre patron est
de mauvaise humeur en ce moment, ou que c’est ce qu’il dit à
tout le monde et qu’il ne faut pas y attacher trop d’importance,
vous risquez moins de réagir par un stress élevé. Votre
stress dépend bien moins de la réalité de la situation que de
l’interprétation que vous en faites.
Des études scientifiques indiquent que chacun de nous a son
propre niveau optimal de stress. On peut comparer le niveau
de stress à la pression d’un crayon sur le papier. Si vous
appuyez trop, vous allez déchirer le papier ou casser la mine.
Si vous n’appuyez pas assez, le tracé ne sera pas très visible
et le résultat sera insatisfaisant. Il s’agit de trouver la pression
optimale qui vous permettra de faire un beau dessin. De même,
trop peu de stress implique un manque de motivation et trop
de stress entraîne un surmenage et des problèmes de santé.
La méditation de pleine conscience vous aide à supporter une
forte pression avant que votre réaction de stress ne devienne
excessive.
Remarquer les premiers signes de stress
Comment savez-vous que vous commencez à être stressé ?
Quels sont vos signes avant-coureurs ? Est-ce que vos yeux
commencent à cligner, ou vous sentez-vous gagné par un mal
de tête ? Perdez-vous rapidement patience ? Ou bien, avez-vous tendance à vous inquiéter ? En devenant plus conscient
de vos premières réactions au stress, vous pourrez prendre
les mesures appropriées avant qu’il ne devienne difficile à
maîtriser.
En pratiquant la méditation de pleine conscience
régulièrement et en vaquant à vos activités quotidiennes
avec une attention consciente, vous êtes plus à l’écoute de
vos propres pensées, de vos sentiments et de vos sensations
corporelles. De ce fait, si vous commencez à être davantage
stressé, vous avez plus de chances de le remarquer assez vite
pour pouvoir agir en conséquence.
Accordez-vous quelques instants pour penser à la dernière
fois que vous avez été stressé. Quel changement aviez-vous
remarqué dans votre corps ? Dans quelle partie du corps la
tension était-elle perceptible ? Comment votre comportement
évoluait-il ? Quelles étaient les émotions que vous ressentiez ?
Quelles pensées vous traversaient l’esprit ? Prenez-en note,
et guettez ces changements la prochaine fois que vous serez
confronté à un problème. Vous pourrez alors limiter votre
stress à un niveau plus acceptable grâce à la méditation de
pleine conscience.
Évaluer son stress
Vous pouvez, par exemple, tenir un journal pour noter votre
niveau de stress quotidien. Cela vous permettra d’être plus
conscient de ce qui vous stresse à court terme et de la
manière dont vous réagissez au stress. Vous pourrez alors
mieux détecter les moments où le stress commence à monter,
mieux gérer votre réponse en faisant des choix plus judicieux,
et réduire votre niveau de stress s’il est trop élevé.
[image: ]Choisissez un cahier pour en faire votre journal de stress et y
écrire :
[image: ]Quel est votre niveau de stress sur une échelle de 1 à 10.

[image: ]Quelle est la cause du stress.

[image: ]Les pensées qui vous traversent l’esprit, vos émotions
et vos sensations (maux de tête, tension au niveau des
épaules, etc.).

[image: ]La façon dont vous répondez à ce stress et dont vous le
gérez.


Agir face au stress plutôt qu’y réagir
J’appelle réactions au stress ce que vous faites de façon
automatique, sans même y réfléchir, quand le stress vous
gagne. Avec un peu de chance, vos réactions peuvent
parfois être bénéfiques et dissiper le stress. Cependant, le
plus souvent, nos réactions au stress ne sont pas saines et
ne font que l’aggraver. Une action est un acte plus réfléchi,
précédé d’un temps de réflexion. Elle est consciente plutôt
qu’automatique, et elle est généralement plus utile.
Vos réactions au stress dépendent en partie de ce que vous
aviez assimilé au cours de votre enfance, elles sont en partie
conditionnées par la génétique, et elles dépendent aussi en
partie de votre propre expérience du stress. Si vos parents ou
tuteurs réagissaient au stress d’une certaine manière, il y a des
chances pour que vous vous comportiez de façon similaire.
Votre propre expérience de la lutte contre le stress entre aussi
en jeu. Peut-être avez-vous pris l’habitude de boire plusieurs
tasses de café quand vous vous sentez stressé, et peut-être
avez-vous l’impression que la caféine vous aide à aller de
l’avant dans votre travail. Mais généralement, la caféine étant
un stimulant, plus vous en absorbez et plus vous devenez
stressé.
Réagir automatiquement, c’est être dans l’incapacité de
choisir. La méditation de pleine conscience vous permet
d’avoir davantage le choix dans les réponses possibles, et
ainsi, de parvenir à une issue plus satisfaisante.
[image: ]Faites la liste de vos réactions et actions face au stress :
[image: ]Vos réactions non bénéfiques peuvent consister à boire
trop d’alcool ou de café, à avoir des pensées négatives, à
chercher à décompresser, à travailler encore plus dur, à
manger trop, ou à manger moins.

[image: ]Vos actions bénéfiques peuvent consister à aller faire
une promenade, à faire du sport, à voir des amis, à
méditer ou à écouter de la musique.

[image: ]Devenez plus conscient des choix que vous faites à la
suite d’un événement stressant, et commencez à choisir
des moyens modestes mais utiles de lutter contre le
stress, comme par exemple partir en promenade. Votre
connaissance de la méditation de pleine conscience doit
vous permettre de faire des choix plus judicieux.


Voici une méthode de méditation de pleine conscience en deux
étapes pour agir plutôt que réagir quand vous sentez que le
stress vous gagne :
1. Remarquez la manière dont vous êtes en train de réagir.
Que se passe-t-il dans votre corps, dans votre esprit et
au niveau de vos émotions ? Des signes de stress sont-ils
perceptibles ? Reconnaissez le fait que vous souffrez du
stress. Observez la manière dont vous y réagissez. Il se
peut que des tensions apparaissent dans certaines parties
de votre corps, que vous souffriez d’une indigestion ou
que vous traîniez un rhume depuis longtemps. Votre
comportement peut être inhabituel. Il se peut que vous
piquiez une colère au moindre incident. Peut-être négligez-vous de prendre le temps de voir vos amis. Vos émotions
peuvent fluctuer. Vous pouvez vous sentir fatigué, ou avoir
l’impression de ne plus rien contrôler. Il se peut que vos
pensées soient le plus souvent négatives. Il se peut que
vous ayez des difficultés à vous concentrer. À ce stade, il
faut simplement que vous preniez conscience de ce qui se
passe, sans juger la situation bonne ou mauvaise : dans la
mesure du possible, pratiquez l’attention consciente en vous
abstenant de tout jugement. Quand vous devenez conscient
de ce qui se passe en vous, cette expérience vous transforme
déjà, sachant que vous observez le stress au lieu d’être dans
le stress. Étant devenu l’observateur de l’expérience, vous
n’êtes plus pris par vos émotions. On ne peut pas être ce
que l’on observe.

2. Choisissez une réponse cohérente. À présent, conscient
de votre niveau de stress et de la façon dont vous gérez
ce stress, vous pouvez faire un choix avisé et cohérent,
concernant la meilleure chose à faire. Personne ne vous
connaît aussi bien que vous-même, et c’est à vous que
revient cette décision. Quand vous devenez conscient de la
manière dont vous réagissez intérieurement, vous libérez de
l’espace pour préparer une action créative au lieu de faire ce
que vous faisiez toujours depuis si longtemps.

Voici quelques suggestions pour une réponse consciente à
votre stress :

• Pratiquez la respiration consciente pendant tout le
temps que vous pouvez y consacrer.

• Faites une mini-méditation de trois minutes (voir
le chapitre 6), ou pratiquez un exercice formel de
méditation de pleine conscience sur une période plus
étendue.

• Allez vous promener, dans un parc par exemple,
ou bien faites du yoga, du tai-chi ou des exercices
d’étirement.

• Évitez l’abus d’alcool, de caféine, de drogues, de
sucreries et de boissons caloriques.

• Téléphonez à quelqu’un, ou allez voir des gens avec
qui vous pourrez avoir des échanges.

• Allez voir un spectacle comique.

• Observez la montée du stress dans votre corps et
dans votre esprit, et sa diminution. Considérez-vous
comme le témoin de ce stress – entier et libre, tel que
vous êtes.

• Pratiquez un sport dynamique, comme la course à
pied, la natation ou le vélo, mais avec une attention
consciente.




Évacuer le stress par la respiration
Votre respiration est un allié particulièrement utile pour gérer
votre stress. Dans les cours de relaxation, on connaît bien
le pouvoir de la respiration et l’on recommande aux gens de
respirer profondément pour gérer leur stress.
Dans la méditation de pleine conscience, en général, il vous
suffit d’être conscient de votre respiration et vous n’avez
pas besoin d’en changer le rythme. Voici cependant d’autres
techniques qui peuvent vous permettre de réguler votre
stress.
[image: ]La respiration diaphragmatique, ou respiration par
le ventre. Vous pouvez la pratiquer allongé, assis avec
un dos droit, ou dans n’importe quelle autre position.
Respirez naturellement et faites en sorte que votre ventre
se remplisse d’air, puis expirez comme vous le faites
normalement. Répétez cela aussi longtemps que vous
le trouverez utile. Sentez chaque bouffée d’air entrer
dans votre corps et en ressortir (pour plus de détails
sur la respiration diaphragmatique, ou respiration par le
ventre, voir le chapitre 5).

[image: ]Compter ses respirations. Adoptez une posture
confortable. Vous pouvez aussi fermer les yeux. Sentez
votre respiration, l’air qui entre et qui ressort. À chaque
expiration, comptez. Arrivé à dix, recommencez. Si, à
un moment quelconque, vous ne savez plus où vous en
êtes dans votre comptage de un à dix, reprenez à un.
Vous trouverez peut-être difficile de dépasser deux ou
trois sans que votre esprit se mette à divaguer dans
des inquiétudes ou des rêveries : cela ne pose aucun
problème. Tout ce qui compte, c’est qu’à chaque fois que
vous remarquez cette perte d’attention, vous repreniez à
un, sans vous critiquer si possible.

[image: ]Respirer profondément et avec une attention
consciente. Inspirez profondément et laissez votre
ventre se gonfler d’air. Retenez votre respiration
pendant quelques instants, puis expirez lentement.
Répétez l’exercice aussi longtemps qu’il ne vous sera
pas désagréable. En expirant, essayez d’évacuer toute la
tension et tout le stress. Si vous n’y parvenez pas, cela
ne doit pas être un souci : réessayez simplement un peu
plus tard.

[image: ]Respirer avec une attention consciente au cours
d’autres activités. Respirer avec une attention
consciente, tout en vaquant à vos occupations
quotidiennes, vous calme et vous régénère. C’est un bon
antidote au stress. Si vous pratiquez une activité simple
ou répétitive, pratiquez-la tout en étant conscient de
votre respiration. Si vous marchez, par exemple, sentez
votre respiration et remarquez la façon dont son rythme
évolue. Si vous venez d’allumer votre ordinateur et
attendez qu’il soit opérationnel, ou si vous vous trouvez
dans une queue, ou encore, si vous êtes occupé à sortir
le linge de la machine et à le mettre à sécher, profitez-en
pour porter une partie de votre attention sur votre
respiration.


Avec de la pratique, vous et votre respiration deviendrez
peut-être de bons amis. Vous aurez souvent envie de porter
votre attention sur votre respiration et sur son flux rythmé et
calmant.
Se servir de son mental pour réguler son stress
Les facteurs de stress ne provoquent pas eux-mêmes le stress.
Il faut que vous ayez interprété le stress comme un problème
susceptible d’avoir sur vous un impact négatif pour qu’une
réaction de stress se produise. Ce processus simple mais
fondamental est illustré par la figure 11-1, ci-après. N’oubliez
pas que vous êtes l’observateur de votre stress, et non le
stress lui-même. Cela vous libérera, et le stress deviendra
moins problématique.

[image: ]
Figure 11-1 :
Le stress,
l’interprétation
et l’observateur.

À l’aide des conseils suivants, réduisez votre niveau de stress
en prenant conscience de la manière dont vous interprétez les
défis :
[image: ]Notez les pensées qui engendrent votre stress. Par
exemple, si vous venez de souffrir de la rupture d’une
relation amoureuse, écrivez tout ce qui vous passe
par la tête. Personne n’aura besoin de lire cela à part
vous-même, donc soyez totalement sincère. Écrire vous
permet de ralentir votre activité mentale et de vous
occuper des pensées stressantes une par une. Une fois
que vous les avez mises sur le papier, rappelez-vous
que les pensées ne sont que des pensées, et non pas
nécessairement des faits. La raison de votre stress, ce ne
sont pas tant vos pensées que le fait que vous les preniez
pour la vérité. Dès que vous considérez vos pensées
comme étant simplement des sons et des images qui
entrent et ressortent de votre conscient, leur impact s’en
trouve significativement réduit.

[image: ]Ayez une vue d’ensemble. À partir du moment où
vous voyez les choses sous un angle différent, quel est
l’impact sur la situation ? À la place d’un autre, comment
vous sentiriez-vous ? Vous pouvez essayer de vous
mettre dans la peau de la personne qui est à l’origine de
votre stress, ou dans celle de quelqu’un d’autre, à vous
de choisir ! Ou bien, imaginez que vous montiez dans
le ciel, en laissant derrière vous votre vie quotidienne.
Voyez de loin votre ville, votre région, votre pays.
Continuez cet exercice en imaginant que vous quittez la
planète pour voyager dans le système solaire, et au-delà !
Votre stress reste-t-il un gros problème ?

[image: ]Imaginez quel est le pire qui puisse arriver. Il peut
vous arriver de vous représenter la situation pire que ce
qu’elle est réellement. En contemplant le pire, vous vous
rendrez peut-être compte que la réalité n’est finalement
pas si terrible.

[image: ]Décomposez le problème. Si vous êtes confronté à un
gros problème et si vous ne pouvez pas y faire face,
tâchez de le décomposer en petites étapes. Ensuite,
procédez étape par étape. Par exemple, si vous avez
perdu votre emploi et si vous n’avez plus rien sur votre
compte en banque, la première étape pour retrouver
du travail consistera à réécrire votre CV. Vous pourrez
même décomposer cette tâche : d’abord téléphoner à
un ami pour qu’il vous aide, ou vous procurer un livre
expliquant comment préparer son CV, etc.

[image: ]Voyez les problèmes sous un autre angle. Quand
vous voyez les difficultés de la vie comme des défis à
relever, votre esprit peut commencer automatiquement
à rechercher des solutions pertinentes. Quand vous ne
voyez que des problèmes, vous risquez davantage de
vous sentir lessivé et stressé par tout ce poids qui pèse
sur vos épaules. Considérez les difficultés comme autant
d’opportunités de découvrir de nouvelles choses sur
vous-même et sur votre résistance, plutôt que comme
des problèmes à éviter ou à gérer.

[image: ]Discutez avec quelqu’un de la cause du stress. Quand
vous parlez de vos difficultés, cela peut bien souvent
vous permettre d’en découvrir des aspects auxquels
vous n’aviez encore jamais songé. Même si ce n’est pas
le cas, le simple fait de parler des difficultés que vous
rencontrez vous aide à les rendre moins insurmontables.

[image: ]Cessez d’être perfectionniste. Un stress important
est assez souvent dû au perfectionnisme. Rendez-vous
compte qu’il est impossible d’atteindre la perfection.
Réduisez un peu vos exigences. Visez 80 % de la
perfection, et voyez si cela ne vous aide pas.

[image: ]Sachez apprécier ce qui va bien. Pensez à toutes les
choses qui vont bien pour vous en ce moment, et notez-les par écrit. Ce ne seront pas nécessairement des choses
importantes : tout ce pour quoi vous pouvez éprouver
même un léger sentiment de gratitude fera l’affaire.
Cet exercice vous aidera à vous déstresser.


La vie est telle que vous la voyez

La fréquence et l’intensité de votre
stress dépendent au moins en partie,
si ce n’est en totalité, de votre propre
vision des choses. C’est ce qu’illustre
joliment cette vieille histoire soufie :
Une jeune voyageuse pénètre
dans un pays nouveau pour elle.
Apercevant un vieillard assis sous
un arbre, elle va lui demander :
« Comment sont les habitants de ce
pays ? » Le vieil homme lève les yeux
et lui demande : « Comment trouvez-vous les habitants de votre propre
pays ? » La jeune femme lui répond
avec enthousiasme : « Oh, ils sont
aimables, accueillants et généreux. »
« Eh bien, lui répond le vieillard avec
un doux sourire, vous verrez que les
habitants de ce pays sont eux aussi
aimables et accueillants. »
Un peu plus tard dans l’après-midi,
un autre voyageur arrive, et pose au
vieillard cette question : « Comment
sont les gens dans ce pays ? » Le
vieil homme lui demande : « Comment
sont-ils dans votre pays ? » Le voyageur lui dit en soupirant : « Ils sont
épouvantables. Ils sont toujours en
train de se disputer, ils sont souvent
inhospitaliers, et malhonnêtes. » Le
vieillard lui fait alors cette réponse :
« Je crains bien que les habitants
de ce pays ne vous paraissent semblables à ceux du vôtre. »

Le secret pour réduire votre stress
est de changer votre façon de voir
la vie.

[image: ]La pleine conscience, c’est cela : créer par moments, un tout petit
espace pour se voir faire.

Christophe André
Apaiser sa colère
Une colère peut être saine, lorsque l’émotion est contrôlée
et exprimée avec parcimonie. Ainsi, par exemple, si l’on vous
traite de façon injuste, vous devrez peut-être vous fâcher
pour obtenir que l’on soit équitable avec vous et que l’on
vous respecte. Cependant, si votre colère vous fait perdre le
contrôle de vous-même, cela risque de vous causer du tort
et de nuire considérablement à la qualité de vos relations
avec les autres. Apaiser sa colère n’est pas facile, il faut pour
cela une décision claire, un effort et le soutien des autres. La
méditation de pleine conscience peut vous aider, comme le
montre cette section.
Comprendre ce qu’est la colère
La colère fait partie des émotions normales de l’être humain.
Si l’on vous traite mal, il est parfaitement naturel que vous
éprouviez un sentiment de colère. Le problème est de savoir
ce que vous allez faire de cette émotion. Vous risquez de vous
faire du mal et d’en faire aux autres.
La colère apparaît quand vous avez le sentiment que ce qui
devrait se produire ne se produit pas. Par exemple, vous allez
éprouver ce sentiment si vous avez acheté un article et si vous
constatez que le service après-vente n’est pas correct, ou bien,
si vous trouvez que face à la progression de la criminalité dans
votre pays, les autorités devraient être plus réactives.
Des situations différentes suscitent la colère chez différents
individus. Comme toutes les émotions, la colère dépend de la
façon dont le sujet interprète la situation, et non de la situation
elle-même. Supposons que la caissière d’un magasin ne vous
ait pas rendu la bonne somme. Si vous pensez qu’elle a fait une
erreur, vous ne lui en tiendrez peut-être pas rigueur et vous n’y
penserez plus. Au contraire, si vous pensez qu’elle a fait exprès
de vous rendre moins que ce qu’elle vous devait, il y a des
chances pour que vous vous sentiez contrarié, frustré ou en
colère. C’est donc votre interprétation de la situation qui est la
source de votre colère, et non pas la situation elle-même.
La colère est la conséquence d’une pensée, ou d’une série de
pensées. Elle n’apparaît pas d’elle-même, spontanément. Vous
ne serez pas toujours conscient de la pensée qui vous fait
éprouver un sentiment de colère, mais il faut que ce soit une
pensée qui ait fait émerger cette émotion. Ainsi, par exemple,
si la pensée qui vous vient à l’esprit est « Cette caissière veut
m’arnaquer », vous allez tout de suite sentir la colère monter
en vous.
[image: ]Dans la colère, vous ressentez certaines sensations
physiques : tension au niveau des épaules, contraction de
l’estomac, mal de tête, crispation des mains ou de la mâchoire,
difficultés de concentration, transpiration, respiration
accélérée, agitation, accélération du rythme cardiaque.
Que faire quand le feu de la colère monte ?
En rentrant chez vous après une journée de travail qui s’est
terminée tard, vous vous apercevez que votre femme ne
vous a rien préparé pour le dîner. Vous commencez à sentir
la colère monter en vous. Qu’allez-vous faire ? Logiquement,
vous savez que pour résoudre un conflit, il vaut mieux discuter
calmement plutôt que gâcher la soirée par une dispute. Voici
comment procéder :
1. Prenez conscience de la sensation physique de la colère
dans votre corps. Remarquez les sensations au niveau de
l’estomac, de la poitrine et du visage. Devenez conscient de
votre rythme cardiaque et du rythme de votre respiration.
Notez si vous serrez les poings ou si votre mâchoire se
crispe. Remarquez la tension dans le reste du corps.

2. Respirez. Respirez dans les sensations de votre corps.
Fermez les yeux. Compter dix respirations peut vous aider.
Vous pouvez imaginer l’air entrant par votre nez et ensuite
dans votre ventre, et en expirant, imaginer l’air ressortant de
vos doigts et de vos orteils.

3. Restez le plus possible dans vos sensations. Mettez de
la douceur et de la bienveillance dans vos sentiments
de colère. Observez votre inconfort de la manière dont
vous contempleriez un panorama : prenez votre temps,
et observez le tableau de votre moi intérieur. Essayez de
voir cette colère comme une opportunité de comprendre
ce sentiment, de découvrir la manière dont votre être
commence à se consumer et de savoir si votre respiration
refroidit ou non le feu qui monte en vous.

4. Prenez note de vos pensées. Des pensées du genre « c’est
injuste » ou « je ne supporte pas ça » ne font qu’attiser le
feu de la colère. Remarquez ce qui se produit quand vous
lâchez prise par rapport à ces pensées, pour votre propre
santé et votre propre bien-être plus que pour toute autre
chose. Si vous ne parvenez pas à lâcher prise, ce qui
arrive communément, continuez simplement à observer
la façon dont vos pensées et vos sentiments s’alimentent
mutuellement, créant et recréant l’expérience de la colère
ainsi que d’autres sentiments comme la culpabilité, la
frustration ou la tristesse. Si votre corps est parcouru par une
forte énergie, marchez et sentez le contact entre vos pieds
et le sol. Au lieu de marcher, vous pouvez aussi faire des
étirements, lentement et avec une attention consciente portée
sur votre corps et sur les différents groupes.


Colère au supermarché

Le directeur d’un supermarché avait
surpris une conversation entre un
employé et une cliente qu’il aidait
à remplir ses sacs. La cliente avait
demandé : « Est-ce que vous savez
quand il y en aura ? » et l’employé
lui avait répondu : « Non, je l’ignore.
Nous n’en aurons sans doute pas
cette semaine, et peut-être même
faudra-t-il attendre encore plus longtemps. » La cliente avait fait : « Ah
bon. D’accord, merci, au revoir » et
elle était repartie. Après avoir jeté un
regard noir à son employé, le directeur était allé rattraper la cliente sur
le trottoir pour lui dire : « Nous en
aurons demain. Ne vous inquiétez
pas, je vous garantis que nous allons
en obtenir pour vous. » De retour
dans le magasin, il s’était adressé à
son employé avec fureur : « Ne dites
jamais, jamais que nous n’avons pas
quelque chose. Et si nous n’en avons
pas, dites que nous en aurons à nouveau demain. C’est la règle. Vous ne
savez pas y faire ! Au fait, qu’est-ce
qu’elle voulait ? »« Elle voulait de la
pluie », avait répondu l’employé.

Quand vous êtes stressé, vous risquez davantage de mal interpréter
les choses.

5. Prenez du recul. Prenez du recul par rapport à vos
expériences intérieures. Ayez conscience que vous n’êtes
pas vos pensées ni vos émotions, mais l’observateur de
vos pensées et de vos émotions. De même que des images
sont projetées sur un écran sans que l’écran lui-même n’en
subisse aucun impact, de même vos pensées, vos émotions
et vos sensations surgissent dans votre conscience mais
vous-même, en tant que conscience, n’en êtes pas affecté.

6. Communiquez. Dès que la principale force de votre
colère se sera dissipée, vous aurez sans doute besoin
de communiquer vos sentiments à autrui. Donnez des
informations sur ce que vous ressentez en utilisant le
pronom « Je », plutôt que de commencer vos phrases par
« Tu » ou « Vous » et de lancer des accusations. Si vous
reprochez à votre interlocuteur ce que vous ressentez vous-même, vous risquez bien plus de le mettre sur la défensive.
En lui disant « je me suis senti en colère quand tu n’as pas
préparé le dîner » plutôt que « tu m’as mis en colère en ne
préparant pas le dîner », vous assumez la responsabilité
de vos sentiments. En continuant à communiquer, restez
attentif et à l’écoute de vos propres sentiments et si
possible, évitez toute agressivité : en étant moins agressif et
plus honnête, vous aurez plus de chances d’obtenir que la
conversation soit harmonieuse et productive.


Gérer sa colère est une tâche difficile, et personne n’est
capable de respecter parfaitement les règles qui précèdent.
L’idée est de les garder en tête et de les suivre pour réduire
sa frustration au lieu d’exploser de colère. En procédant ainsi,
vous vous habituez à refroidir votre colère.
Voici d’autres techniques pour réguler votre colère :
[image: ]Prenez conscience des manières de penser par
lesquelles vous alimentez votre colère, à savoir :

• Les généralisations abusives, lorsque vous dites
par exemple « Tu ne fais jamais attention à moi » ou
« Jamais tu ne me respectes ». Soyez précis dans ce
que vous affirmez.

• Les procès d’intention, lorsque vous faites comme
si vous saviez ce que l’autre pense, souvent en lui
prêtant des pensées négatives comme « je sais que
tu penses que je te tarabuste ». Évitez ce genre de
suppositions.

• Les reproches adressés à autrui pour votre propre
colère, avec des pensées comme « Il faut toujours que tu
me mettes en colère » ou « Tout ça, c’est de leur faute ».
Assumez plutôt la responsabilité de votre colère.



[image: ]Faites du sport tout en pratiquant la méditation de
pleine conscience. En faisant du sport de façon régulière,
vous vous entraînez à mieux résister au stress et cela
peut vous permettre d’évacuer en partie vos sentiments
de colère. En faisant du sport dans la méditation de
pleine conscience, vous êtes à l’écoute de toutes vos
sensations physiques et vous développez aussi vos
« muscles » de l’attention consciente. Vous devenez ainsi
plus conscient et moins enclin à réagir et à fonctionner
en pilote automatique.

[image: ]Reliez-vous à vos sens. Écoutez les bruits autour de
vous, ou écoutez une musique en y portant une attention
consciente. Humez vos parfums préférés. Mangez un
en-cas aussi lentement que possible, en mâchant et en
goûtant chaque bouchée avec la plus grande conscience
possible. Prenez une douche ou un bain pour vous relier
aux sensations au niveau de votre peau. Regardez par
la fenêtre et prenez du plaisir à contemplez le ciel, les
nuages, les arbres ou la pluie.

[image: ]Remettez en question votre réaction. Posez-vous des
questions comme « Est-ce que cela en vaut la peine ? »,
« Est-ce que c’est si important par rapport à tout le
reste ? », « De quelle autre manière pourrais-je répondre à
cette situation ? », « Qu’est-ce qu’il serait le plus utile de
faire maintenant ? ».


La figure 11-2 (page suivante) montre comment la méditation
de pleine conscience peut servir à faire cesser le cycle de la
colère.
[image: ]Lorsque les flammes de la colère s’embrasent, nous avons
tendance à nous en prendre à ceux qui ont arrosé nos graines
de colère. C’est comme si l’on retrouvait sa maison en feu et
qu’au lieu d’éteindre l’incendie, on se lançait à la poursuite des
incendiaires.

Thich Nhat Hanh
[image: ]
Figure 11-2 :
Comprendre
comment la
méditation
de pleine
conscience
fait cesser le
cycle de la
colère.

Adopter une attitude d’attention consciente pour désarmer sa colère
Cultiver une attitude d’attention consciente permet de réduire
la fréquence, la durée et l’intensité du sentiment de colère que
vous pouvez éprouver à un moment ou un autre dans votre
quotidien.
Dans les cours de méditation de pleine conscience, on utilise
parfois l’acronyme RAIN pour désigner le fait de gérer ses
émotions à l’aide de l’attention consciente. De même que la
pluie (rain en anglais) tombe de la même manière partout dans
le monde et joue un rôle précieux, cette méthode peut irriguer
et transformer votre monde intérieur :
[image: ]Reconnaître la présence d’une émotion forte : On a
vite fait de se laisser emporter par son émotion et de
commencer tout de suite à agir sous son effet. Les
émotions peuvent faire partie de ce que vous êtes,
au point que vous ne leur accordiez pas l’importance
qu’elles méritent. Commencez par reconnaître votre
émotion.

[image: ]Accepter cette émotion : Quand on éprouve une émotion
intense, on a parfois la réaction naturelle de la nier. Ici, il
s’agit pour vous d’accepter le fait qu’à cet instant précis,
vous êtes gagné par la colère. Vous pouvez même vous
dire : « J’éprouve en ce moment même un fort sentiment
de colère. » Ainsi, vous n’êtes pas passif ni abandonné à
votre émotion. Si vous n’acceptez pas ce qui est présent
chez vous à l’instant même, vous ne pouvez pas espérer
gérer votre émotion, de quelque manière que ce soit.

[image: ]Investiguer ses pensées, ses sentiments et ses sensations
corporelles : Au cours de cette troisième étape, vous
n’essayez pas d’analyser mais simplement d’observer ce
qui se passe dans votre esprit, dans votre cœur et dans
votre corps. Quelles sont les pensées qui vous courent
dans la tête ? De quels sentiments avez-vous conscience ?
Quelles régions de votre corps vous paraissent tendues,
chaudes ou détendues ? Comment votre corps est-il
globalement ? Éprouvez-vous une sensation brûlante,
lancinante, désagréable, ou l’expression physique de
votre émotion est-elle, au contraire, très agréable ?
Où se situe exactement le centre de cette émotion, et
quel effet une attention consciente soutenue a-t-elle sur
votre expérience, physiquement parlant ? Observez
simplement vos sensations.

[image: ]Ne pas s’identifier à son émotion passagère : dans
émotion, il y a « motion ». Les émotions sont sans arrêt en
mouvement, dans le sens où elles fluctuent et changent.
Aucune émotion ne reste jamais fixe durablement. Cette
dernière étape consiste à prendre de la distance et à
créer un espace entre vous et votre émotion. Ainsi, cette
émotion pourra plus facilement faire ce que les émotions
font tout naturellement, continuer son mouvement. Ne
l’oubliez pas, vous n’êtes pas votre colère. La colère vient
et s’en va, pas vous : vous êtes toujours là. On peut aussi
faire une comparaison avec les nuages dans le ciel, qui
viennent et repartent. Certains nuages sont sombres,
d’autres sont blancs et cotonneux. Quoi que fassent les
nuages, le ciel lui-même n’en est jamais affecté. De la
même manière, les émotions viennent et repartent mais
votre conscience, comme le ciel, reste libre.


S’attaquer aux origines de la colère

Si vous êtes soupe au lait, vous vous
demandez peut-être pourquoi vous
vous mettez si facilement en colère.
Chez beaucoup de gens, cela provient d’une enfance difficile. Si vos
parents ou les gens qui s’occupaient
de vous quand vous étiez enfant
étaient souvent en colère, vous avez
pris l’habitude de croire que la colère
était la seule manière de réagir à
toutes sortes de situations. S’ils vous
ont maltraité, vous devez avoir des
sentiments de colère enfouis en
vous. Des événements très stressants ou traumatisants peuvent aussi
nourrir un sentiment de colère.

Si vous avez facilement des réactions colériques, c’est probablement
que la colère vous sert à dissimuler
d’autres sentiments plus profonds.
Votre colère agit comme une protection, elle vous évite de devenir
conscient de sentiments plus subtils de peur, de honte, de culpabilité
ou de gêne. En devenant conscient
des sentiments qui se cachent
derrière votre colère, vous pouvez
commencer à débloquer les chaînes

émotionnelles dont vous êtes le
jouet. Un moyen d’y parvenir consiste
à sentir l’émotion dès que vous en
remarquez l’apparition, et quand elle
se manifeste dans votre corps, à en
avoir conscience. En y portant une
attention consciente dans un esprit
d’ouverture et de bienveillance, plutôt que de vous critiquer, vous initiez en vous-même un processus de
guérison.

Gérer sa colère quand l’émotion
prend forme, c’est un peu comme
lutter contre le feu. Quand vous vous
occupez de la cause de votre colère
avant de vous retrouver submergé
par votre émotion, c’est comme si
vous vous serviez d’un détecteur de
fumée pour pouvoir agir avant que la
situation soit devenue incontrôlable.

Les méthodes les plus efficaces pour
s’attaquer aux origines de la colère
sont la méditation et les méditations
du pardon. La méditation de l’amour
bienveillant, ou méditation metta,
peut aussi être très efficace (voir les
chapitres 5 et 6).

Pour un ouvrage entièrement consacré aux conseils et aux
méthodes pour gérer sa colère, voir Anger Management For
Dummies, de Gillian Bloxham et W. Doyle Gentry (Wiley).
Être moins fatigué
Quand vous débordez d’énergie, venir à bout de vos tâches
quotidiennes est une sinécure : en revenant chez vous après
votre journée de travail, vous êtes encore capable de préparer
le repas, de faire le ménage, de sortir avec des amis, de passer
de bons moments. Au contraire, quand l’énergie vous fait
défaut, tout devient une corvée pour vous, y compris vous
lever le matin et vous coucher le soir. Dans cette section, vous
trouverez des indications utiles pour être moins fatigué.
Évaluer son niveau d’énergie
Commencez par évaluer vos niveaux d’énergie sur une
semaine ou un mois type. Pour ce faire, vous pouvez
simplement écrire quelque chose chaque jour dans votre
journal. Vous en tirerez plusieurs bienfaits :
[image: ]Vous découvrirez la façon dont vos niveaux d’énergie
varient d’un jour à l’autre.

[image: ]Vous saurez à quels moments de la journée vous avez
le plus d’énergie pour vous atteler aux tâches les plus
difficiles.

[image: ]Vous commencerez peut-être à voir apparaître une
tendance : certains aliments et certaines activités
physiques peuvent vous stimuler, ou au contraire épuiser
votre réserve d’énergie.


Faites tous les jours de la méditation de pleine conscience,
ne serait-ce que pour voir quel effet cet exercice peut avoir
sur vos niveaux d’énergie. La méditation de pleine conscience
n’est pas une solution miracle pour le court terme, mais
un moyen de mener à long terme une vie plus saine. Il
vous faudra peut-être du temps pour progresser dans vos
niveaux d’énergie, mais voyez les choses sur le long terme et
persévérez dans votre pratique.
Découvrir ce qui pompe notre énergie
Certaines activités pompent votre énergie. Découvrez ce qui
vous épuise, et réfléchissez-y attentivement pour pouvoir
commencer à réorganiser votre façon de vivre ou pour savoir
de quels aliments vous devez freiner votre consommation :
[image: ]Trop de stress. Si vous vous laissez gagner par le stress
et si vous ne faites rien pour le réguler, vous allez brûler
une grande quantité de votre énergie. En effet, la réaction
au stress, ce que l’on appelle la réponse de combat ou de
fuite, puise toutes vos réserves d’énergie contenues dans
votre système digestif, dans votre système immunitaire
et dans vos muscles. Si vous réitérez la réaction au stress
encore et encore, vos réserves d’énergie s’épuisent
progressivement. Pour lutter contre le stress, appliquez
les techniques de méditation de pleine conscience
proposées précédemment dans ce chapitre.

[image: ]Trop de pensées. Quand vous prenez vos pensées trop
au sérieux, vous dirigez vers votre esprit une attention
excessive. Ainsi, vous incitez votre esprit à penser
toujours davantage. Or, votre cerveau consomme 20 %
de votre énergie. Si vous accordez trop d’attention à
vos pensées, elles partent dans tous les sens et vous
dilapidez ainsi votre énergie. Prenez du recul par rapport
à vos pensées et faites que ce ne soient pas elles qui vous
dominent.

[image: ]Trop de sucre. Le sucre peut vous donner un regain
d’énergie sur le moment, mais ensuite, vos niveaux
d’énergie ne tardent pas à chuter. Réduisez votre
consommation de sucre raffiné et méfiez-vous des
aliments allégés qui contiennent d’importantes quantités
de sucre pour avoir du goût.

[image: ]Le fait de sauter le petit déjeuner. De nombreuses études
démontrent les bienfaits d’un petit déjeuner sain. Non
seulement ceux qui ne prennent pas de petit déjeuner
manquent d’énergie, mais ils risquent aussi davantage de
prendre du poids, en mangeant trop dans la journée pour
compenser.


Trouver ce qui nous stimule
Vous pouvez retrouver le contrôle de vos niveaux d’énergie
en prenant des mesures saines et concrètes pour accroître
votre vitalité. Gardez à l’esprit qu’il vous faut une énergie
revitalisante, plutôt qu’un dopant qui vous surexcitera ! Un
pic trop élevé aboutit en fin de compte à un effondrement,
car il vous fait brûler votre énergie rapidement. Cela ne fait
pas de mal de temps à autre si vous voulez vous amuser, mais
n’y recourez pas continuellement. Suivez les suggestions
suivantes avec une attention consciente et bienveillante :
[image: ]Faites de l’exercice physique avec une attention
consciente. Un exercice physique régulier ne draine pas
votre énergie, mais vous stimule. C’est sans doute en
raison de la diffusion dans votre cerveau d’une substance
chimique appelée la sérotonine, grâce à laquelle vous
vous sentez mieux, moins frustré et moins stressé. Les
organismes de santé recommandent une demi-heure
d’exercice physique intense quotidiennement, et cela
peut consister, par exemple, à faire une marche rapide
pour se rendre dans un magasin et pour en revenir. Est
considéré comme un exercice physique intense tout
ce qui fait battre votre cœur plus vite, accélère votre
respiration, vous fait un peu transpirer et vous essouffle
un peu. Pour plus de détails sur l’exercice physique avec
une attention consciente, lire le chapitre 7.

[image: ]Prenez des repas réguliers et avec une attention
consciente. Manger des portions plus petites à des
horaires réguliers est plus sain que faire un ou deux
repas copieux, et cela vous permet de conserver vos
niveaux d’énergie. Le pain de seigle, le porridge, les
pâtes, les haricots, les lentilles et les nouilles contiennent
une énergie qui se libère lentement dans votre organisme
et qui vous donne des forces tout au long de la journée.
Mangez aussi avec une attention consciente, en
contemplant votre nourriture, en goûtant ce que vous
mangez, en mangeant une bouchée à la fois et en ne
faisant rien d’autre pendant que vous mangez.

[image: ]Buvez beaucoup d’eau. Essayez de boire chaque jour six
à huit verres d’eau, et plus quand vous faites du sport.
Devenez plus conscient de votre soif, ou mieux encore,
buvez avant d’avoir la sensation de la soif, afin d’éviter
de vous déshydrater. Tout en buvant, pensez à la chance
que vous avez de disposer de l’eau potable, sentez l’eau
dans votre bouche et son effet rafraîchissant au moment
où elle descend dans votre estomac.

[image: ]Méditez. La méditation de pleine conscience informelle
et une méditation formelle quotidienne vous permettent
l’une et l’autre d’accroître vos niveaux d’énergie. En
effet, en pratiquant la méditation de pleine conscience,
vous finissez par ne plus vous stresser autant qu’avant.
À mesure que vous continuez à pratiquer la méditation
de façon quotidienne, votre tendance à vous stresser
s’estompe, si bien que vos niveaux d’énergie deviennent
plus sains. Quand vous devenez capable d’être plus calme
et plus concentré, votre énergie aussi devient plus calme
et plus concentrée.


Des méditations pour faire des étincelles
Voici une méditation que vous pouvez pratiquer quand vous le
voulez, pour augmenter vos niveaux d’énergie :
1. Choisissez une posture confortable, assis sur une chaise en
vous tenant droit, ou allongé sur votre lit.

2. Lancez-vous dans cette méditation avec l’intention de vivre
simplement dans votre être tout ce qui se produira, sans
essayer d’éviter quoi que ce soit ni de vous accrocher à
quelque chose. Adoptez une attitude de curiosité et de
bienveillance.

3. Sentez les sensations rythmiques de votre propre
respiration, à chaque instant et en vous abstenant de tout
jugement. Laissez votre respiration se faire d’elle-même.
Tout en inspirant, pensez que vous faites entrer dans votre
organisme un oxygène frais, nourrissant et énergisant.
Sentez cet oxygène nutritif pénétrer tout votre corps et
nourrir généreusement chacune de vos cellules. Tout en
expirant, imaginez la libération des toxines hors de votre
organisme. Par votre expiration, expulsez tout ce qui
pourrait vous gêner, et débarrassez-vous des pensées,
émotions, idées ou sensations indésirables.

4. À chaque inspiration, sentez-vous plus énergisé et plus
élevé. Vous êtes essentiellement un réservoir d’énergie
effectuant des échanges avec l’énergie de ce qui vous
entoure. Continuez en imaginant cela. Ressentez cet échange
d’énergie avec ce qui vous environne. C’est un processus
fonctionnant dans les deux sens, un cycle.

5. Maintenant, concentrez-vous à nouveau sur votre
respiration même. Vivez vos inspirations et vos expirations
dans un esprit d’acceptation, d’attention et d’empathie.

6. En arrivant à la fin de cette méditation, prenez note de votre
transition vers un état d’éveil normal. Restez conscient
de cet échange d’énergie avec ce qui vous entoure tout en
vaquant à vos activités quotidiennes.


Voici deux autres méditations utiles pour stimuler votre
énergie :
[image: ]Le balayage corporel. Vous pouvez faire cet exercice
quelle que soit votre fatigue en vous allongeant par
terre, sur un tapis ou sur un lit. Même si vous n’êtes
plus capable de vous concentrer pendant longtemps,
cela fera un changement. Peut-être cela vous permettra-t-il de lâcher prise sur une idée stressante, de sombrer
dans un sommeil réparateur, ou peut-être vous sentirez-vous tout de suite revigoré à la fin de l’exercice (pour
une description complète du balayage corporel, voir le
chapitre 5).

[image: ]L’espace de respiration de trois minutes. C’est la forme
de méditation idéale si vous n’avez pas beaucoup de
temps. Si vous pouvez trouver le temps et la discipline
nécessaires pour pratiquer cet exercice plusieurs fois
par jour, vous réaliserez quelles sortes de pensées et
d’émotions épuisent votre énergie vitale (pour une
description de l’espace de respiration, voir le chapitre 6).


[image: ]Dans la pleine conscience, on accueille les ressentis émotionnels
négatifs ou douloureux, on leur permet simplement d’être là… on
n’est pas dans l’émotion, mais dans l’expérience de l’émotion.

Christophe André
Soigner la dépression par la méditation de pleine conscience
De toutes les pathologies mentales, la dépression récurrente
est celle dont il a été établi le plus clairement qu’elle pouvait
reculer sous l’effet de la méditation de pleine conscience. Si
les preuves continuent à s’accumuler, la méditation pourrait
bien finir par devenir le traitement usuel contre la dépression,
dans le monde entier. Cette section explique ce qu’est la
dépression et pourquoi la méditation de pleine conscience
semble si efficace pour ceux qui ont souffert de plusieurs
épisodes de dépression.
Comprendre ce qu’est la dépression
La dépression ne doit pas être confondue avec la tristesse.
La tristesse est une émotion saine et naturelle que nous
éprouvons tous de temps à autre. Quand quelque chose ne se
passe pas comme vous l’aviez espéré, vous pouvez vous sentir
triste. Votre tristesse peut durer un moment et affecter vos
pensées, vos paroles et vos actes, mais seulement de façon
très limitée.
Il en va très différemment de la dépression. Quand vous êtes
déprimé, vous ne parvenez pas à vous sentir mieux, quels
que soient vos efforts. Malheureusement, certains croient
encore que la dépression n’est pas réellement une maladie.
Or, la dépression est une maladie bien réelle, avec de vrais
symptômes.
D’après les critères des organismes officiels de la santé
publique, si vous n’avez pas le moral pendant la plus grande
partie de la journée, chaque jour pendant deux semaines,
cela signifie que vous souffrez d’une dépression et que vous
devez consulter un médecin. Les symptômes d’une dépression
peuvent être les suivants :
[image: ]Une humeur maussade,

[image: ]Un sentiment de culpabilité ou de faible estime de soi,

[image: ]Un sommeil perturbé,

[image: ]Une perte d’intérêt ou de plaisir,

[image: ]Des difficultés à se concentrer,

[image: ]Une altération de l’appétit,

[image: ]Un manque d’énergie.


Comprendre pourquoi la dépression réapparaît
La dépression a de bonnes chances d’être une maladie
récurrente. Si vous voulez comprendre pourquoi, il faut que
vous sachiez quels sont les deux principaux facteurs qui
transforment la tristesse en dépression :
[image: ]Une pensée négative constante (rumination). Il s’agit
du recours permanent à la pensée négative et à la
critique de soi-même pour essayer de changer un état
émotionnel. Vous avez une idée de ce que sont les
choses (vous éprouvez de la tristesse) et de ce que vous
voudriez qu’elles soient (vous vous sentiriez heureux,
détendu ou en paix). Vous ne cessez pas de songer à
votre objectif et au fait que vous êtes loin d’atteindre
le résultat désiré. Plus vous pensez à cette différence,
plus votre situation vous semble négative et plus vous
vous éloignez de l’émotion souhaitée. Malheureusement,
cette façon de penser (essayer de résoudre le problème
que pose une émotion) ne fait qu’aggraver le problème
et installer un sentiment d’échec, lorsque la dépression
apparaît. Il est vain de ruminer, car les émotions font
partie de la condition humaine. Essayer de chasser ou de
changer des émotions simplement en pensant à ce que
l’on voudrait ne mène à rien. La rumination est typique
du mode « faire », un mode de fonctionnement du mental
expliqué au chapitre 5.

[image: ]Le fait de tout faire pour éviter les pensées, les émotions
et les sensations négatives (évitement d’expérience).
Ce comportement est la conséquence d’un désir d’éviter
les sensations déplaisantes. Or, le processus d’évitement
d’expérience, au lieu de faire disparaître ou d’atténuer
l’émotion, ne fait que l’intensifier. En fuyant vos émotions,
vous leur donnez davantage de force.


Quand vous souffrez pour la première fois de dépression,
vous avez des pensées négatives, vous n’avez pas le moral et
vous devenez léthargique. Vous créez alors des liens entre ces
pensées, ces sentiments et ces sensations corporelles. Même
quand vous vous sentez mieux, ces liens sont toujours là, de
façon latente. Ensuite, dès que vous vous sentez un peu triste,
comme cela nous arrive à tous, vous vous dites : « Et c’est
reparti. Pourquoi est-ce que cela m’arrive ? Je n’ai pas réussi »,
etc. Vos pensées négatives reviennent, et elles suscitent une
humeur négative et une baisse des niveaux d’énergie dans
le corps, ce qui provoque encore plus de pensées négatives.
Plus vous vous efforcez d’éviter vos pensées, émotions et
sensations négatives, plus elles se renforcent. C’est ce que l’on
appelle une spirale descendante, comme l’illustre la figure 11-3.
[image: ]
Figure 11-3 :
La spirale descendante de la
dépression.

Changer sa relation avec son humeur grâce à la méditation de pleine conscience
Pour provoquer une rechute dépressive et pour la faire
durer, rien de tel que s’efforcer d’éviter d’avoir une humeur
négative. La méditation de pleine conscience vous invite à
adopter une attitude différente vis-à-vis de votre émotion.
La dépression n’est pas quelque chose d’agréable, mais
vous pouvez envisager cette sensation avec bienveillance,
curiosité, compassion et acceptation. Cette méthode est sans
doute radicalement différente de votre manière habituelle de
vous comporter face à une émotion problématique. Voyons
comment vous pouvez changer votre relation avec votre
humeur et ainsi, transformer votre humeur elle-même.
Quand vous êtes d’humeur maussade, faites un de ces
exercices à titre d’expérience, et voyez ce qui se produit :
[image: ]Identifiez la région de votre corps dans laquelle vous
ressentez cette émotion. Vous sentez-vous l’estomac
serré, par exemple, ou la poitrine oppressée ? Que se
passe-t-il si vous acceptez cette sensation corporelle,
quelle qu’elle soit, avec bienveillance et curiosité ?
Pouvez-vous vous imaginer au centre de cette sensation,
et inspirer et expirer dans cette sensation ? Quel effet
cela produit-il ? Si cela vous est difficile, dans quelle
mesure pouvez-vous vous rapprocher de cette sensation
déplaisante dans votre corps ? Essayez de jouer avec les
limites en deçà desquelles vous pouvez maintenir votre
attention sur votre corps, sans trop forcer ni battre en
retraite. Dites-vous : « Tout va bien, quoi que j’éprouve,
tout va bien, éprouvons-le. »

[image: ]Considérez-vous comme distinct de votre humeur,
de vos pensées et de vos sensations. Vous êtes
l’observateur de votre sensation, et non la sensation elle-même. Prenez du recul pour contempler votre sensation.
Quand vous regardez un film, il y a un espace entre
vous et l’écran. Quand vous regardez les nuages qui
passent dans le ciel, un espace vous sépare des nuages.
Il existe aussi un espace entre vous et vos émotions.
Remarquez-en l’effet éventuel.

[image: ]Prenez note de ce que sont vos pensées. S’agit-il de
pensées critiques envers vous-même, de pensées
négatives ? Prédisez-vous le pire, tirez-vous des
conclusions hâtives ? Est-ce que les mêmes pensées se
répètent, encore et encore ? Introduisez de la curiosité
dans vos schémas de pensée.

[image: ]Prenez note de votre tendance à vouloir vous
débarrasser de votre émotion. Essayez d’abandonner
cette stratégie d’évitement pour une stratégie
d’acceptation, et observez l’effet que cela produit.
Pouvez-vous accroître, ne serait-ce que d’un pour cent,
votre degré d’acceptation de ce que vous ressentez ?
Acceptez le fait qu’il s’agisse d’une expérience que
vous vivez en ce moment mais qui ne durera pas
éternellement, et que vous puissiez donc temporairement
lâcher prise, ne serait-ce que légèrement, pour voir ce
que cela vous fait.

[image: ]Pratiquez l’espace de respiration de trois minutes,
présenté au chapitre 7. Quel effet cela produit-il ?
Ensuite, choisissez de façon éclairée et judicieuse l’action
la plus utile pour vous occuper de vous dans l’instant
présent.

[image: ]Reconnaissez qu’une pensée qui rumine et une humeur
maussade font partie de votre expérience, mais sans
faire partie de votre être même. Une émotion apparaît
dans votre conscient, puis s’évanouit à un moment
donné. Adopter un point de vue décentré et détaché,
c’est reconnaître que votre humeur maussade n’est pas
un aspect essentiel de votre moi, de ce que vous êtes.


Le mode d’évitement et le mode d’approche

Plus vous tentez d’éviter une émotion, plus cette émotion se renforce
et exerce son emprise sur vous. Au
contraire, en vous rapprochant de
cette émotion, vous créez la possibilité de vous libérer de son emprise.
En tâchant d’être au plus près de
vos sensations dans un esprit de
bienveillance, de compassion et
de générosité, vous vous donnez la
possibilité d’accueillir et d’accepter
votre expérience de l’instant présent
telle qu’elle est. Vous tournez ainsi le
dos à la spirale descendante qu’engendre une attitude d’évitement.

Le professeur Richard Davidson,
grand spécialiste en neurosciences à
l’université du Wisconsin à Madison
et ami du dalaï-lama, a montré que
l’attitude d’évitement était associée
à l’activation de la partie droite du
cortex préfrontal (un phénomène
communément observé chez les personnes dépressives) et que le mode
d’approche était associé à une activation plus importante dans la partie gauche du cortex préfrontal (ce
que l’on observe chez les gens qui
ont une attitude positive). Il a aussi
montré que la méditation de pleine
conscience permettait de déplacer
cette activation de la partie droite
vers la partie gauche : en d’autres
termes, du mode d’évitement au
mode d’approche. Le sujet adopte
alors une attitude plus saine, plus
ouverte et plus détachée vis-à-vis de
ses émotions, ce qui lui permet de se
comporter de façon plus naturelle.
En un mot, la méditation de pleine
conscience entraîne votre cerveau à
se comporter plus sainement !

Découvrir la thérapie cognitive basée sur la pleine conscience : MBCT
La thérapie cognitive basée sur la pleine conscience (MBCT :
Mindfulness Based Cognitive Therapie) est un programme
de thérapie en groupe de huit semaines qui applique les
principes de la Réduction du stress basée sur la pleine
conscience (MBSR) dont parle le chapitre 10. Le programme
MBSR s’est révélé très utile pour des gens souffrant de divers
problèmes physiques ou psychologiques. La MBCT en est une
version spécifiquement adaptée aux personnes ayant souffert
d’épisodes de dépression répétés. Les études scientifiques
montrent jusqu’à présent que l’efficacité de la MBCT est
de 50 % supérieure à celle du traitement habituel pour les
patients ayant déjà souffert d’au moins trois épisodes de
dépression.
La MBCT fait partie d’un type de thérapie plus général, ce que
l’on appelle les thérapies comportementales et cognitives
(TCC), dont le principe est que nos pensées, nos sentiments et
nos actes sont intimement liés. Nos pensées ont une influence
sur la manière dont nous nous sentons et sur les activités dans
lesquelles nous nous impliquons. Inversement, nos sensations
et nos activités influent sur ce que nous pensons, comme le
montre la figure 11-4.
[image: ]
Figure 11-4 :
La relation
entre pensées,
sensations
et activités.

Les TCC traditionnelles consistent à remettre en cause
et à changer vos pensées négatives sur vous-même, sur
les autres et sur le monde (pour en savoir plus, lire Les
Thérapies comportementales et cognitives pour les Nuls, de
Rob Willson et Rhena Branch). La thérapie cognitive basée
sur la pleine conscience suit une approche légèrement
différente. Plutôt que d’envisager délibérément des pensées
substitutives, vous allez à la rencontre de vos pensées,
émotions et sensations physiques déplaisantes en adoptant
une attitude plus décentrée, plus bienveillante, plus curieuse
et plus empathique : en d’autres termes, l’attitude de pleine
conscience. Il s’agit moins de changer l’expérience, que de
vivre cette expérience d’une façon différente. Vous développez
votre capacité de le faire à travers la méditation de pleine
conscience.
Si vous voulez profiter vous-même du cours de MBCT en
vous aidant de ce livre, vous pouvez suivre le programme de
MBSR de huit semaines présenté au chapitre 8 et y ajouter les
exercices du présent chapitre. Ce ne sera pas comme suivre le
cours d’un vrai professeur, mais cela vous donnera une idée
de ce à quoi vous pouvez vous attendre, et cela vous sera utile
sans aucun doute.
Connaître les fondements scientifiques de la méditation
de pleine conscience

Aux États-Unis, une enquête récente
a permis de constater que plus de
40 % des professionnels de la santé
mentale pratiquaient une forme ou
une autre de thérapie basée sur la
pleine conscience pour favoriser la
guérison à la fois physique et mentale. Dans un contexte clinique, la
méditation de pleine conscience
est utilisée dans des groupes, principalement sous forme de deux
programmes :

[image: ]La Réduction du stress basée sur
la pleine conscience (MBSR), un
protocole de huit semaines de
méditation de pleine conscience
pour réduire le stress chez des
patients souffrant de pathologies
variées.

[image: ]La Thérapie cognitive basée sur
la pleine conscience (MBCT) qui
reprend le programme de MBSR
de huit semaines et y ajoute des
éléments des thérapies comportementales et cognitives. Cette
thérapie a été mise au point
pour résoudre le problème des
rechutes dans le domaine de la
dépression clinique, et elle est
aujourd’hui testée et utilisée pour
une grande variété d’affections.



La Réduction du stress basée sur
la pleine conscience a été mise au
point il y a plus de vingt ans par le
Dr Jon Kabat-Zinn et ses collègues
dans un contexte hospitalier, à la
faculté de médecine de l’université
du Massachusetts.

Les preuves scientifiques des bienfaits de la méditation de pleine
conscience sont impressionnantes.

Voici un petit échantillon des résultats établis à ce jour :

[image: ]Plus de 17 000 personnes ont
aujourd’hui suivi le programme
MBSR. Plus de 5 000 médecins
et d’innombrables professionnels du soin de par le monde s’y
réfèrent dans leur travail quotidien lorsqu’ils sont aux prises
avec la souffrance humaine.

[image: ]Au cours d’une étude sur le
recours à la MBSR pour les
patients souffrant de troubles
anxieux, une diminution significative des scores d’évaluation de
l’anxiété et de la dépression a été
observée chez plus de 90 % de
ces patients.

[image: ]Dans le cadre d’une expérimentation, des patients souffrant de
psoriasis ont été placés dans
un caisson lumineux où ils ont
écouté des explications relatives à une méditation de pleine
conscience guidée. Ces patients
ont guéri quatre fois plus rapidement que ceux qui ne disposaient pas de la diffusion audio.
Il semble donc que la méditation
de pleine conscience à elle seule
accélère l’effet curatif.

[image: ]Deux expérimentations ont montré que la MBCTétait efficace
pour prévenir la rechute chez les
patients souffrant de dépression.
Chez les patients ayant déjà
connu au moins trois épisodes de
dépression, la MBCT faisait baisser le taux de récurrence de 55 %.



La MBSR est présentée au chapitre 8.

Vivre des expériences agréables et désagréables
Dans votre vie de tous les jours, vous vivez toutes sortes
d’expériences différentes. On peut les classer comme
agréables, désagréables et neutres. Les expériences agréables
sont celles que vous aimez, comme par exemple écouter les
oiseaux chanter ou regarder votre émission de télévision
préférée. Parmi les expériences désagréables, il peut y avoir
le fait d’être immobilisé dans les embouteillages ou d’avoir
affaire à un client difficile. Les expériences neutres sont celles
auxquelles vous ne faites même pas attention, comme les
différents objets qui se trouvent en ce moment dans la pièce
où vous êtes ou le goût du thé ou du café que vous buvez.
La pleine conscience consiste à devenir curieux de tous les
aspects de ces expériences. Pour cela, vous pouvez essayer
l’exercice suivant, qui se pratique normalement pendant deux
semaines :
[image: ]Prenez une feuille de papier ou une page de votre journal, et
tracez quatre colonnes. Intitulez ces colonnes « Expérience »,
« Pensées », « Sentiments » et « Sensations corporelles ».
Dans chacune de ces colonnes, mentionnez chaque jour une
expérience que vous avez trouvée agréable. Notez dans les
colonnes correspondantes les pensées qui vous ont traversé
la tête à ce moment-là, les sentiments que vous avez éprouvés
et ce que vous avez ressenti dans votre corps. Continuez cet
exercice tous les jours pendant une semaine entière.
La semaine suivante, répétez ces exercices, mais cette fois,
pour les expériences désagréables. N’oubliez pas que vos
expériences n’ont pas besoin d’être très agréables ni très
désagréables : même une petite expérience insignifiante en
apparence fera l’affaire.
Cet exercice a pour but :
[image: ]De vous permettre de voir que vos expériences ne
forment pas un tout insaisissable. Elles peuvent être
décomposées sous forme de pensées, de sentiments
et de sensations corporelles. Vos expériences difficiles
cessent ainsi de vous submerger et deviennent bien plus
gérables.

[image: ]De vous faire remarquer les tendances habituelles et
automatiques qui dominent chez vous sans même que
vous en ayez conscience. Vous pouvez ainsi découvrir
que vous vous accrochez généralement aux expériences
agréables en ayant le désir de les voir continuer, tandis
que vous refusez les expériences désagréables, un
comportement appelé l’évitement d’expérience qui risque
surtout de les perpétuer.

[image: ]De vous inciter à vous montrer plus curieux de vos
expériences, au lieu de simplement les juger comme
bonnes ou mauvaises et de simplement les aimer ou ne
pas les aimer.

[image: ]De vous inciter à comprendre et à reconnaître vos
expériences désagréables au lieu de chercher seulement
à les éviter.


Interpréter ses pensées et ses sentiments
Vous pouvez pratiquer cet exercice de visualisation assis ou
allongé, dans une position confortable.
1. Imaginez que vous marchiez sur le bord d’une route que
vous connaissez bien, et que vous aperceviez un ami de
l’autre côté. Vous l’appelez, vous lui faites signe, mais il ne
vous répond pas. Il continue de marcher et s’éloigne.

2. Répondez par écrit aux questions suivantes :

Qu’avez-vous ressenti en faisant cet exercice ?

Quelles ont été vos pensées ?

Quelles sensations physiques avez-vous éprouvées ?


Si vous vous dites « Il m’a ignoré : je n’ai même pas de vrais
amis », vous risquez de ne pas avoir le moral et d’adopter
une posture avachie. Si vous vous dites plutôt « Il ne m’a pas
entendu, cela ne fait rien, je le recontacterai », vous ne serez
sans doute pas affecté par cette situation. Le principal objet de
cet exercice est de vous montrer que c’est votre interprétation
de la situation, et non la situation elle-même, qui engendre
chez vous un sentiment particulier.
La réponse que nous faisons à cet exercice sera presque
toujours différente d’un individu à un autre, car chacun fait
une interprétation différente de l’événement imaginé. Si vous
êtes déjà d’humeur dépressive, vous risquez davantage
d’interpréter la situation de façon négative. Ne l’oubliez pas,
les pensées sont des interprétations de la réalité influencées par
notre humeur. Ne considérez pas vos pensées comme des faits,
surtout si vous n’êtes pas dans une humeur favorable. Les
pensées ne sont que des pensées, et non des faits.
Reconnaître les pensées automatiques
La méditation de pleine conscience vous incite à reconnaître
et à gérer ces pensées négatives automatiques qui peuvent
prolonger la dépression ou l’aggraver.
Lisez les propositions suivantes (d’après le questionnaire des
pensées automatiques de Kendall et Hollon) :
[image: ]J’ai l’impression de devoir affronter le monde entier.

[image: ]Je ne suis pas brillant.

[image: ]Je ne réussirai jamais.

[image: ]Personne ne me comprend.

[image: ]Je n’ai pas su aider les autres.

[image: ]Je ne pense pas être capable de continuer.

[image: ]J’aimerais être quelqu’un de mieux.

[image: ]Je suis si faible.

[image: ]Ma vie ne se passe pas comme je le voudrais.

[image: ]Je suis si déçu de moi-même.

[image: ]Rien ne va plus.

[image: ]Je ne peux plus supporter cela.

[image: ]Je ne peux pas m’y mettre.

[image: ]Il y a vraiment quelque chose qui ne va pas chez moi.

[image: ]J’aimerais être ailleurs.

[image: ]Je ne parviens pas à faire le nécessaire.

[image: ]Je me déteste.

[image: ]Je ne suis bon à rien.

[image: ]J’aimerais pouvoir simplement disparaître.

[image: ]Je suis un raté.

[image: ]Ma vie est un désastre.

[image: ]Je ne vaux rien.

[image: ]Je n’y arriverai jamais.

[image: ]Je me sens si démuni.

[image: ]Mon avenir est sombre.

[image: ]Cela ne vaut pas le coup.

[image: ]Je suis incapable de terminer quelque chose.


Si une de ces pensées surgissait dans votre tête, quel crédit
lui accorderiez-vous en cet instant ? Et si elle surgissait quand
vous êtes dans vos meilleures dispositions ? Ces pensées sont
caractéristiques d’une pathologie appelée la dépression, et elles
n’ont rien à voir avec votre vrai moi.
En considérant la dépression avec détachement, vous pouvez
vous détacher un peu plus de votre mal. Il s’agit de voir la
dépression comme une maladie humaine et non comme
quelque chose qui vous affecterait personnellement sans
affecter les autres. Il s’agit d’avoir conscience que ce mal peut
être soigné en prenant les mesures appropriées.
Des points de vue alternatifs
Les points de vue alternatifs sont les différentes manières
possibles d’interpréter une situation ou une expérience
particulière.
[image: ]Cet exercice de MBCT vous montre comme les sentiments
affectent les pensées et les pensées affectent les sentiments.
Il est similaire à l’exercice « Interpréter ses pensées et ses
sentiments », plus haut dans ce chapitre, mais il est plus axé
sur votre interprétation des situations selon les dispositions
dans lesquelles vous êtes déjà.
Considérez la situation suivante : Votre supérieur
hiérarchique vient de critiquer votre travail, et vous n’avez
plus le moral. Vous allez trouver un collègue, mais au moment
où vous l’abordez, il vous dit qu’il est vraiment très occupé
et qu’il n’a pas le temps d’interrompre ce qu’il est en train de
faire. Notez sur le papier vos pensées et vos sentiments.
Considérez maintenant une autre situation : Votre supérieur
vient juste de vous complimenter pour votre travail, qu’il
trouve excellent. Vous allez trouver un collègue, mais au
moment où vous l’abordez, il vous dit qu’il est vraiment
très occupé et qu’il n’a pas le temps d’interrompre ce qu’il
est en train de faire. Notez sur le papier vos pensées et vos
sentiments.
Dans ces deux situations différentes, vous n’avez
probablement pas eu du tout les mêmes pensées ni les mêmes
sentiments. Quand vous vous rendez compte que vos pensées
et vos sentiments dépendent de votre interprétation de la
situation, vous risquez moins de réagir de façon négative.
La méditation de pleine conscience vous permet de devenir
plus conscient de vos pensées et de vos sentiments à chaque
instant, et de choisir autrement la réponse que vous allez faire
face à une situation donnée, sachant que vos pensées ne sont
que des pensées, ou des interprétations, et non des faits.
Se décentrer des pensées difficiles
Pratiquez la méditation de l’espace de respiration de trois
minutes (expliquée au chapitre 8), et posez-vous les questions
qui suivent. Cela vous aidera à vous décentrer, à prendre du
recul vis-à-vis de vos pensées les plus difficiles, et à devenir
plus conscient de vos propres schémas mentaux.
[image: ]Est-ce que je confonds une pensée et un fait ?

[image: ]Est-ce que je pense comme si tout était blanc ou noir ?

[image: ]Est-ce que j’ai tendance à tirer des conclusions hâtives ?

[image: ]Est-ce que je me fixe sur les aspects négatifs tout en
ignorant les aspects positifs ?

[image: ]Suis-je perfectionniste ?

[image: ]Ai-je tendance à croire que je devine ce que les autres
pensent ?

[image: ]Ai-je tendance à prédire le pire ?

[image: ]Est-ce que je porte des jugements trop durs sur moi-même ou sur les autres ?

[image: ]Quels avantages et quels inconvénients y a-t-il à penser
de cette façon ?

[image: ]Est-ce que je prends les choses trop à cœur ?


Faire la liste de ses activités
[image: ]Dressez la liste de vos activités quotidiennes habituelles :
préparer le repas, vous habiller, vous rendre au bureau,
discuter avec vos collègues, vous consacrer à vos hobbies,
pratiquer un sport, suivre des cours du soir, etc. Ensuite,
précisez, pour chacune de ces activités, si elle vous nourrit
ou si elle vous épuise. Les activités qui vous nourrissent sont
celles qui vous dynamisent et vous rendent enthousiaste et
joyeux. Les activités qui vous épuisent sont celles qui vous
prennent votre énergie, si bien que vous avez ensuite moins de
vitalité et moins d’allant. Réfléchissez à ce que vous pourriez
faire pour pratiquer dans votre journée davantage d’activités
qui vous nourrissent et moins d’activités qui vous épuisent.
Maintenant, faites la liste des activités qui vous donnent
un sentiment de maîtrise et faites la liste de celles qui
vous apportent du plaisir. Les premières sont celles qui
représentent pour vous un défi, comme ranger l’intérieur
d’un placard, passer un coup de fil que vous évitiez jusqu’à
présent ou vous forcer à sortir de chez vous pour aller voir
un ami. Les activités qui vous apportent du plaisir peuvent
être prendre un bain chaud, regarder un film ou faire une
promenade.
Quand vous êtes stressé ou maussade, choisissez une activité
qui vous donne un sentiment de maîtrise ou du plaisir. Avant
de faire ce choix, pratiquez la méditation de l’espace de
respiration de trois minutes pour apporter de l’attention
conscience à votre expérience.
Faire des choix avisés
Quand vous n’avez pas le moral, quand vous avez une
pensée déprimante, une sensation douloureuse, ou face à
une situation stressante, pratiquez l’espace de respiration de
trois minutes et choisissez ce que vous allez faire tout de suite
après :
[image: ]Faire quelque chose dans l’attention consciente.
Reprenez ce que vous faisiez précédemment, mais dans
cet état d’esprit plus ouvert, dans le mode « être » (le
chapitre 5 explique ce qu’est le mode « être »). Faites
chaque chose avec une attention consciente, en divisant
si nécessaire la tâche en petites étapes. La différence
peut vous paraître très petite, mais après l’espace de
respiration, vous ne vous sentirez sans doute pas comme
avant.

[image: ]Prendre conscience de votre corps. Les émotions se
manifestent au niveau physique, par exemple sous la
forme d’un resserrement de la mâchoire ou des épaules.
La pleine conscience du corps, c’est l’invitation à
aller à la rencontre de votre tension et à éprouver les
sensations dans un esprit d’ouverture, de bienveillance
et d’attention consciente. Vous pouvez respirer dans
la sensation, ou bien penser « m’ouvrir, reconnaître,
accepter » quand vous sentez la zone d’inconfort. Plutôt
que d’essayer de vous débarrasser de vos sensations,
apprenez à vous accorder avec elles quand elles sont
difficiles ou déplaisantes.

[image: ]Être conscient de vos pensées. Si vos pensées restent
prédominantes après l’espace de respiration, concentrez
votre attention consciente sur ce que vous pensez.
Essayez de prendre du recul, de voir vos pensées comme
des événements mentaux, et non pas comme des faits.
Notez-les sur le papier, cela devrait vous permettre d’en
ralentir le flot et d’en avoir une vision claire. Réfléchissez
aux questions dont la liste figure dans la section « Se
décentrer des pensées difficiles ». Mettez-y, si vous le
pouvez, de la curiosité et de la bienveillance. Ainsi, vous
essayez de créer une relation différente vis-à-vis de
vos pensées, plutôt que de les accepter comme étant la
réalité à 100 %, quoi qu’il vous vienne à l’esprit.

[image: ]Pratiquer une activité agréable. Faites quelque chose
d’agréable, comme lire un roman ou écouter de la
musique. Portez surtout votre attention sur l’activité elle-même. Vérifiez ce que vous éprouvez émotionnellement
et physiquement, et portez de temps à autre une
attention conscience sur vos pensées. Ne pratiquez pas
cette activité pour vous obliger à changer d’humeur,
faites plutôt de votre mieux pour reconnaître et accepter
tout ce que vous éprouvez.

[image: ]Pratiquer une activité qui vous donne un sentiment de
maîtrise. Faites quelque chose qui vous donnera un tant
soit peu un sentiment de maîtrise, comme laver votre
voiture, nager ou préparer un gâteau. Là encore, portez
toute votre attention sur l’activité même. Notez une
éventuelle tendance que vous auriez à vouloir refouler un
sentiment ou revenir au mode « faire » (voir le chapitre 4),
et acceptez plutôt vos sentiments et vos sensations, du
mieux que vous le pourrez. Autrement dit, soyez en mode
« être » (voir le chapitre 4). En pratiquant cette activité,
vivez l’expérience en adoptant une attitude de curiosité
véritable.


Utiliser un système d’alerte à la dépression
Un système d’alerte à la dépression est un bon moyen de
neutraliser la dépression pour éviter une spirale infernale.
Notez par écrit :
1. Les signes avant-coureurs à détecter lorsque la dépression
risque de revenir, notamment des pensées négatives, une
hypersomnie ou une tendance à éviter de rencontrer vos
amis. Vous pouvez demander à un proche de vous aider
dans cette tâche.

2. Un plan d’action constitué d’activités pouvant vous être
utiles comme la méditation, le yoga, la marche ou regarder
un film comique. Notez aussi tout ce qui pourrait être
contre-productif et qu’il conviendrait que vous évitiez dans
la mesure du possible (comme changer vos habitudes
alimentaires, vous tenir intérieurement un discours négatif
ou terminer tard vos journées de travail).


Calmer son anxiété
L’anxiété est une émotion humaine naturelle, caractérisée par
un sentiment de tension, une inquiétude et un changement
physiologique, par exemple une tension artérielle plus élevée.
Nous sommes anxieux quand nous nous sentons menacés.
La peur fait partie de nos mécanismes de survie : si nous
n’avions jamais peur, nous prendrions sans doute des risques
considérables sans nous soucier des conséquences. Si nous
ignorions la peur, nous ne verrions aucune différence entre
nous promener dans les allées d’un parc et marcher tout au
bord d’un précipice !
[image: ]L’anxiété et la panique peuvent être dues à un ensemble de
facteurs, par exemple vos gènes, votre expérience passée,
la situation dans laquelle vous vous trouvez et l’influence
éventuelle d’une drogue, y compris la caféine.
Cette section vous explique comment la méditation de pleine
conscience peut vous aider à réguler votre anxiété ou votre
peur, que ces sentiments apparaissent de temps à autre ou
qu’ils soient liés à une pathologie clinique comme les troubles
anxieux généralisés, les personnes qui en sont atteintes étant
anxieuses en permanence.
Faire connaissance avec sa peur… et devenir bons amis
Faire disparaître les pensées angoissantes n’est pas facile. Ces
pensées sont collantes, et plus on essaie de les chasser, plus
l’inquiétude et l’anxiété persistent. On a vite fait d’entrer dans
un cercle vicieux, les pensées négatives devenant de plus en
plus tenaces à mesure qu’on s’efforce de les chasser.
La méditation de pleine conscience vous invite à vivre
pleinement toutes vos expériences, y compris les plus
déplaisantes. Ainsi, plutôt que d’éviter les pensées anxieuses
et les sentiments négatifs, ce qui ne ferait que les renforcer
et leur donner davantage d’influence sur votre vie, vous
commencez à vous y ouvrir, lentement mais sûrement, de
façon aimable et délicate. Cela vous permettra d’éviter que ces
pensées ne prennent une importance disproportionnée.
On pourrait faire l’analogie suivante. Imaginez une salle
inondée. Vous êtes à l’extérieur et vous maintenez la porte
fermée. À mesure que la pièce se remplit d’eau, vous devez
pousser de plus en plus fort pour maintenir la porte fermée.
Vous finissez par céder sous la pression de la porte, qui
s’ouvre brutalement, et l’eau se déverse à l’extérieur. Au
contraire, si vous ouvrez la porte très lentement dès le début,
au lieu de vous appuyer dessus, vous permettez à l’eau de
sortir progressivement, plutôt que de se déverser d’un seul
coup de façon diluvienne. Vous n’avez plus besoin de lutter.
L’eau, ce sont vos pensées et vos sentiments d’anxiété, et
ouvrir la porte signifie accepter les pensées difficiles avec
bienveillance, amabilité et délicatesse.
Recourir à la méditation de pleine conscience pour surmonter son anxiété
Si vous vous faites beaucoup de soucis, c’est probablement
pour vous empêcher d’avoir d’autres pensées
émotionnellement plus déstabilisantes encore. Ainsi, par
exemple, vous pouvez vous inquiéter à l’idée que votre fils
pourrait rater ses examens, mais en réalité, votre inquiétude
vous empêche d’éprouver un sentiment qui est la peur.
L’inquiétude est désagréable et engendre l’anxiété, mais tout
cela vous empêche de ressentir des émotions plus profondes.
D’un autre côté, tant que vous ne vous serez pas ouvert à ces
émotions, votre inquiétude persistera. L’inquiétude est donc
un exemple d’évitement d’expérience, une notion expliquée
précédemment dans ce chapitre. La méditation de pleine
conscience vous apprend à mieux accepter vos émotions
les plus pénibles avec une attitude de reconnaissance,
de curiosité et de bienveillance. La méditation de pleine
conscience vous permet aussi de comprendre que vous n’êtes
pas vos émotions et que vos sentiments sont passagers. Elle
vous permet ainsi de lutter contre l’anxiété. Elle vous incite à
prendre du recul par rapport à vos inquiétudes en concentrant
votre attention sur le moment présent.
Voici un exercice pour lutter contre l’anxiété :
1. Adoptez une posture assise digne et confortable, sur
une chaise ou sur un canapé. Posez-vous cette question :
« Qu’est-ce que je suis en train de vivre, à cet instant
même ? » Réfléchissez aux pensées qui vous traversent
l’esprit, aux émotions qui apparaissent en vous et aux
sensations physiques que vous éprouvez. Pendant quelques
minutes, vivez le plus intensément possible votre expérience
de l’ici et maintenant.

2. Placez une main sur votre ventre, et sentez-le se soulever
et se rétracter sous l’effet de votre respiration. Maintenez
votre attention sur cette région du corps. Si des pensées
anxieuses sollicitent votre attention, reconnaissez-les mais
revenez dans le moment présent. Sans vous critiquer si
possible, redirigez votre attention sur vos inspirations et sur
vos expirations. Continuez ainsi pendant quelques minutes.

3. Quand vous serez prêt, élargissez le champ de votre
conscience à votre corps tout entier et sentez tout votre
corps qui respire, par opposition avec votre attention
précédemment concentrée sur la seule respiration. Vous
pouvez imaginer les contours de votre corps qui inspirent et
expirent, ce que votre corps fait effectivement par la peau.
Continuez aussi longtemps que vous en aurez envie.

4. Portez votre attention sur la transition que vous allez
faire entre cet exercice de méditation et vos activités
quotidiennes que vous allez reprendre. Continuez à
imprégner vos activités quotidiennes de cette attention
consciente, bienveillante et accueillante, afin d’en observer
les éventuels effets. Si vous avez l’impression que la
méditation vous est utile, reprenez cet exercice pour trouver
un peu de répit chaque fois que vous serez en proie à des
pensées ou à des inquiétudes inopportunes.


[image: ]La méditation de pleine conscience ne consiste pas à
supprimer l’anxiété, ni toute autre expérience pénible. Elle
vous offre plutôt la possibilité de cultiver une attitude saine
vis-à-vis de votre expérience désagréable. L’expérience
désagréable se produit, que vous le vouliez ou non. Vous
pouvez tenter de vous en distraire à court terme, mais
cette méthode est épuisante, et elle est inefficace à long
terme. La méditation de pleine conscience est une solution
plus radicale : elle consiste à aller courageusement vers la
difficulté, quelle qu’elle soit, pour voir ce qui se passera. Cette
attitude d’acceptation change votre relation avec l’anxiété et
vous donne ainsi la possibilité de vous libérer de vos émotions
et d’avancer, lorsque vous y êtes prêt.
Souhaiter la bienvenue à des voisins bruyants

Vos pensées anxieuses sont comme
la musique d’un voisin bruyant. La
méditation de pleine conscience
ne consiste pas tant à obliger votre
voisin à arrêter de faire du bruit, ce
qui serait peut-être efficace dans
certains cas, qu’à prêter à ce bruit
une écoute différente. Quand vous
écoutez votre musique préférée,
vous laissez les sons venir à vous
et vous vous ouvrez pleinement au
rythme. De la même manière, vous
devez vous ouvrir à vos pensées,
les écouter et sentir vos émotions
sous-jacentes sans essayer de les
chasser ni de les changer : il s’agit
simplement de les reconnaître telles
qu’elles sont. Cet entraînement du
mental n’est pas facile et demande
de la pratique. Le bruit (vos pensées
anxieuses) diminuera ou ne diminuera pas, mais tout ce que vous
pouvez contrôler, c’est votre attitude
vis-à-vis de ce bruit. Adoptez, autant
que vous le pourrez, une attitude de
curiosité et de bienveillance.

Être à ses sentiments d’anxiété
Si vous voulez faire quelque chose contre votre anxiété, vous
devez commencer par entretenir une relation satisfaisante
avec elle, afin d’être à votre émotion. Vous pouvez alors
accepter cette anxiété, sans y réagir ni chercher à la faire
disparaître. Imaginez que vous restiez assis, le plus calme
possible, en présence d’un enfant qui fait une crise de colère.
Aucune crise ne dure éternellement, et aucune crise ne dure
avec une intensité constante. Si vous restez calme et si vous
maintenez une attention consciente et bienveillante, votre
anxiété diminuera progressivement. Même si l’anxiété ne
disparaît pas, l’expérience que vous vivrez sera moins difficile.
[image: ]Vous n’avez pas nécessairement besoin de faire face tout
de suite à votre anxiété. Vous pouvez appliquer la méthode
suivante sur une période de plusieurs jours, de plusieurs
semaines ou de plusieurs mois :
1. Observez la façon dont vous réagissez habituellement dans
vos moments d’anxiété. Si vous êtes toujours anxieux,
prenez note de votre attitude actuelle vis-à-vis de votre
émotion.

2. Envisagez la possibilité d’une attitude plus proche de la
méditation de pleine conscience vis-à-vis de votre anxiété.

3. Pendant une minute environ, percevez votre anxiété avec
autant de bienveillance et de chaleur que possible, et en y
mettant votre respiration.

4. Remarquez la couleur, la forme et la texture du sentiment
que vous éprouvez. Dans quelle partie de votre corps se
manifeste-t-il ? L’intensité de la sensation augmente-t-elle ou
diminue-t-elle avec votre attention consciente ? Explorez le
champ des possibles entre fuir l’anxiété et plonger dedans,
et laissez-vous fasciner par ce qui se produit aux limites de
ce champ quand vous associez à votre attention consciente
un sentiment de bienveillance et d’empathie.

5. Contemplez ce que vous ressentez comme vous pourriez
contempler un arbre ou une fleur, avec chaleur et curiosité.
Respirez dans les diverses sensations que vous pouvez
éprouver, et considérez ces sensations comme ayant
quelque chose à vous apprendre. Accueillez votre émotion
comme vous pourriez accueillir un invité à bras ouverts.


Franchir les étapes 1 à 5 n’est pas un concours, mais
simplement un chemin à suivre à son propre rythme. L’étape 1
n’a pas moins d’importance, de signification ni de profondeur
que l’étape 5. N’oubliez pas que cette série d’étapes doit vous
servir de guide : explorez votre propre émotion, anxiété ou
autre, comme bon vous semblera. Faites confiance à votre
sagesse innée pour vous guider dans ce voyage intérieur.
[image: ]Respirer ne transforme pas la réalité. Mais respirer transforme
l’expérience que l’on a de la réalité. Et préserve nos capacités à
agir sur cette réalité.

Christophe André


  
    
      Chapitre 12
 Physiquement parlant :
 guérir le corps


      Dans ce chapitre :

[image: ]Comprenez les liens réels entre le mental et le corps

[image: ]Découvrez comment gérer consciencieusement sa douleur

[image: ]Apprenez à faire face à la maladie grâce à la méditation de pleine
conscience




      La méditation de pleine conscience en tant que thérapie
pour les patients souffrant de graves problèmes de santé
a d’abord été adoptée aux États-Unis, et elle connaît un succès
grandissant au Royaume-Uni et en France. Des médecins qui
avaient essayé tous les traitements médicaux traditionnels se
sont mis à adresser leurs patients à une clinique spécialisée
dans la lutte contre le stress, dans laquelle on recourait à la
méditation de pleine conscience pour soulager les patients de
leurs douleurs, de leur anxiété ou de leur stress.

      En pratiquant la méditation de pleine conscience, ces patients
ont découvert une façon différente d’envisager et de vivre
les difficultés qu’ils pouvaient rencontrer. Ils ont commencé
à se sentir mieux, malgré leurs problèmes de santé. Leurs
symptômes n’ont pas nécessairement disparu, la finalité de
la méditation de pleine conscience n’étant pas de les chasser,
mais ils ont découvert un autre moyen d’affronter la maladie,
dans la sagesse et dans une vision holistique plutôt que dans
la peur et la dysharmonie.

      Ce chapitre montre comment la méditation de pleine
conscience peut être profitable aux personnes souffrant
d’une maladie chronique, et présente diverses méthodes
pour commencer cette découverte. Il n’est certainement
pas nécessaire d’être malade pour profiter des avantages
qu’apporte la méditation de pleine conscience, mais celle-ci a
déjà permis de soulager des milliers d’individus souffrant de
graves problèmes de santé.

      
        
          
            
              Contempler la globalité : 
            
          
        
        
          
            
              guérir de l’intérieur
            
          
        
      

      Les thérapies holistiques sont fondées sur le principe que
le corps et l’esprit forment un tout indissociable. Cherchez
quel sens cette notion peut avoir pour vous, et tout en lisant
ce chapitre, continuez d’y réfléchir. La méditation consiste à
cultiver cette capacité qui est en vous d’être conscient, entier
et libre, quel que soit l’état de votre corps ou la sensation que
vous avez de cet état. C’est une vision totalement différente
de ce que signifie une guérison, mais qui conduit à une paix de
l’esprit vous permettant de vous sentir mieux.

      Le mal physique n’est pas simplement un problème
concernant le corps, c’est aussi un problème pour le mental.
Comme on peut le constater à la lecture de cette section,
votre mental et votre corps sont inséparables, ils forment
un tout. Quand vous souffrez d’une maladie, si vous voulez
affronter les difficultés de la meilleure façon, vous devez vous
occuper aussi bien de votre mental que de votre corps. Vous
devez aussi envisager tout ce qui arrive à votre corps du point
de vue de la globalité. De façon inéluctable, notre corps est
voué à la destruction : sachant cela, comment vivre dans la
dignité plutôt que dans le stress, l’anxiété et le sentiment de se
dégrader ?

      [image: ]Quand vous pratiquez la méditation de pleine conscience,
c’est un acte d’amour que vous pratiquez. Lentement mais
sûrement, vous renforcez un lien d’amitié avec vous-même.
Vous agissez pour vous-même, pour soigner votre propre
santé et votre propre bien-être.

      La méditation de pleine conscience peut vous permettre, à
un moment donné, de vous relier à votre propre sentiment
profond de la globalité de votre personne et d’atteindre un état
de relaxation, de paix et de calme dont vous ne pressentiez
peut-être pas la possibilité auparavant. Cette rencontre avec
votre propre globalité est une source de guérison profonde,
dans le sens où elle vous permet de vous sentir en paix avec
vous-même et d’avoir la conviction que tout ira bien, quoi qu’il
advienne. Votre état de santé, votre corps, vos pensées et les
émotions qui vous viennent et qui disparaissent, ne forment
qu’une partie d’un tout. La pensée « tout est de ma faute, je
suis un incapable » n’est qu’une pensée, pas un fait. Quand
vous commencez à approcher cette globalité intérieure, la
maladie devient moins menaçante. Vous voyez de façon plus
optimiste le moment présent et l’avenir. Vous adoptez un
point de vue plus détaché, plus libre et plus désinvolte, votre
perception de votre mal évolue et vous laissez à votre corps
davantage d’espace pour guérir, tout en suivant le traitement
médical approprié.

      [image: ]La méditation de pleine conscience vous permet de voir les
choses sous un angle plus large. Si, en raison de votre mal,
vous n’avez pas le moral et si vous ne vous sentez pas la force
de guérir, vous devez vous sentir déprimé, isolé et angoissé.
Envisagez cependant la même situation d’un point de vue plus
large : n’oubliez pas que nombreux sont ceux qui souffrent
de la même façon que vous. Vous pouvez devenir conscient
à la fois de la souffrance que vous ressentez et de ce qui est
sain chez vous. Si votre dos est en mauvais état, qu’en est-il
des parties de votre corps qui ne posent aucun problème ? La
méditation de pleine conscience vous permet de faire évoluer
vos schémas mentaux et d’adopter une vision holistique. Vous
pouvez alors plus facilement vous pardonner de ne pas vous
sentir en pleine forme : vous êtes humain, finalement.

      
        
          
            Percevoir le lien entre l’esprit et le corps
          
        
      

      Imaginons que vous soyez phobique des araignées. En
avançant dans la pénombre, vous apercevez une forme
sombre par terre : « Une araignée ! », votre cœur bat plus fort
et vous transpirez. Vous hésitez même à bouger, de peur de
déranger l’araignée. Votre esprit s’affole. Puis, vous y jetez un
nouveau coup d’œil. En allumant la lumière, vous vous rendez
compte que ce n’est qu’une marque sur votre tapis ! Vous vous
sentez soulagé.

      Au moment où vous avez cru voir une araignée, il s’est produit
dans votre organisme toute une série de changements. Ces
changements ont eu lieu en raison de ce que vous avez pensé
et de l’interprétation que vous avez faite de cette marque que
vous aperceviez : en d’autres termes, tout est venu de votre
mental. Quand vous vous êtes rendu compte que ce n’était
qu’une marque sur le tapis, une série de réactions apaisantes
se sont produites. Or, l’objet aperçu est resté le même. C’est en
mettant de la curiosité dans votre expérience et en allumant
la lumière que vous avez changé la réaction de votre corps.
Par l’attention consciente et par la curiosité, vous avez pu
interpréter les choses différemment et les voir telles qu’elles
étaient plutôt que telles que vous pensiez qu’elles étaient.

      En apprenant à mieux vous servir de votre mental, vous
pouvez créer les conditions qui aideront, plutôt que de le
freiner, le processus de guérison. Un stress trop important
affaiblit votre système immunitaire. Par conséquent, tout
moyen créatif de réduire votre stress aura un effet positif.

      Voici un exercice très court qui montre clairement le lien entre
le mental et le corps.

      
        1. Asseyez-vous ou allongez-vous confortablement, et fermez
les yeux si vous le voulez.

2. Imaginez que vous ayez faim et que vous soyez sur le point
de vous régaler de votre plat préféré. Vous pouvez en humer
l’odeur et le voir dans votre assiette. Prenez quelques
minutes pour imaginer l’aspect et l’odeur de ce mets.
Prenez-en un morceau, et commencez à mâcher. Imaginez le
goût de cette nourriture délicieuse dans votre bouche.

3. Prenez note de tout changement intervenant dans votre
organisme. Salivez-vous ? Éprouvez-vous le désir de
manger cela maintenant ? Est-ce que certaines émotions se
manifestent en vous ? Est-ce que certaines parties de votre
corps deviennent tendues, ou se détendent ?


      

      Ce court exercice (ou serait-ce une forme de supplice, à
toujours parler de manger ?) montre encore quel impact le
mental peut avoir sur le corps. Dans cet exercice, vous n’avez
fait qu’utiliser votre mental pour créer des images dans votre
tête. Et cependant, vous avez pu sentir toutes sortes de
changements physiques dans votre corps. À présent, vous
pouvez même aller préparer ce plat que vous avez imaginé.
De même, en sollicitant votre mental dans la bonne direction,
vous pouvez susciter des effets thérapeutiques pour soigner
votre corps.

      
        
          
            Reconnaître ses limites
          
        
      

      Nous disposons d’une certaine quantité de temps et d’énergie.
Si notre temps n’était pas limité, nous vivrions éternellement.
Si notre énergie n’avait pas de limites, nous n’aurions jamais
besoin de dormir. Comment pourriez-vous faire le meilleur
usage possible du temps et de l’énergie dont vous disposez ?
Si vous essayez d’en faire trop, vous finirez par vous écrouler.
Soyez plutôt conscient de vos limites et reconnaissez-les,
tout en continuant à tenter de les repousser un peu de temps
à autre, de façon saine et consciente. Dans ma carrière,
j’ai cru un jour que je pouvais tout faire. Je me suis mis à
accepter de plus en plus de tâches et de responsabilités.
Finalement, j’en faisais plus, mais je ne terminais pas ce que
je faisais. À la fin de la journée, j’étais épuisé. Je n’avais plus
d’énergie et je cherchais à trouver un peu de temps pour
méditer, simplement pour pouvoir tenir le coup. Un jour, en
me réveillant, je me suis dit : « Ça suffit ! » Pourquoi devrais-je ainsi sacrifier ma santé et mon bien-être ? Pour un peu
plus d’argent ? J’ai alors limité comme je le pouvais mes
responsabilités, et j’ai recherché des moyens de travailler de
façon plus efficace et plus créative. Je me suis amusé à me
lancer des défis et à éprouver mes propres limites, mais sans
en abuser.

      [image: ]Ne pas confondre accepter ou reconnaître ses limites, et
capituler. Si vous souffrez d’une maladie de longue durée, par
exemple, vous n’êtes pas obligé de baisser les bras et de passer
le restant de vos jours pelotonné au fond de votre fauteuil.
Accepter vos limites signifie accepter le fait que votre corps
souffre et que vous ayez besoin de procéder pas à pas pour
vous sentir mieux, en suivant les conseils de votre médecin.
Vous aurez peut-être besoin de bénéficier du soutien d’un
groupe, de vos amis ou de vos proches. Sachez aussi que vous
ne subirez jamais une transformation radicale comme par
magie, et que vous devez donc travailler à accepter vos limites,
lentement mais sûrement.

      Se rendre compte du pouvoir des placebos

Un placebo est une substance, généralement à base de sucre, qui ne
contient aucun produit actif. Chaque
fois que les scientifiques veulent
tester un nouveau médicament, ils
comparent son effet à celui d’un
placebo. De façon surprenante, de
nombreuses études montrent que
les patients se sentent mieux après
avoir absorbé un placebo à la place
du vrai médicament. Comment est-ce possible ? La réponse est dans
votre système de croyances. Quand
vous croyez qu’un comprimé va vous
faire du bien, votre croyance positive
accélère le processus de guérison.

Voici quelques faits intéressants au
sujet des placebos :

[image: ]Un placebo peut provoquer la
diffusion dans le sang des analgésiques naturels présents dans
votre organisme, lorsque vous
croyez que le produit que vous
avez absorbé est un analgésique.
Vous pouvez ainsi obtenir le
même effet qu’une dose modérée
de morphine !

[image: ]Les placebos qui coûtent cher
sont les plus efficaces. Je trouve
cela très amusant ! Dans le cadre
d’une expérience, des chercheurs ont fourni un placebo à un
groupe de patients en informant

la moitié d’entre eux qu’il coûtait
2,50 euros, et en faisant savoir
à l’autre moitié qu’il coûtait dix
centimes. On a ensuite administré
aux patients un léger choc électrique aux mains, et la douleur
a été significativement moindre
chez ceux qui croyaient que le
produit coûtait 2,50 euros.

[image: ]La chirurgie placebo consiste
à faire croire au patient qu’il a
été opéré, alors qu’en réalité il
n’y a eu aucune opération réelle.
Pour des raisons d’éthique, la
chirurgie placebo n’a été pratiquée que dans cinq cas, si l’on
en croit la littérature. Dans la dernière étude, en 2002, 180 patients
souffrant d’arthrite au genou ont
été répartis de façon aléatoire en
deux groupes. Les membres d’un
groupe ont été réellement opérés, tandis que ceux de l’autre
groupe ont eu droit à une chirurgie placebo. Au bout de 24 mois,
les membres du premier groupe
ne souffraient pas moins que les
autres et n’avaient pas moins de
problèmes de genou.



L’« effet placebo » est remarquable,
et montre que le mental peut réellement exercer une influence sur le
processus de guérison.


      Cette idée d’accepter ses limites me fait penser à la mouche
qui se retrouve enfermée dans une pièce et qui continue de se
cogner à la vitre, persuadée qu’elle pourra la traverser. Si la
mouche pouvait voir la vitre comme une limite et comprendre
qu’il n’y a pas de passage possible, elle ne s’entêterait pas
ainsi. Quand vous vous apercevez que vous vous heurtez
encore et encore à une limite, faites preuve d’imagination et
essayez autre chose : ne continuez pas à foncer sur la vitre
simplement parce que la vue qu’elle vous offre est attirante.

      
        
          
            S’élever au-dessus de sa maladie
          
        
      

      Vous élever au-dessus de votre maladie, cela signifie vous
séparer d’elle plutôt que de vous identifier à elle. Ainsi, le mal
vous accablera moins.

      [image: ]Dana Jennings, atteinte d’un cancer, avait écrit sur un blog du
New York Times :

      
        En étant capable de rire à la face du cancer, vous continuez à vous
appartenir, aussi dur que cela puisse être, plutôt que de capituler
devant la maladie. Un bon rire vous rappelle que vous n’êtes pas
votre cancer.
      

      Vous n’êtes pas votre maladie. Le rire est un moyen de ne
pas l’oublier, la méditation aussi. Certaines journées sont
meilleures que d’autres. Les mauvais jours, tenez bon jusqu’à
ce que la lumière revienne. Aidez-vous de cette pensée : « Je ne
suis pas ma maladie. »

      Récemment, alors que je pratiquais la méditation, je me suis
senti le corps de plus en plus léger, et c’était agréable. J’étais
à l’aise, et tout à fait détendu. Je me sentais en paix avec le
monde. À cet instant, je ne m’identifiais pas à mon corps,
et cependant, je me sentais tout à fait à l’aise et je vivais
parfaitement bien cette expérience. En fait, j’avais l’impression
d’être véritablement moi-même. Ce genre d’expérience me
rappelle que mon corps n’est pas une chose aussi solide et
aussi réelle que ce que j’ai l’habitude de penser. Je ne suis pas
mon corps, mais j’ai conscience de mon corps.

      Je suis la conscience : la conscience de mes pensées, de mes
sentiments, de mon corps et du monde qui m’entoure. Quand
vous avez cette perception de la globalité, vous vous sentez
libéré des chaînes d’une pensée comme « je suis malade » ou
« il me manque quelque chose » et vous éprouvez la liberté
de l’être « tout seul ». Dans ce contexte, « tout seul » doit
être compris comme le fait d’être « tout », à soi seul. C’est le
contraire du sentiment de solitude et d’isolement.

      [image: ]Ne recourez pas à la méditation pour tenter de vivre certaines
expériences agréables. Dans tout ce que vous pouvez
éprouver au cours d’une méditation, rien n’est un problème :
une méditation n’est ni bonne ni mauvaise. La perception
de la globalité est votre véritable nature, ici et maintenant,
et non pas quelque expérience méditative exotique. Vos
expériences se produisent et s’évanouissent mais votre
conscience est toujours là, que vous vouliez être conscient
ou non. Quand vous vous identifiez à cette présence, vous
retrouvez immédiatement votre propre perception de la
globalité.

      
        
          
            
              Lutter contre la douleur par 
            
          
        
        
          
            
              la méditation
            
          
        
      

      Une douleur aiguë est une douleur vive qui dure un temps
limité. Cette limite est parfois définie comme n’excédant
pas douze semaines. La médecine sait très bien soigner les
douleurs aiguës. Une douleur chronique est une douleur qui
dure plus de douze semaines, et les médecins ont bien plus
de difficultés à en venir à bout. Nombreux sont ceux qui
considèrent la douleur chronique comme un des problèmes de
santé dont on sous-estime le plus l’importance dans le monde
aujourd’hui, alors qu’elle est lourde de conséquences pour le
patient et qu’elle représente en même temps un lourd fardeau
pour le système de santé.

      D’après l’Organisation mondiale de la santé, entre la moitié et
les deux tiers des individus souffrant de douleurs chroniques
ont des difficultés à faire du sport, à dormir normalement, à
effectuer leurs tâches ménagères, à participer à des activités
sociales, à conduire, à marcher ou à avoir des relations
sexuelles.

      Il a été maintes fois constaté que les patients qui suivent
un programme de méditation de pleine conscience de huit
semaines voient leurs douleurs diminuer. C’est surprenant
dans la mesure où la méditation de pleine conscience consiste
à se concentrer sur la région douloureuse et à laisser libre
cours à la sensation de douleur, plutôt que de combattre la
douleur. Les sections qui suivent expliquent comment un tel
résultat est possible.

      
        
          
            Distinguer douleur et souffrance
          
        
      

      La douleur est inévitable, tandis que la souffrance n’est pas
obligatoire. La douleur est une sensation que vous êtes amené
à éprouver à certains moments. La douleur est d’ailleurs une
sensation qui se révèle souvent très utile, car sans elle, vous
vous causeriez des dommages corporels sans même vous en
rendre compte. Si votre dentiste vous a déjà anesthésié, vous
savez comme il est facile de se mordre l’intérieur de la joue,
même jusqu’au sang, sans s’en rendre compte.

      La souffrance, c’est différent. La souffrance, c’est vous qui la
créez, souvent sans le savoir. Supposons que vous souffriez
d’arthrite. Chaque matin, au réveil, vous avez pendant un bref
instant cette sensation brutale qu’est la douleur articulaire.
Ensuite, au bout d’une seconde environ, votre mental
commence à interpréter cette expérience : « Cette maudite
maladie. Pourquoi cela m’arrive-t-il, à moi ? Sûrement parce
que pendant trop longtemps, je n’ai pas mangé sainement.
Ce n’est pas juste. C’est si handicapant ! Tout ça, c’est de
ma faute. Et qu’est-ce que je vais devenir ? », etc. Tous ces
jugements contre-productifs, toutes ces interprétations et ces
prédictions engendrent la souffrance.

      Que faire quand on a mal à la tête ?

Je suis en train d’écrire, et j’ai mal
à la tête. Que vais-je faire ? Dans
« méditation de pleine conscience »,
il y a « conscience ». Je prends
donc conscience de la sensation
que j’ai dans ma tête. Je remarque
une tension au niveau des épaules
sous l’effet de la douleur, donc je
respire dans mes épaules, et il me
semble que cette tension s’estompe
un peu. Je fais aussi des pauses fréquentes, et je bois beaucoup d’eau.
Je n’oublie pas que je ne suis pas
mon mal de tête. Mon mal de tête est
quelque chose qui apparaît, et qui
va disparaître à un moment donné.
L’expérience réelle de la douleur
n’existe que pendant ce moment. Je
n’ai pas besoin de « tolérer » la douleur puisque même si je cessais de la
tolérer, elle serait toujours là. Tolérer,
c’est s’infliger une tension superflue.
Je peux aussi prendre conscience
de la forme, de la taille, de la couleur
et de la texture de cette sensation
de douleur qui est dans ma tête. Je
respire dans cette douleur, et je sens
une certaine résistance diminuer. Je
sais que cette douleur n’existe que
pendant un temps limité. Je prends
note de mon désir de voir ce mal de
tête disparaître, et je lâche prise par
rapport à ce désir.

Voilà qui peut vous donner une idée
de l’esprit dans lequel je pratique
la méditation de pleine conscience
quand je dois affronter une sensation de douleur. Il s’agit de concentrer son attention sur la difficulté et
d’éprouver pour celle-ci une véritable curiosité – sans essayer de
s’en débarrasser. Je suppose que
c’est comme tenter de calmer un
bébé qui hurle : se fâcher ne sert
généralement à rien. C’est en accordant au bébé toute votre attention,
même si ce n’est pas agréable quand
il hurle, que vous pourrez lui apporter
ce qu’il lui manque.


      [image: ]Une douleur peut être émotionnelle, il peut s’agir d’une
sensation de tristesse, de solitude, de chagrin, d’anxiété ou
de colère. La souffrance est la manière dont vous accueillez
ces émotions. Si vous manifestez de la curiosité et si vous êtes
prêt à les accueillir plutôt qu’à essayer de les chasser, de les
combattre ou de les bloquer, vous ne créerez sans doute pas
de la souffrance en vous-même. Au contraire, si vous cherchez
à éviter ces émotions et ces sensations en vous réfugiant dans
des systèmes de dépendance comme les médicaments, les
drogues ou l’abus d’alcool, vous risquez fort d’accroître votre
souffrance.

      Les stratégies d’évitement ne permettent pas de faire
disparaître la douleur, mais seulement de l’atténuer de façon
provisoire. Ce peut être utile dans l’immédiat, quand il s’agit
de tenir le coup pendant un moment, mais à plus long terme,
en évitant les sensations ou les émotions douloureuses, vous
ne faites que les entretenir et les renforcer. La souffrance
est quelque chose que vous pouvez commencer à gérer et
à contrôler en examinant plus attentivement vos pensées et
vos sensations : le seul fait de devenir attentif à ses propres
expériences douloureuses suffit à faire diminuer sa souffrance.

      [image: ]Voici une citation de Nisargadatta, un célèbre maître spirituel
indien qui a souffert d’un cancer de la gorge durant les
dernières années de sa vie :

      
        La douleur est physique, la souffrance est mentale. Au-delà de
l’esprit, il n’y a pas de souffrance. La douleur est essentielle à la
survie du corps, mais rien ne vous oblige à souffrir. La souffrance
vient seulement de la crispation et de la résistance : elle est le
signe de notre réticence à aller de l’avant et à suivre le courant de
l’existence. De même qu’une vie saine est une vie sans douleur,
une vie sainte est une vie sans souffrance. Le saint ne veut pas
que les choses soient autrement que ce qu’elles sont : il sait que,
compte tenu de tous les facteurs, elles sont inévitables. Il accepte
l’inévitable, et ainsi, il ne souffre pas. La douleur, il peut la
connaître, mais elle ne le brise pas. S’il le peut, il fait le nécessaire
pour rétablir l’équilibre perdu, sinon il laisse les choses suivre leur
cours.
      

      Trouver de l’inspiration dans l’expérience des autres

Voici un échantillon de ce que
déclarent, à propos de l’effet de la
méditation de pleine conscience,
ceux de mes clients qui souffrent de
maladies chroniques. Cela peut vous
aider à affronter la douleur et à appliquer les principes de la méditation
de pleine conscience.

« Je souffre d’une maladie chronique
douloureuse : il suffit que je bouge
pendant une heure dans la journée
pour que mon corps soit à l’agonie le lendemain. La méditation de
pleine conscience est bien la seule
chose qui m’ait permis de soulager
la douleur dont je souffre depuis six
ans. Je ne peux pas vraiment faire
bouger mon corps, or la plupart des
thérapies impliquent des mouvements. Grâce au balayage corporel
ou à la respiration consciente, je
peux rester allongé au sol et faire ma
méditation, sans réellement bouger.
C’est quelque chose de merveilleux.
À la fin, je me sens vraiment fatigué,
mais j’ai aussi l’impression d’avoir
relâché toute la tension que j’avais
accumulée depuis des semaines, et
même des mois. »

« J’ai de graves douleurs dans le bas
du dos. Cela me lance dans la jambe
chaque fois que je bouge. J’ai cru
que ma douleur était présente tout
le temps, jour et nuit. Après avoir
suivi le stage de méditation de pleine
conscience, la plus grande chose
que j’ai réalisée est qu’il y a des
moments dans la journée pendant
lesquels je n’ai pas de douleur. Pour
moi, c’est vraiment important. »


      
        
          
            Faire face à la douleur
          
        
      

      Voici quelques faits à ne pas oublier lorsqu’il s’agit de recourir
à la méditation de pleine conscience pour faire face à la
douleur :

      
        [image: ]La douleur ne peut exister que dans le moment
présent, et c’est ce moment qu’il s’agit de gérer. En vous
inquiétant du reste de la journée, de la semaine, du mois
ou de l’année, vous commencez à créer de la souffrance
en vous.

[image: ]La tension accroît la douleur. Quand vous prenez
conscience de la sensation de douleur et quand vous
imaginez l’air que vous respirez entrant et ressortant de
la zone douloureuse, la tension commence naturellement
à se réduire, et ainsi, la douleur diminue. Toutefois, si la
tension reste, ce n’est pas un problème : votre intention
est ici la seule chose que vous puissiez contrôler. Prenez
conscience de la sensation réelle de la douleur même.
Remarquez l’endroit précis où la douleur est localisée.
Pouvez-vous lui associer une forme, une taille, une
texture ou une couleur ?

[image: ]Il est vain de s’efforcer de faire disparaître la douleur,
de même qu’en essayant de se détendre on risque
d’intensifier la tension. C’est en apprenant, lentement
mais sûrement, à reconnaître et à accepter la douleur,
que vous pouvez faire évoluer votre expérience pour le
meilleur.


      

      [image: ]Voici une méditation qui vous aidera à affronter la douleur :

      
        1. Adoptez une position confortable, n’importe laquelle, que
vous conserverez pendant plusieurs minutes.

2. Éprouvez la sensation de votre propre respiration. Portez
votre attention consciente sur votre respiration, si possible
dans un esprit de légèreté, de bienveillance et de gratitude.

3. Prenez note de la façon récurrente dont la douleur accapare
votre attention. Évitez de vous en faire le reproche.
Comprenez que l’exercice est difficile et redirigez doucement
votre attention sur la sensation d’inspiration et d’expiration
dans la région du nez, de la poitrine, du ventre ou dans toute
autre région de votre corps. Continuez pendant quelques
minutes.

4. Maintenant, portez votre attention sur la sensation de la
douleur même. Cela peut vous faire peur, et peut-être serez-vous très réticent à porter votre attention sur votre douleur.
Cependant, si vous ne l’avez encore jamais fait, pourquoi
ne pas essayer ? Imaginez l’air que vous respirez entrant et
ressortant de la zone de votre corps qui est le centre de la
douleur, ou rapprochez-vous-en le plus possible.

5. Tout en inspirant et en expirant, vous pourrez trouver utile
de réciter intérieurement les formules suivantes. Vous
pouvez les enregistrer, en les prononçant lentement et de
votre plus belle voix – éventuellement sur une musique de
fond, pour pouvoir les écouter ensuite.


      

      Inspiration, je suis conscient du fait que j’inspire,

 Expiration, je suis conscient du fait que j’expire.

Inspiration, je suis conscient de ma douleur,

 Expiration, je suis conscient de ma douleur.

Inspiration, je suis conscient de ma douleur,

 Expiration, je sais que je ne suis pas ma douleur.

Inspiration, je suis conscient de ma tension,

 Expiration, je sais que je ne suis pas ma tension.

Inspiration, je suis conscient de ma colère,

 Expiration, je sais que je ne suis pas ma colère.

Inspiration, je suis conscient de ma tristesse,

 Expiration, je sais que je ne suis pas ma tristesse.

Inspiration, je suis conscient de mon anxiété,

 Expiration, je sais que je ne suis pas mon anxiété.

Inspiration, je vis les choses dans le moment,

 Expiration, ce moment est le seul moment.

Inspiration, je sais que je suis une conscience,

 Expiration, je sais que je suis libre.


      Vous pouvez changer ou adapter les paroles à votre convenance.
Expérimentez. Pratiquez cet exercice au moins une fois par jour,
et notez-en l’effet.

      Le papillon de l’esprit

Le Scaphandre et le Papillon, tel est
le titre d’un livre de Jean-Dominique
Bauby dont un film a été tiré. Bauby,
auparavant rédacteur en chef du
magazine Elle, a écrit l’intégralité
de ce livre alors qu’il était entièrement paralysé. Son seul moyen de
communication consistait à cligner
la paupière de l’œil gauche quand
une personne de son entourage prononçait la bonne lettre de l’alphabet.
Dans ce livre, il explore la valeur des
choses simples de la vie, raconte
l’expérience du sentiment d’être
enfermé dans son propre corps,
comme dans un scaphandre, tandis
que son esprit volette comme un
papillon. Ce livre vous rappelle que
ce que vous avez compte plus que ce
que vous n’avez pas et que la vie est
précieuse, malgré les douleurs et les
souffrances. Comme l’a écrit un critique : « Lisez ce livre pour retomber
amoureux de la vie. »


      
        
          
            Méditer quand on est en mauvaise santé
          
        
      

      À la clinique spécialisée dans la lutte contre le stress par
la méditation de pleine conscience, on connaît bien cette
maxime : « Si vous pouvez respirer, alors il y a chez vous plus
de choses qui vont que de choses qui ne vont pas. » Pour tirer
profit de la méditation de pleine conscience, il n’est même pas
nécessaire de pouvoir bouger.

      La méditation de pleine conscience est un entraînement
du mental. Quel que soit l’état de votre corps, vous pouvez
toujours entraîner votre esprit.

      [image: ]En fin de compte, la méditation de pleine conscience consiste
à réaliser que vous n’êtes pas simplement votre corps, votre
esprit et votre cœur, que vous n’êtes pas simplement vos
pensées et vos émotions fluctuantes, que vous n’êtes pas
simplement votre maladie. Par la pratique de la méditation de
pleine conscience et par un processus naturel d’introspection
issu de la méditation, vous commencez à découvrir une
dimension différente de vous-même, une dimension dans
laquelle la maladie n’est plus un si gros problème.

      Quand vous êtes en mauvaise santé, vous vous retrouvez
confronté à mille difficultés. Même en faisant tout leur possible
pour vous aider, les médecins et les infirmières ne peuvent pas
tout. Par la méditation de pleine conscience, vous pouvez vous
aider vous-même et devenir intérieurement plus résistant, afin
de ne plus être le jouet d’importantes décisions prises par
d’autres et des difficultés qui surviennent.

      La maladie peut avoir un impact au plan physique et
engendrer des changements dans votre apparence. C’est toute
votre identité et toute votre valeur qui peuvent être remises en
question quand vous constatez, dans la glace, le changement
intervenu. La méditation de pleine conscience vous permet
de vous relier à autre chose que simplement votre corps
physique, et de garder ainsi des repères plus solides.

      [image: ]Ce n’est pas seulement votre stress qui s’accroît, mais aussi
celui de vos proches et de vos amis, alors que vous avez tous
besoin de calme et d’un bon soutien. Certains pensent même
s’être attiré la maladie par leur stress. Or, une telle pensée ne
fait qu’engendrer davantage encore d’angoisse et de stress.
L’attention consciente peut vous permettre de prendre
conscience de ce genre d’idées fausses et contre-productives,
et ainsi, d’en neutraliser le pouvoir.

      Après le diagnostic d’une maladie, il est naturel d’éprouver
une certaine détresse émotionnelle. Cette détresse est liée
à vos idées concernant l’avenir, à vos inquiétudes et à votre
anxiété concernant vos relations et à la peur des changements
physiques susceptibles de se produire en vous. À ce stade,
la méditation de pleine conscience peut vous permettre de
continuer à vivre dans la réalité du moment présent.

      Une maladie grave vous met face à face avec la perspective de
votre mort. Cette confrontation peut vous obliger à réfléchir
à vos priorités, à ce qui est le plus important dans votre
existence. L’espace que vous offre la méditation de pleine
conscience vous permet de découvrir l’expérience directe
d’une vision dans laquelle la vie et la mort, à un certain niveau,
prennent leur sens.

      La maladie ne comporte cependant pas que des aspects
négatifs. De façon surprenante, des études scientifiques
montrent qu’une maladie mortelle exerce aussi un impact
positif. Certains patients accèdent à une nouvelle spiritualité,
à une meilleure appréciation du monde qui les entoure
et à une perception généralement plus positive de leurs
proches. Certains se découvrent davantage de compassion
et de disposition à exprimer leurs émotions. Un niveau de
spiritualité plus élevé est le signe que le patient envisage sa
maladie comme un élément d’un ensemble plus vaste et a
plus de chances de trouver la paix dans ces circonstances
menaçantes.

      La méditation de pleine conscience peut réduire l’impact
négatif d’un diagnostic, elle favorise aussi la spiritualité et le
développement personnel, et elle permet à celui qui souffre
d’être plus fort et plus résistant.

      
        
          
            Aider le processus de guérison
          
        
      

      Quand vous vous asseyez pour méditer, les douleurs et les
inconforts physiques que vous aviez réussi à ignorer dans
le courant de la journée deviennent plus apparents. La
méditation de pleine conscience consiste à accepter et à gérer
ces sensations inconfortables et à en tirer parti, plutôt que de
vous en distraire.

      [image: ]Voici quelques exercices qui vous permettront de lutter contre
le stress et de faciliter le processus de votre guérison :

      
        [image: ]La respiration consciente. Concentrez votre attention
sur votre respiration. Si cela vous semble trop difficile,
en raison d’une douleur, comptez vos respirations, ou
bien dites intérieurement « in » quand vous inspirez et
« ex » quand vous expirez. Prenez conscience de l’énergie
naturelle et porteuse de vie de votre respiration, qui doit
trouver son rythme instinctif. Vous remarquerez peut-être une tension qui contraint votre respiration. Acceptez
cette tension, et respirez en elle. Si la tension disparaît,
c’est très bien, mais sinon, c’est très bien aussi.

[image: ]La pleine conscience du corps. Quand vous n’êtes pas
en bonne santé, la conscience de votre corps est une
étape particulièrement importante. Mettez dans votre
expérience autant de bienveillance que vous le pourrez.
Si la sensation de douleur n’est pas trop oppressante,
acceptez-la autant que possible. Éprouvez-la de façon
neutre, en restant dans cette sensation et en ne faisant
rien d’autre. Outre la bienveillance, mettez aussi, le plus
possible, de la curiosité dans votre expérience. Plus vous
serez généreux et attentif dans votre relation avec votre
corps, mieux ce sera. Faites du yoga, des étirements ou
du tai-chi, si cela peut vous aider à calmer la douleur.

[image: ]La pleine conscience des pensées et des émotions. Dans
la méditation, vous pouvez accueillir vos pensées et vos
émotions, plutôt que de leur résister. Portez une attention
consciente à vos pensées et à vos émotions au moment
où elles surviennent et où elles disparaissent. Vous
pouvez vous servir de votre respiration de temps à autre
pour vous installer dans le moment présent, lorsque
vous vous apercevez que vos pensées vous emmènent
ailleurs, comme cela se produit très souvent. Prenez note
de la nature de vos pensées. Sont-elles catastrophiques ?
Tournent-elles autour de la maladie ? Sont-elles toujours
orientées vers le futur ? Qu’en est-il de vos émotions ?
Laissez-vous prendre par vos émotions plutôt que de leur
résister. Remarquez dans quelle partie de votre corps
elles se manifestent, et servez-vous de votre respiration
pour les apaiser. Faites confiance à votre propre capacité
de vous guérir et de restaurer votre intégrité.

[image: ]La pleine conscience d’être. Prenez conscience de
votre propre sentiment d’identité et de ce que signifie
l’expression « je suis ». Mettez de côté votre conscience
de votre corps, de votre esprit, de vos émotions, de votre
état de santé, de vos désirs et de vos peurs. Revenez
au sentiment d’être, à ce que recouvre l’expression
« je suis ». Restez dans cet état de conscience de votre
« être ». Si vous vous retrouvez perdu dans vos pensées,
songez que vos pensées ne font que danser au-dessus de
votre conscience.


      

      Ne l’oubliez pas, vos pensées et vos sensations sont comme
des vagues sur un océan, et cet océan, c’est l’être, c’est-à-dire
vous-même. Plutôt que de résister à vos pensées ou de lutter
contre elles, laissez-les arriver, attendez-les. De même que les
nuages ne sont pas des distractions pour le ciel, vos pensées
ne sont pas des distractions dans votre méditation. Soyez, tout
simplement.

    

  
    
      Cinquième partie
 La partie des Dix


      
        
          [image: ]
        

        
          « Être dans l’attention consciente, cela signifie
remarquer les beautés de la nature, par exemple
ces jolis petits coquillages. »
        

      

      Dans cette partie…

Vous trouverez dix ressources différentes sur la méditation de
pleine conscience, notamment une bibliographie, une liste de
CD et des sites Internet ainsi que dix moyens pour vous aider à mieux
choisir votre instructeur.


    

  
    
      Chapitre 13
 Dix pistes pour prolonger
 cette étude


      Dans ce chapitre :

[image: ]Cherchez des cours de méditation de pleine conscience

[image: ]Découvrez des organismes respectés et de bons ouvrages

[image: ]Trouvez des centres de retraite adaptés

[image: ]Surfez sur des sites Internet utiles




      Vous avez donc entrepris cet intéressant voyage qu’est la
pratique de la méditation de pleine conscience, et vous
souhaitez approfondir le sujet. Vous avez de la chance, car
la méditation de pleine conscience est un sujet d’actualité et
vous allez pouvoir trouver toutes sortes de ressources pour
vous aider dans cette discipline.

      Parcourez ce chapitre, et voyez si quelque chose retient votre
attention.

      
        
          
            Sites Internet
          
        
      

      Sur Internet, vous pouvez trouver à peu près tout ce que vous
aurez besoin de savoir sur la méditation de pleine conscience.
Le problème est qu’il existe un si grand nombre de sites
différents qu’il est difficile de savoir par où commencer. En
voici quelques-uns :

      
        
          
            
              L’Association pour le Développement 
            
          
        
        
          
            
              de la Mindfulness ou ADM
            
          
        
      

      Cette association francophone est née en 2009 dans le but
de promouvoir et diffuser les actions autour de l’utilisation
de la pleine conscience comme outil de mieux-être, dans
un contexte laïc. Elle propose des programmes basés sur
la pleine conscience tels que la MBSR (Mindfulness Based
Stress Reduction) pour la réduction du stress ou la MBCT
(Mindfulness Based Cognitive Therapy) pour la prévention de
la rechute dépressive.

      Visitez le site http://www.association-mindfulness.org et vous trouverez diverses informations :

      
        [image: ]Un annuaire des instructeurs proposant les cycles
MBSR et MBCT

L’ADM oriente le public vers des professionnels qui
instruisent des groupes, notamment grâce à l’annuaire
de ses membres. Elle couvre les trois pays francophones
européens : Belgique, France et Suisse. Vous trouverez
dans l’annuaire les dates des cycles de huit semaines des
programmes MBSR et MBCT, les plus proches de chez
vous.

[image: ]Des retraites, séminaires et ateliers de découverte

Pour ceux qui veulent aller plus loin dans la pratique
de la pleine conscience, l’ADM organise régulièrement
des retraites silencieuses avec des intervenants qui ont
une expérience reconnue de méditation. En 2011, Jon
Kabat-Zinn et Saki Santorelli ont été invités à guider le
célèbre séminaire/retraite de sept jours, « Réduction
du stress basée sur la pleine conscience en médecine
intégrative » pour la première fois en France. En
48 heures, les inscriptions étaient closes. Cet événement
a été un signe fort de l’engouement des Français pour
la pleine conscience. Nous pouvons aussi citer Robert
Sthal, formateur senior au Center for Mindfulness (CFM)
de l’université du Massachusetts Medical School,
États-Unis qui a donné une retraite sur le thème des
« Quatre fondements de l’attention ». Ainsi que Edel
Maex, auteur de Mindfulness : apprivoiser le stress par
la pleine conscience (De Boeck, 2006) convié à animer
une retraite. Florence Meleo-Meyer, directrice du CFM a
dirigé en 2012 à deux reprises la retraite de cinq jours,
« Les outils de la pleine conscience ».

Des ateliers de découverte d’une journée ou deux sont
aussi un moyen pour s’initier avant de s’engager dans
une retraite ou un cycle de pratique de huit semaines.
Les membres actifs de l’association en organisent
régulièrement. Vous trouverez les dates dans l’annuaire
ou en prenant contact directement avec les instructeurs.

[image: ]Des conférences et des vidéos en ligne

L’ADM offre un espace de réflexion en organisant des
conférences sur les thèmes de la pleine conscience.
En 2009, suite à la parution en langue française des
ouvrages Au cœur de la tourmente, la pleine conscience
et L’Éveil des sens, l’ADM a organisé une conférence avec
l’auteur, Jon Kabat-Zinn. On peut retrouver sur leur site
le compte rendu de la conférence. Elle a été à l’initiative
de la venue, pour la première fois en France, de Jack
Kornfield, docteur en psychologie, fondateur de l’Insight
Meditation Society et du centre bouddhique de Spirit
Rock en Californie, où il enseigne et vit. Jack Kornfield
est l’auteur de plusieurs ouvrages, parmi lesquels Après
l’extase, la lessive (La Table Ronde, 2001).

Si vous n’avez pas pu vous déplacer pour assister à une
conférence, vous avez encore une chance d’être informé,
en consultant les vidéos mises en ligne sur le site.


      

      
        
          
            Émergences
          
        
      

      Sur le site belge http://www.emergences-asbl.org/,
vous trouverez des informations portant sur les thématiques
de la pleine conscience, la psychologie positive, l’intelligence
émotionnelle et l’intelligence corporelle. Émergences est
une association bruxelloise. Dans un esprit de curiosité, elle
organise notamment des journées interdisciplinaires. En 2012, le
thème « Se changer soi, Changer le monde » a réuni d’éminents
conférenciers tels que Jon Kabat-Zinn, Matthieu Ricard,
Christophe André et Edel Maex.

      
        
          
            Sites en langue anglaise
          
        
      

      
        
          
            
              Le Center for Mindfulness in Medicine, 
            
          
        
        
          
            
              Health Care, and Society (CFM)
            
          
        
      

      Le CFM est à l’origine du programme MBSR. Ce programme fut
mis en place par Jon Kabat-Zinn et fut tout d’abord proposé
dès 1979 au sein du Center for Mindfulness in Medicine,
Health Care, and Society (CFM) de la Medical School de
l’université du Massachusetts, États-Unis. À ce jour, plus de
18 000 personnes ont suivi ce programme en huit semaines
au CFM. Il propose un site très complet sur : http://www.umassmed.edu/cfm/.

      Le centre de formation du CFM, Oasis, propose un programme
de formation pour devenir instructeur MBSR, jusqu’à la
certification, processus qui demande plusieurs années.
http://www.umassmed.edu/cfm/oasis/

      
        
          
            Le Mind and Life Institute
          
        
      

      Le Mind and Life Institute se trouve à Boulder, dans le
Colorado. On y encourage la collaboration et les recherches
conjointes entre des scientifiques et de grands érudits
bouddhistes, parmi lesquels le dalaï-lama, dans le but
de progresser dans la compréhension de la réalité et de
promouvoir le bien-être humain. Le Mind and Life Institute
apporte sa contribution à des travaux de recherche
scientifique sur la contemplation, la compassion et l’effet
de la pleine conscience sur le cerveau pour le progrès de
la médecine, de la psychologie, de la neuroscience et de
l’éducation.

      Du point de vue du Mind and Life Institute, pour que la
contribution de la méditation et de la science au progrès de
la société soit durable, la recherche collaborative doit être
menée dans des laboratoires scientifiques de renommée
mondiale et les résultats doivent être publiés dans les plus
éminentes revues spécialisées. Jusqu’à présent, les travaux
de recherche ont porté sur des données recueillies auprès
d’adeptes de la méditation très expérimentés à l’aide des
plus récentes techniques d’imagerie du cerveau et d’autres
instruments de mesure scientifiques.

      Vous pouvez participer aux activités de cet institut en allant
assister à des réunions publiques entre le dalaï-lama et des
scientifiques et à des conférences de sensibilisation, en lisant
ses publications ou en prenant part à des projets de recherche
collaborative ou à des programmes éducatifs.

      Au cours de ces dernières années, les conférences ont porté
sur les sujets suivants : « Exploration des liens entre corps
et esprit », « Méditation de pleine conscience, compassion et
traitement de la dépression » et « Altruisme et compassion
dans les systèmes économiques ».

      Les enregistrements audio disponibles sur le site Internet
portent sur les thèmes suivants (en anglais) : « Éduquer les
citoyens du monde pour le XXIe siècle », « La science d’une
vie dans la compassion » et « La science et les applications
cliniques de la méditation ».

      Pour plus de renseignements, visitez le site www.mindandlife.org.

      
        
          
            Learn Mindfulness
          
        
      

      Je dirige une association appelée Learn Mindfulness, qui
propose des formations à la méditation de pleine conscience
pour les individus, les groupes et les organisations, au niveau
international. Mes cours de méditation de pleine conscience
sont disponibles en ligne, par téléphone et en face-à-face
pédagogique.

      Visitez le site Internet www.learn-mindfulness.com
pour vous renseigner sur les formations et pour obtenir
gratuitement :

      
        [image: ]Des vidéos en ligne de cours sur la méditation de pleine
conscience

[image: ]Des méditations guidées en ligne

[image: ]Des newsletters mensuelles


      

      
        
          
            Livres
          
        
      

      Je vous recommande de continuer à enrichir votre pratique de
l’attention consciente en lisant les écrits de différents auteurs.
Cela vous aidera à approfondir votre compréhension de vous-même.

      Voici quelques ressources que je n’ai pas cessé de trouver
profitables :

      
        
          
            
              Au cœur de la tourmente, 
            
          
        
        
          
            
              la pleine conscience
            
          
        
      

      Cet ouvrage de Jon Kabat-Zinn (J’ai lu, 2012) est un excellent
guide détaillé du cours de réduction du stress basée sur la
pleine conscience de huit semaines mis au point par Kabat-Zinn (décrit au chapitre 10).

      Kabat-Zinn a déjà enseigné la méditation de pleine conscience
à plusieurs milliers de personnes au centre médical de
l’université du Massachusetts. Parce que le mental joue un
rôle si important dans les pathologies liées au stress, ce livre
de près de 800 pages couvre divers domaines souvent négligés
jusqu’ici.

      S’appuyant sur des études scientifiques, Jon Kabat-Zinn
explore les liens entre l’esprit et le corps. En lisant son livre,
on se rend finalement compte qu’il n’existe pas de séparation
évidente entre le corps et l’esprit. Les exercices et les
suggestions qu’on y trouve sont faciles à comprendre.

      
        
          
            
              Pratique de la méditation à chaque 
            
          
        
        
          
            
              instant
            
          
        
      

      Thich Nhat Hanh (prononcer Tich N’at Han) est un moine
bouddhiste zen, poète, savant et sage vietnamien. Il a publié
un certain nombre d’ouvrages, et j’ai particulièrement aimé la
lecture de celui-ci. J’aime la façon dont il commence un de ses
livres :

      
        Chaque jour, quand nous nous réveillons, nous avons vingt-quatre heures de plus à vivre. Quel précieux cadeau ! Nous avons
la capacité de vivre de telle sorte que ces vingt-quatre heures
apportent la paix, la joie et le bonheur à nous-mêmes et aux
autres.
      

      Thich Nhat Hanh est probablement un des professeurs de
méditation de pleine conscience les plus réputés du monde.
En raison de son engagement indéfectible et de ses efforts
pour la paix au Vietnam, il a été proposé comme lauréat pour
le prix Nobel de la paix en 1967 par Martin Luther King.

      Dans ce livre, vous trouverez un certain nombre de trucs utiles
pour mettre de l’attention consciente dans votre quotidien
et de la gratitude dans ce que vous faites. La simplicité et la
poésie qui caractérisent le texte le rendent particulièrement
agréable à lire. Ce livre est constitué de brèves sections dont
la lecture ne demande que quelques minutes, après quoi vous
pouvez y réfléchir. C’est le livre idéal à lire avant ou après
une séance de méditation, afin de se mettre dans de bonnes
dispositions pour la journée.

      Tout est lié

Selon Thich Nhat Hanh, la méditation
de pleine conscience consiste notamment à comprendre que nous sommes
reliés à tout ce qui nous entoure, que
nous ne sommes pas une entité séparée pouvant exister de façon isolée.
Cette conscience de l’interdépendance entre les êtres apporte un sentiment de paix et de bien-être et atténue les sentiments négatifs comme la
colère ou la frustration.

Vous prenez alors conscience
que si vous éprouvez de la colère
envers quelqu’un, c’est que, d’une
certaine façon, vous êtes en colère
contre vous-même. Si, en enfonçant
un clou dans du bois, vous vous
tapez accidentellement sur la main
gauche avec le marteau que vous
teniez dans la main droite, vos deux
mains ne vont pas se bagarrer ! Au
contraire, votre main droite va soigner votre main gauche, car vos deux
mains sont un seul et même être. De
la même manière, quand vous vous
rendez compte que vous êtes lié à
tout le reste du monde, vous éprouvez une plus grande compassion (une
des émotions les plus positives qui
soient) et un plus grand respect pour
les choses et pour les personnes qui
vous entourent.


      D’autres lectures vous sont proposées en bibliographie.

      
        
          
            Retraites
          
        
      

      Pour approfondir votre expérience de la méditation de pleine
conscience, une retraite méditative est indispensable. Le
silence permet d’approfondir la pratique de la méditation. Bien
que le silence apparaisse souvent comme rebutant a priori,
la plupart des participants déclarent que c’est ce qu’ils ont le
plus apprécié au cours de leur première retraite. Le bavardage
n’est pas utile, vous pouvez toujours vous concentrer sur ce
que vous êtes en train de faire, et le fait que personne ne parle
aide à apaiser les esprits.

      Si les participants doivent faire silence, ce n’est cependant
pas le cas du professeur. Souvent, celui-ci explique et guide
les méditations, et si vous supportez mal l’expérience, il y a
généralement moyen d’en parler à quelqu’un.

      
        
          
            
              L’Association pour le Développement 
            
          
        
        
          
            
              de la Mindfulness (ADM)
            
          
        
      

      L’ Association pour le Développement de la Mindfulness
organise tout au long de l’année des retraites, en silence
partiel ou total de cinq jours et plus. Il existe des séjours
de pratique avec un ou deux jours de silence total dans la
retraite. On y va progressivement. Consulter le site http://www.association-mindfulness.org régulièrement pour
être informé ou s’abonner à leur newsletter.

      
        
          
            L’École occidentale de méditation
          
        
      

      L’École occidentale de méditation est un lieu de transmission
de la pratique de la méditation dans un contexte laïc. Le
dialogue entre la méditation, la poésie et la philosophie est au
cœur de l’école. Elle a été fondée par Fabrice Midal, enseignant
de méditation depuis une quinzaine d’années. Elle propose
un espace pour apprendre à méditer sous différents formats :
soirées, week-ends ou séjours de quatre jours, à Paris,
Genève et ailleurs. Vous pouvez visiter le site : www.ecole-occidentale-meditation.com

      
        
          
            Le Village des Pruniers
          
        
      

      Le Village des Pruniers, situé dans le sud de la France, est un
centre de retraite bouddhiste fondé par Thich Nhat Hanh. Le
Village des Pruniers est ouvert aux personnes non bouddhistes
désireuses de faire une retraite. J’y ai participé à une retraite
et j’ai aimé l’atmosphère festive et les discours incisifs et
captivants prononcés chaque matin par Thich Nhat Hanh
lui-même. Cette retraite comportait des périodes de silence,
en particulier pendant les repas. Apparemment, tout le monde
appréciait ce silence. Les retraites d’été sont aussi ouvertes
aux familles, vous pouvez donc aussi amener vos enfants !

      Voici un emploi du temps type :

      
        
          
            	
              5 h 30 

            
            	
              Lever 

            
          

          
            	
              6 h 00 

            
            	
              Méditations assises et debout 

            
          

          
            	
              7 h 30 

            
            	
              Petit déjeuner 

            
          

          
            	
              9 h 00 

            
            	
              Cours de Thich Nhat Hanh 

            
          

          
            	
              12 h 30 

            
            	
              Déjeuner 

            
          

          
            	
              14 h 00 

            
            	
              Sieste 

            
          

          
            	
              15 h 00 

            
            	
              Cours/étude 

            
          

          
            	
              18 h 00 

            
            	
              Dîner 

            
          

          
            	
              20 h 00 

            
            	
              Exercice physique 

            
          

          
            	
              21 h 30 

            
            	
              Silence 

            
          

          
            	
              22 h 30 

            
            	
              Extinction des feux 

            
          

        

      

      Si cela vous tente et si vous aimez Thich Nhat Hanh,
vous pouvez envisager de participer à sa retraite
d’été et vous inscrire rapidement : il n’enseignera pas
éternellement ! Pour plus de détails, visitez le site : http://villagedespruniers.net.

    

  
    Chapitre 14
 Dix moyens pour choisir
 son enseignant

Dans ce chapitre :

[image: ]Transmettez les attitudes qui fondent la pleine conscience : ce que
cela implique chez l’enseignant

[image: ]Y voir plus clair dans la formation des instructeurs de méditation
basée sur la pleine conscience pour mieux choisir son enseignant

[image: ]Connaissez le programme des organismes et universités qui forment
aux protocoles MBSR et à la MBCT en Europe francophone



Vous avez goûté par vous-même, à travers les différents
exercices proposés dans ce livre, à la puissance de la
pleine conscience, mais peut-être avez-vous aussi ressenti
le besoin d’intégrer un groupe et de vous faire accompagner
par un enseignant. La méditation demande de l’entraînement
et le soutien du groupe peut être très aidant pour nourrir
la motivation et la maintenir dans le temps. Se pose alors la
question de comment choisir parmi toutes les propositions.
Être instructeur de méditation ne s’improvise pas, une
formation sérieuse, longue et engageante est requise. Voici dix
pistes pour vous aider à y voir plus clair dans votre prise de
décision. Et si vous vous destinez à enseigner la méditation,
vous trouverez ici des idées de formation.
La pleine conscience est un état d’être plus qu’une technique ou une religion
On peut se demander si on enseigne la méditation de pleine
conscience comme on enseignerait les mathématiques ou
la cuisine, c’est-à-dire de façon mécanique. Avec la pleine
conscience, il n’y a rien à apprendre. Il s’agit juste d’être
présent à ce qui se passe en nous, sans chercher à le changer
ou à le maintenir mais être un témoin bienveillant et conscient
de l’instant. La pleine conscience ne peut se comprendre
que de l’intérieur vers l’extérieur. Ce n’est pas une technique
supplémentaire mais une façon d’être et de voir la vie. Une
pratique personnelle de la méditation pendant plusieurs
années vous aidera à cultiver et à incarner les qualités
universelles de la pleine conscience qu’est la présence
attentive et aimante à la vie, à soi et aux autres.
Si la Mindfulness ou pleine conscience est ancrée dans la
tradition du bouddhisme, l’enseignement de la méditation
de pleine conscience s’est laïcisé et les enseignants ne
sont pas bouddhistes pour la plupart. Néanmoins, la
connaissance profonde des liens corps et esprit ainsi que
celle des mécanismes de la souffrance est importante à
connaître lorsque l’on donne un programme basé sur la pleine
conscience. Il est vrai que le bouddhisme étudie depuis des
millénaires le fonctionnement de l’esprit et ses liens avec la
souffrance.
[image: ]Je n’enseigne rien à mes élèves, j’essaie seulement de créer des
conditions dans lesquelles ils peuvent apprendre.

Albert Einstein
Les origines de la méditation laïque de pleine conscience dans le monde occidental
Il y a plus de trente ans, Jon Kabat-Zinn, professeur de
biologie moléculaire à l’université du Massachusetts a conçu
un programme de réduction du stress basée sur la pleine
conscience appelé MBSR. Ce programme est délivré depuis
1979 au sein du CFM, Center for Mindfulness in Medicine,
Health Care and Society. Le centre de formation du CFM,
l’Institut Oasis, propose un programme de formation pour
devenir instructeur MBSR, jusqu’à la certification, processus
qui demande plusieurs années. Toutes les informations se
trouvent sur http://www.umassmed.edu/cfm et sur le site
de l’ADM qui relaie en français, ces informations :
http://www.association-mindfulness.org.
La formation pour devenir instructeur est longue et complète.
Elle s’appuie sur l’intégration de connaissances dans les
domaines de la science, de la médecine et de la psychologie
d’une part, et des enseignements et de la pratique de la
tradition bouddhiste d’autre part. Le protocole MBSR
d’adaptation de la Mindfulness s’inscrit dans une conception
universelle de la pleine conscience.
[image: ]La mindfulness, souvent appelée « le cœur de la méditation
bouddhiste », n’a rien à voir ou pas grand-chose avec le
bouddhisme en soi et tout à voir avec l’éveil, la compassion et
la sagesse. Ce sont des qualités universelles de l’être humain,
précisément ce vers quoi tend le mot dharma.

Jon Kabat-Zinn
Devenir instructeur MBSR ou MBCT en Europe francophone
L’ADM, Association pour le Développement de la Mindfulness,
organise des formations qualifiantes d’instructeurs MBSR
et MBCT avec les formateurs officiels de ces protocoles.
Ces formations sont en langue française ou avec traduction
simultanée. Elle propose aussi des retraites et séminaires
de pleine conscience avec des instructeurs qualifiés
de méditation traditionnelle, qui viennent en appui des
protocoles et en cohérence avec eux, pour favoriser l’ancrage
et l’approfondissement des pratiques.
Instruire des groupes MBSR selon le CFM
Pour commencer à se former à la MBSR, il est nécessaire
d’avoir suivi au moins :
[image: ]le cycle de base des huit semaines en MBSR ;

[image: ]le Practicum MBSR, séminaire de neuf jours en
résidentiel ;

[image: ]le séminaire/retraite « Réduction du stress basée sur la
pleine conscience en médecine intégrative, sept jours en
résidentiel, guidé par Jon Kabat-Zinn et Saki Santorelli.


Pour accéder à l’ensemble des formations, un parcours en
développement personnel continu est demandé. L’accès aux
formations se fait sur dossier sélectionné par le CFM. Les
candidats doivent avoir :
[image: ]suivi un parcours de développement psychologique
personnel ;

[image: ]une pratique de la méditation quotidienne, incluant la
participation à au moins une retraite silencieuse ;

[image: ]une pratique du yoga ou d’une autre discipline
corporelle ;

[image: ]une formation professionnelle dans un domaine en lien
avec la MBSR.


Lorsque la formation de base est complétée, la personne
peut commencer à initier à la pleine conscience en encadrant
des ateliers de sensibilisation avant de s’engager dans les
formations avancées que sont :
[image: ]le TDI (Teacher Development Intensive), séminaire
résidentiel de neuf jours ;

[image: ]la supervision avec le CFM.


À partir du TDI, l’instructeur commence à instruire le cycle
des huit semaines du protocole MBSR.
Après avoir suivi les formations de base et avancées et avec
l’expérience de l’animation de groupes MBSR, le candidat peut
postuler alors à la certification, jusque-là, il était en formation.
Le CFM a établi en 2013 de nouveaux critères de
formation. Le niveau d’exigence a été revu à la hausse.
Les informations diffusées dans ce texte sont largement
issues du site Internet de l’ADM qui remet régulièrement
à jour ses données : http://www.association-mindfulness.org.
Instruire des groupes MBCT : le modèle suisse
Dans le monde francophone, il existe une formation pour
devenir instructeur MBCT. Celle-ci est animée par plusieurs
instructeurs dont Zindel Segal, cofondateur de ce programme
et coauteur, avec Mark Williams et John Teasdale, du livre de
référence présentant ce programme : La thérapie cognitive
basée sur la pleine conscience pour la dépression.
C’est à partir de 2002 qu’au sein du Programme dépression
du Département de psychiatrie des Hôpitaux universitaires
de Genève qu’a été promu, en partenariat avec l’Association
suisse de psychothérapie cognitive (www.aspco.ch), un
parcours de formation à la MBCT basée sur le modèle du
compagnonnage. Il demande la participation à :
[image: ]un séminaire d’initiation de trois jours permettant de
présenter les fondements du programme MBCT. Un
message très important donné lors de ces journées
d’introduction est qu’une pratique personnelle de la
pleine conscience est primordiale pour l’instructeur ;

[image: ]un cycle de huit séances du programme MBCT qui
permet de vivre de l’intérieur ce qui est demandé aux
patients en termes d’implication et de réflexion ;

[image: ]l’atelier-retraite de formation des instructeurs MBCT
animé par Zindel Segal et Lucio Bizzini, docteur en
psychologie et psychothérapeute, travaillant à Genève au
département de Santé mentale et Psychiatrie des HUG au
programme Dépression. Ils sont généralement entourés
de deux autres formateurs. Cette formation se déroule sur
cinq jours en résidentiel.


Les prérequis pour suivre cette formation sont les suivants :
[image: ]Avoir suivi un programme MBCT ou MBSR de huit
semaines dans son entièreté.

[image: ]Avoir au moins six mois de pratique méditative régulière.

[image: ]Avoir lu La thérapie cognitive basée sur la pleine
conscience de Segal, Williams et Teasdale, ainsi que
Méditer pour ne plus déprimer de Williams, Teasdale, Segal
et Kabat-Zinn.


Après ce premier parcours, il est recommandé de :
[image: ]Faire l’expérience avec un instructeur confirmé d’une
co-instruction d’un groupe. C’est une étape importante
de formation qui permet d’asseoir les compétences
d’instructeur et de se préparer à conduire le programme
MBCT avec des patients.

[image: ]Soutenir la pratique personnelle par des expériences de
retraites avec des intervenants qui ont une expérience
reconnue de méditation.

[image: ]Participer à un groupe de supervision de la pratique
d’accompagnement de groupe.


Une formation universitaire pour devenir instructeur MBSR : le modèle belge
C’est en 2012 que l’Université libre de Bruxelles propose
pour la première fois, un Certificat d’université à la pleine
conscience-Mindfulness. Ce projet a été porté par la faculté de
médecine de l’ULB et se déroule dans le cadre des formations
continues.
Il s’agit de la première formation universitaire à l’instruction
de la réduction du stress basée sur la pleine conscience,
MBSR, proposée en langue française. Le fait qu’elle se déroule
dans un cadre universitaire, et soit proposée par la faculté
de médecine, replace la MBSR dans le contexte où elle s’est
initialement développée dès 1979, à l’hôpital universitaire de
la faculté de médecine de l’université du Massachusetts.
L’équipe des intervenants travaille en relation avec les
formateurs du CFM, Center for Mindfulness in Medecine,
Health Care and Society, de l’université du Massachusetts où
s’est développé le protocole MBSR. Deux d’entre eux y ont
suivi tout le cursus de formation jusqu’à la certification.
Ce cursus se déroule sur dix-huit mois principalement sous
la forme de modules résidentiels ou semi-résidentiels. Une
forte implication des participants est donc demandée tout au
long du CU. Elle se traduit par une participation à l’ensemble
des modules, des lectures et travaux, une pratique régulière
des quatre pratiques formelles de la pleine conscience (scan
corporel, yoga, assise et marche). L’observation montre en
effet que la pleine conscience peut se transmettre quand elle
repose sur une pratique soutenue de l’instructeur.
Les candidats doivent répondre à certains critères :
[image: ]avoir une formation universitaire d’un niveau bac + 3 ;

[image: ]avoir suivi un cycle mindfulness de huit semaines ;

[image: ]travailler dans le milieu médical, paramédical ou
socio-éducatif.


Un diplôme universitaire de Médecine, Méditation et Neurosciences
Les neurosciences valident aujourd’hui l’impact de la
méditation sur la santé physique et mentale. En France,
l’université de Strasbourg propose un diplôme universitaire
de Médecine, Méditation et Neurosciences, de niveau master
professionnel à destination des médecins, psychologues
et biologistes. C’est à l’initiative de Jean-Gérard Bloch,
rhumatologue, directeur d’enseignement et chargé de cours à
l’université de Strasbourg que cette formation a vu le jour.
Un diplôme universitaire à destination des médecins,
psychologues et chercheurs qui présente :
[image: ]Les fondements de la méditation en philosophie,
psychologie, neurosciences et médecine.

[image: ]L’analyse des plus récentes validations scientifiques et
médicales sur la méditation.

[image: ]Les découvertes des disciplines émergentes
de la médecine du corps et de l’esprit et de la
psycho-neuro-immuno-endocrinologie.

[image: ]La familiarisation à la pratique de la méditation de pleine
conscience par l’expérience à la première personne.


Elle se déroule sous forme de séminaires intensifs de
deux semaines en résidentiel. Elle entre dans le cadre
de la formation continue des médecins, psychologues et
chercheurs. Cette formation est encadrée par une solide
équipe d’enseignants tels que le Dr Christophe André,
psychiatre à l’hôpital Sainte-Anne de Paris, le Dr Michel
Bitbol de l’École polytechnique, chargé de cours à l’université
Paris I, le Dr Antoine Lutz, University of Wisconsin, Madison,
États-Unis. Il ne s’agit pas en soi d’un enseignement destiné à
former des instructeurs de méditation de pleine conscience
selon le protocole MBSR, mais d’apprendre à intégrer dans
sa profession les bienfaits de la méditation. Toutes les
informations sont sur le site de l’université de Strasbourg :
www.unistra.fr.
L’intention de cultiver dans le groupe les qualités de la pleine conscience
[image: ]On n’atteint pas l’éveil par le simple fait d’avoir rencontré un
maître et de lui avoir demandé un bref conseil. Cette rencontre
ne se borne pas non plus à un contact extérieur : il s’agit de
reconnaître le maître intérieur qui n’est autre que la nature de
notre esprit.

Dilgo Khyentsé Rinpoché
Le meilleur des enseignants est celui qui vous transmettra
la compétence d’apprendre par vous-même. C’est pourquoi
l’entraînement par la pratique de la méditation est primordial.
Néanmoins, sur ce chemin des garde-fous peuvent être utiles.
Choisir un instructeur de méditation, c’est choisir un cadre
pour tenir sa pratique personnelle et l’approfondir. Au-delà du
savoir théorique et des compétences pluridisciplinaires qui
font partie du bagage de l’enseignant de méditation de pleine
conscience, celui-ci aura développé certaines qualités d’être.
Au contact de ces qualités, l’étudiant apprend et revoit ses
schémas d’habitudes inefficaces. En sachant que l’instructeur
de méditation reste un étudiant de méditation toute sa vie, ces
qualités ne sont pas un acquis ad vitam aeternam ! Lui aussi
est en chemin et peut connaître des hauts et des bas au cours
de sa vie.
Dans un groupe de méditation de pleine conscience, nous
nous entraînons à porter notre attention, d’une certaine
manière, c’est-à-dire délibérément et sans jugement de
valeur, sur le moment présent. Cette manière particulière de
porter son attention est définie par les qualités de la pleine
conscience. Porter son attention ne suffit pas pour développer
du bien-être, il faut le faire d’une certaine façon.
L’instructeur de méditation insuffle dans le groupe les qualités
de la pleine conscience, celles-ci vont créer une dynamique de
groupe contenante pour le participant.
Les qualités essentielles de pleine conscience qui donnent le
ton à la dynamique de groupe :
[image: ]L’ouverture ou la capacité à poser un regard sur les
choses comme si c’était la première fois. Le moine zen
Suzuki Roshi parle de l’esprit du débutant pour présenter
cette notion.

[image: ]Le non-jugement : dans un esprit neuf, sans les a priori
hérités du passé, on pose un regard sans évaluations,
sans critiques négatives ou positives sur ce qui se
présente.

[image: ]Le non-effort : du mieux que l’on peut, on démarre le
groupe de pratique sans but, sans attente de résultat ou
de réussite.

[image: ]La patience : permettre aux choses de se présenter en
temps voulu, avec patience envers soi et les autres.

[image: ]L’acceptation : reconnaître ce qui est, ne pas chercher à
ce que les choses soient différentes sans pour autant être
dans le renoncement ou la passivité.

[image: ]La confiance : avoir foi en soi, en son expertise, à ses
ressources intérieures et au processus.

[image: ]Le lâcher-prise : sortir des comportements de fuite
ou d’attaque, laisser être les pensées, sensations et
émotions.


Ces qualités de pleine conscience ont largement été décrites
par Jon Kabat-Zinn dans ses différents ouvrages. Dans
une approche systémique, Shauna Shapiro de l’université
d’Arizona nous rappelle que cultiver une de ces qualités
permet de cultiver les autres. Elles font partie d’un système où
les éléments sont interdépendants.
Un annuaire des instructeurs MBSR et MBCT européens
L’ADM, Association pour le Développement de la Mindfulness,
met en ligne sur son site un annuaire européen de personnes
habilitées à animer des programmes de réduction du stress
basée sur la pleine conscience, MBSR, ou des programmes de
thérapie cognitive basée sur la pleine conscience, MBCT. Ces
personnes ont suivi une formation qualifiante. Cet annuaire
peut être une aide dans le choix de l’instructeur même si une
formation ne fait pas tout !
Un entretien téléphonique ou une séance d’information sont
des étapes préalables qui permettent de se rencontrer et
de clarifier les attentes respectives avant de se lancer dans
l’aventure du cycle des huit semaines de pleine conscience.
Les instructeurs proposent aussi des ateliers de découverte
de deux à trois heures, y participer peut être un préliminaire à
l’engagement au cycle complet.
[image: ]Videz donc votre bol

Un jour, un professeur de réputation
mondiale rendit visite à un maître qui
enseignait la méditation. Le professeur était lui-même un spécialiste de
la méditation de pleine conscience,
dont il avait étudié toutes les
méthodes et toutes les techniques.
Il connaissait tout ce qui avait été
écrit sur ce sujet, en Orient comme
en Occident. Il était capable de
répondre avec aisance à n’importe
quelle question sur la méditation et
l’attention consciente, et en tirait
une certaine fierté. Le maître lui proposa un bol de thé. Il versa du thé
dans un bol, mais ne s’arrêta pas
de verser alors même que le liquide
avait atteint le bord du bol. Le thé
débordait, mais le maître continuait
à verser. Le professeur s’exclama :
« Maître, que faites-vous ? Le bol
est déjà plein ! » Le maître lui répondit calmement : « Il en est de même
de votre esprit. Comment pourrais-je
vous apporter quelque chose qui ait
de la valeur, tant que vous n’aurez
pas vidé votre bol ? »

Pour pouvoir tirer profit de la méditation de pleine conscience, vous
devez laisser de côté vos idées, surtout si vous croyez bien savoir ce que
c’est. Les opinions, les idées et les
croyances font barrage à la beauté
et à la simplicité de la méditation de
pleine conscience.

Une méditation pour prendre conscience de « là où j’en suis ? »
Je vous invite maintenant à prendre conscience de ce qui se
passe en vous en ce moment… juste prendre conscience du
ressenti présent dans votre corps, en cet instant.
Sans chercher à faire quoi que ce soit de spécial, remarquez
comment vous sentez votre corps.
Remarquez la température sur votre corps, peut-être une
sensation de chaleur ou une sensation de fraîcheur…
Soyez simplement curieux dans l’instant et remarquez que
vous respirez…
Notez la sensation de l’air qui entre dans le corps et la
sensation de l’air qui en ressort…
Observez à quel endroit du corps vous sentez votre
respiration… C’est peut-être au niveau des narines à
l’inspiration et à l’expiration… C’est peut-être en sentant le
mouvement de la poitrine qui se soulève et qui redescend au
rythme du souffle… Ou en sentant le va-et-vient du ventre qui
se gonfle et se rétracte, respiration après respiration…
Remarquez simplement où vous sentez cette inspiration…
cette expiration…
Est-ce qu’il y a d’autres sens qui sont présents…
Peut-être une sensation tactile des mains posées sur le livre, la
sensation de la chaise sur laquelle vous êtes assis et qui vous
soutient…
Si vous avez les yeux ouverts, peut-être êtes-vous conscient
du livre devant vos yeux : la forme et la couleur des caractères
d’imprimerie, les caractéristiques visuelles des feuilles et les
jeux de lumière qui vous entourent…
Soyez curieux et conscient de ce que vous percevez dans le
champ sensoriel de la conscience…
Il se peut que vous remarquiez des émotions… du plaisir, de
l’excitation ou de l’inquiétude, de l’impatience, de la tristesse,
de la joie ou peut-être aucun ressenti…
Il se peut qu’il y ait des pensées qui vont et qui viennent dans
le champ de la conscience, des jugements, des critiques, des
idées sous forme de mots ou sous forme d’images…
Demeurez dans ce qui est présent dans l’instant… sensations,
émotions, pensées, silence…
Revenez au souffle tel qu’il est en cet instant…
Et prenez conscience de ce qui vous a poussé à lire sur la
pleine conscience…
En ressentant la motivation qui vous a poussé à consacrer
toutes ces heures de votre vie à vous intéresser à la pleine
conscience…
Et restez avec cette question quelques instant : De quoi
avez-vous pris conscience en lisant ce livre sur la pleine
conscience ?
Si une réponse est arrivée, notez-la.
Si vous n’avez pas de réponse qui arrive, notez-le aussi.
Et puis mettez de côté cette réponse pour vous poser la
question avec un esprit neuf : De quoi ai-je pris conscience en
lisant ce livre ?
Posez-vous la question plusieurs fois, encore et encore et
encore… De quoi ai-je pris vraiment, vraiment conscience ?


  
    
      
        
          
            Bibliographie
          
        

      

      

      
        
          
            Sur la méditation
          
        
      

      Alidina Shamash, Exercices de méditation de pleine conscience
pour les Nuls, First, 2014

      André Christophe, Méditer jour après jour, L’Iconoclaste, 2011

      Dalaï-Lama XIV, Les Étapes de la méditation, Pocket, 2007

      Berghmans Claude, Soigner par la méditation. Thérapies de
pleine conscience, Elsevier Masson, 2010

      Bibas Laurence, Manuel de la Mindfulness, Eyrolles, 2012

      Couzon Élisabeth, Filipe Hélène, La Méditation de Pleine
Conscience, Cahier d’exercices, ESF, 2012

      Couzon Elisabeth, La Méditation pas à pas, ESF, 2013

      Couzon Elisabeth, Petite philosophie de la méditation, First, 2014

      Couzon Elisabeth, Méditer avec les enfants, Cahier d’exercices,
ESF, 2016

      Kabat-Zinn Jon, Où tu vas, tu es : Apprendre à méditer pour se
libérer du stress et des tensions profondes, J’ai lu, 2005

      Kabat-Zinn Jon, Où tu vas, tu es. Apprendre à méditer en tous
lieux et en toutes circonstances, Lattès, 2012

      Kabat-Zinn Jon, Au cœur de la tourmente, la pleine conscience,
De Boeck, 2009

      Kabat-Zinn Jon, L’Éveil des sens, Les Arènes, 2009

      Kabat-Zinn Jon, 108 leçons de pleine conscience, Les Arènes,
2010

      Kornfield Jack, Après l’extase, la lessive, Pocket, 2010

      Kornfield Jack, Bouddha, mode d’emploi, Belfond, 2011
Kotsou Ilios, Wilson Kelly, Pleine conscience et acceptation,
De Boeck, 2011

      Kotsou Ilios, Cahier d’exercices de pleine conscience, Jouvence,
2012

      Maex Edel, Mindfulness : apprivoiser le stress par la pleine
conscience, De Boeck, 2011

      Maex Edel, Mindfulness, vaincre le stress par la pleine
conscience, De Boeck, 2011

      Ricard Matthieu, L’Art de la méditation, Pocket, 2010

      Rosenfeld Frédéric, Méditer c’est se soigner, Pocket, 2012

      Segal Zindel, Teasdale John et col., La thérapie cognitive basée
sur la pleine conscience pour la dépression, De Boeck, 2006

      Siaud-Facchin Jeanne, Comment la méditation a changé ma vie
et pourrait bien changer la vôtre, Odile Jacob, 2012

      Snel Eline, Calme et attentif comme une grenouille : La
méditation pour les enfants… avec leurs parents, Les Arènes,
2012

      Thich Nhat Hanh, Le Miracle de la pleine conscience, J’ai lu,
2008

      Verni Ken, Méditer, le guide pratique de la pleine conscience,
First, 2016

      Williams Mark, Teasdale John, Segal Zindel, Kabat-Zinn Jon,
Méditer pour ne plus déprimer, Odile Jacob, 2009

      Yongey Mingyur Rinpoché, Bonheur de la méditation, Fayard,
2007

      
        
          
            
              Sur la psychologie positive et la quête 
            
          
        
        
          
            
              de sens
            
          
        
      

      André Christophe, D’Ansembourg Thomas, Filliozat Isabelle,
Lambin Éric, Lecomte Jacques, Ricard Matthieu, Kotsou Ilios,
Lesire Caroline, Psychologie positive : le bonheur dans tous ses
états, Jouvence, 2011

      Averil Leimon, McMahon Gladeana, La Psychologie positive pour
les Nuls, First, 2014

      Csikszentmihalyi Mihaly, Vivre, la psychologie du bonheur,
Robert Laffont, 2004

      Couzon Élisabeth, Dorn Françoise, Petit manuel du bonheur au
féminin, InterÉditions, Paris, 2006

      Couzon Élisabeth, Dorn Françoise, Cahier d’exercices pour être
heureux, ESF, 2009

      Emmons Robert, Merci ! Quand la gratitude change nos vies,
Belfond, 2008

      Janssen Thierry, Le Défi positif, Les Liens qui Libèrent, 2011

      Janssen Thierry, Confidences d’un homme en quête de
cohérence, Les Liens qui Libèrent, 2012

      Midal Fabrice, Méditations : 12 méditations guidées pour s’ouvrir
à soi et aux autres, Audiolib Éditeur, 2011

      Midal Fabrice, Pratique de la méditation, Livre de Poche, 2012

      Seligman Martin, Lecomte Jacques, La Fabrique du bonheur,
InterÉditions, 2011

      Servan-Schreiber Florence, 3 kifs par jour, Marabout, 2011

      Stahl Bob, Goldstein Elisha, Apprendre à méditer – La méthode
MBSR à la portée de tous, Les Arènes, 2013

      Tal Ben-Shahar, L’Apprentissage du bonheur, Pocket, 2011

      
        
          
            Sur l’empathie et la compassion
          
        
      

      Lecomte Jacques, La Bonté humaine, Altruisme, Empathie,
Générosité, Odile Jacob, 2012

      Mademoiselle Navie, Supergentil - Manuel de bienveillance à
l’usage des héros du quotidien, First, 2016

      Ricard Matthieu, Plaidoyer pour l’altruisme, Pocket, 2014

      Thich Nhat Hanh, Enseignements sur l’amour, Albin Michel,
2004

      
        
          
            Sur les émotions et les neurosciences
          
        
      

      André Christophe, Les États d’âmes : Un apprentissage de la
sérénité, Odile Jacob, 2009

      Cyrulnik Boris, Janssen Thierry, André Christophe, Votre
cerveau n’a pas fini de vous étonner, Albin Michel, 2012

      Couzon Élisabeth, Dorn Françoise, La Magie des émotions, ESF,
2012

      Couzon Élisabeth, Dorn Françoise, Les Émotions, Développer
son intelligence émotionnelle, ESF, 2011

      Ekman Paul, Emotion on The Human Face, Cambridge Univ. Pr.
(Sd), 1983

      Ekman Paul, Emotions Revealed : Recognizing Faces and
Feelings to Improve Communication and Emotional Life, Owl
Books (NY), 2004

      Filliozat Isabelle, L’Intelligence du cœur, Marabout, 1997

      Gardner Howard, Les Intelligences multiples, Retz, 1998

      Goleman Daniel, Dalaï-Lama, Ricard Matthieu, Muchnik
Anatole, Surmonter les émotions destructrices, Robert Laffont,
2003

      Goleman Daniel, L’Intelligence émotionnelle, Tomes 1 et 2,
J’ai lu, 2003

      Stein Steven J., Dorn Françoise, L’Intelligence émotionnelle pour
les Nuls, First Éditions, 2011

      Thich Nhat Hanh, La Colère : transformer son énergie en
sagesse, Pocket, 2004

      
        
          
            Sur le stress
          
        
      

      Couzon Élisabeth, Dorn Françoise, Soyez un stressé heureux,
ESF, 2012

      Couzon Élisabeth, Dorn Françoise, Cahier d’exercices pour
apprivoiser le stress, ESF, 2011

      Cungi Charly, Savoir gérer son stress, Pocket, 2010

      Filliozat Anne-Marie, Guasch Gérard, Aide-toi, ton corps
t’aidera, Albin Michel, 2006

      Janssen Thierry, La Solution intérieure, Pocket, 2007

      Looker Terry, Gregson Olga, Gérer son stress, Larousse, 2009

      Rapoport-Hubschman Nathalie, Apprivoiser l’esprit, guérir le
corps : Stress, Émotions, Santé, Odile Jacob, 2012

      Servan-Schreiber David, Guérir, Robert Laffont, 2005

    

  
    
      Sommaire

      
        Couverture
      

      
        Méditation de pleine conscience Poche Pour les Nuls
      

      
        Copyright
      

      
        À propos de l’auteur
      

      
        À propos des adaptatrices
      

      
        Dédicace
      

      
        Remerciements
      

      
        Préface
      

      
        Le contraire de la pleine conscience
      

      
        La vie en pleine conscience
      

      
        Apprendre la pleine conscience
      

      
        Avant-propos
      

      
        Introduction
      

      
        À propos de ce livre
      

      
        Ce que vous n’êtes pas obligé de lire
      

      
        À qui est destiné cet ouvrage
      

      
        Comment ce livre est organisé
      

      
        Les icônes utilisées dans ce livre
      

      
        Par où commencer ?
      

      
        Première partie - Introduction à la méditation de pleine conscience
      

      
        Chapitre 1 - Découvrir la méditation de pleine conscience
      

      
        La méditation de pleine conscience, qu’est-ce que c’est exactement ?
      

      
        Un aperçu de la méditation de pleine conscience
      

      
        Recourir à l’attention consciente comme à une aide
      

      
        Commencer l’aventure de la pleine conscience
      

      
        Chapitre 2 - Profiter des avantages de la méditation de pleine conscience
      

      
        Détendre le corps
      

      
        Apaiser l’esprit
      

      
        Vivre ses émotions sans être sous leur emprise
      

      
        Prendre conscience : mieux se connaître
      

      
        Deuxième partie - Préparer le terrain pour une vie dans l’attention consciente
      

      
        Chapitre 3 - Cultiver des attitudes saines
      

      
        Comment l’attitude influe sur le résultat
      

      
        Développer les bonnes attitudes
      

      
        Apprécier l’attention bienveillante
      

      
        Développer une attitude de gratitude
      

      
        En finir avec les attitudes négatives
      

      
        Chapitre 4 - Être et faire
      

      
        Quand l’esprit est en mode « faire »
      

      
        Adopter le mode « être »
      

      
        Associer être et faire
      

      
        Surmonter le « faire » compulsif : distinguer les désirs des besoins
      

      
        Être « dans la zone » : la psychologie du « flow »
      

      
        Encourager le mode « être »
      

      
        Troisième partie - Pratiquer la méditation de pleine conscience
      

      
        Chapitre 5 - La pratique formelle de la méditation de pleine conscience
      

      
        Préparer son corps et son esprit pour la méditation de pleine conscience
      

      
        Manger en pleine conscience
      

      
        Se détendre grâce à la respiration consciente
      

      
        Faire des mouvements dans l’attention consciente
      

      
        Le balayage corporel
      

      
        La méditation assise
      

      
        Méditer en marchant
      

      
        Susciter la compassion : les méditations de type « metta »
      

      
        Chapitre 6 - Recourir à la méditation de pleine conscience pour vous-même et pour les autres
      

      
        Recourir à une mini-méditation
      

      
        Se servir de la méditation de pleine conscience pour prendre soin de soi-même
      

      
        La pleine conscience dans les relations humaines
      

      
        Chapitre 7 - Recourir à la méditation de pleine conscience dans votre vie de tous les jours
      

      
        Recourir à la méditation de pleine conscience dans votre vie professionnelle
      

      
        Recourir à la méditation de pleine conscience pendant vos déplacements
      

      
        Recourir à la méditation de pleine conscience à la maison
      

      
        Chapitre 8 - Mettre au point son propre programme de méditation de pleine conscience
      

      
        Essayer un programme de méditation testé cliniquement
      

      
        S’accompagner avec le tableau de bord
      

      
        Choisir quoi pratiquer pour réduire rapidement son stress
      

      
        Approfondir encore
      

      
        Chapitre 9 - Essuyer des revers et éviter les distractions
      

      
        Tirer le maximum de la méditation
      

      
        Faire face à des distractions courantes
      

      
        Apprendre des expériences négatives
      

      
        Trouver sa propre voie
      

      
        Quatrième partie - Récolter les fruits de la méditation de pleine conscience
      

      
        Chapitre 10 - Devenir plus heureux
      

      
        Découvrir le chemin du bonheur
      

      
        Associer l’attention consciente à la psychologie positive
      

      
        Susciter des émotions positives par l’attention consciente
      

      
        Libérer sa créativité
      

      
        Chapitre 11 - Réduire le stress, la colère, la fatigue et la dépression
      

      
        Lutter contre le stress grâce à la méditation de pleine conscience
      

      
        Apaiser sa colère
      

      
        Être moins fatigué
      

      
        Soigner la dépression par la méditation de pleine conscience
      

      
        Découvrir la thérapie cognitive basée sur la pleine conscience : MBCT
      

      
        Vivre des expériences agréables et désagréables
      

      
        Calmer son anxiété
      

      
        Chapitre 12 - Physiquement parlant : guérir le corps
      

      
        Contempler la globalité : guérir de l’intérieur
      

      
        Percevoir le lien entre l’esprit et le corps
      

      
        Reconnaître ses limites
      

      
        S’élever au-dessus de sa maladie
      

      
        Lutter contre la douleur par la méditation
      

      
        Méditer quand on est en mauvaise santé
      

      
        Cinquième partie - La partie des Dix
      

      
        Chapitre 13 - Dix pistes pour prolonger cette étude
      

      
        Sites Internet
      

      
        Sites en langue anglaise
      

      
        Livres
      

      
        Retraites
      

      
        Chapitre 14 - Dix moyens pour choisir son enseignant
      

      
        La pleine conscience est un état d’être plus qu’une technique ou une religion
      

      
        Les origines de la méditation laïque de pleine conscience dans le monde occidental
      

      
        Devenir instructeur MBSR ou MBCT en Europe francophone
      

      
        Instruire des groupes MBSR selon le CFM
      

      
        Instruire des groupes MBCT : le modèle suisse
      

      
        Une formation universitaire pour devenir instructeur MBSR : le modèle belge
      

      
        Un diplôme universitaire de Médecine, Méditation et Neurosciences
      

      
        L’intention de cultiver dans le groupe les qualités de la pleine conscience
      

      
        Un annuaire des instructeurs MBSR et MBCT européens
      

      
        Une méditation pour prendre conscience de « là où j’en suis ? »
      

      
        Bibliographie
      

      
        Sur la méditation
      

      
        Sur la psychologie positive et la quête de sens
      

      
        Sur l’empathie et la compassion
      

      
        Sur les émotions et les neurosciences
      

      
        Sur le stress
      

    

  OEBPS/images/chap017_img198.jpg





OEBPS/images/chap016_img195.jpg





OEBPS/images/chap016_img187.jpg
SAC

QRS





OEBPS/images/chap013_img134.jpg





OEBPS/images/chap006_img012.jpg





OEBPS/images/chap017_img201.jpg





OEBPS/images/chap014_img145.jpg





OEBPS/images/chap009_img073.jpg
Meditation de pleine

Attention captée

Lobservateur est ce qu'il observe

conscience

Attention ouverte

Lobservateur est séparé et libre
vis-arvis de ce qu'l observe

Toute expérience est dans le mélange.
Jo suis mon expérience
Astitude :« Jo suis contrarié. Mon corps s raiit »
Expérionce : Moi, mes pensées, mes émotions, mes
sensations corporeles, mes idées, mes apinions,
mes croyances, toutcelatraverse mon espit sans.
aueun contrdle. Juste sous l surface do
conscience.

°

Jo prends du recul et fobserve cetts expérience
intérieure on changement permanent comme
‘quelque chose qui est séparé de moi

Atitudo : « Jo suis conscient do cette contraréts.

Cortaines parties de mon corps se sont raidies.
Josuis.»

Expérience : Pensées, émotions, sensations corporeles.
idéos, opnions,coyances en 6volution permanente et
observees. .






OEBPS/images/chap014_img153.jpg





OEBPS/images/chap007_img031.jpg
ROLES

SAcey





OEBPS/images/chap007_img023.jpg
)





OEBPS/images/chap010_img078.jpg





OEBPS/images/chap009_img061.jpg





OEBPS/images/chap010_img094.jpg
0

"S3vs





OEBPS/images/chap014_img165.jpg





OEBPS/images/chap006_img019.jpg
SAC

RO





OEBPS/images/chap008_img046.jpg





OEBPS/images/chap010_img101.jpg





OEBPS/images/triangle.jpg





OEBPS/images/chap011_img112.jpg
4





OEBPS/images/chap016_img180.jpg





OEBPS/images/chap008_img050.jpg





OEBPS/images/chap012_img123.jpg





OEBPS/images/chap015_img176.jpg





OEBPS/images/chap012_img119.jpg





OEBPS/images/chap019_img211.jpg





OEBPS/images/chap005_img005.jpg
ce)

S35vs





OEBPS/images/chap012_img127.jpg





OEBPS/images/part003_img076.jpg





OEBPS/images/chap008_img049.jpg





OEBPS/images/chap014_img142.jpg





OEBPS/images/chap014_img150.jpg





OEBPS/images/chap006_img016.jpg
0

"S3ovs





OEBPS/images/chap008_img057.jpg





OEBPS/images/chap011_img108.jpg





OEBPS/images/chap013_img138.jpg





OEBPS/images/chap016_img191.jpg





OEBPS/images/chap010_img082.jpg





OEBPS/images/chap017_img204.jpg





OEBPS/images/chap014_img149.jpg





OEBPS/images/chap007_img027.jpg
SAGe

HROLES

05





OEBPS/images/chap009_img068.jpg





OEBPS/images/chap012_img120.jpg
=%
(=N





OEBPS/images/chap014_img157.jpg
")





OEBPS/images/chap010_img086.jpg





OEBPS/images/chap014_img161.jpg
0N,
AL






OEBPS/images/chap008_img038.jpg





OEBPS/images/chap010_img090.jpg





OEBPS/images/chap008_img053.jpg





OEBPS/images/chap008_img042.jpg





OEBPS/images/chap016_img179.jpg





OEBPS/images/chap016_img183.jpg
SAC

RO





OEBPS/images/chap015_img168.jpg





OEBPS/images/chap009_img070.jpg





OEBPS/images/chap011_img103.jpg
Méditation de pleine
conscience formelle

Balayage corporel
Mediationassise
Méditationen marchant
Méditations meta

Mini-méditation

Mesitationcourte pour v en
état doconscence ot vl
Vs de Fexpéionce intérieute
et extriwre dans unespit de
benveilance et acceptation

conscience informelle

Condit,arelavaissele,
énouter qulqun

Tout expéience u quotidien
Vecue aves e attention
conscante






OEBPS/images/chap010_img097.jpg





OEBPS/images/chap011_img116.jpg
&

G

(]

)





OEBPS/images/chap013_img131.jpg





OEBPS/images/chap015_img172.jpg





OEBPS/images/chap009_img072.jpg
A
o





OEBPS/images/chap014_img154.jpg





OEBPS/images/chap007_img032.jpg
SAGe

HROLES

05





OEBPS/images/chap010_img079.jpg
-‘\\@

)





OEBPS/images/chap012_img122.jpg





OEBPS/images/chap017_img199.jpg





OEBPS/images/chap008_img051.jpg
L7

S

(]

j)





OEBPS/images/chap007_img022.jpg





OEBPS/images/chap010_img095.jpg
)

\





OEBPS/images/chap009_img064.jpg
Le « faire »

Risque accru d'étre agité, insatisfait, conceptuel, toumeé vers I'extérieur,
enclin 3 éviter les expériences négatives et a poursuivre un objectif

Luétre »
Votre sentiment de lucidité, de tolérance, d'acceptation, de paix, de tranquillté
et de silence qui est toujours présent, au-dessous du « faire .






OEBPS/images/chap016_img186.jpg
/

> Everementdeclecheur
Tension physique/fustaton/
stess/réaction négative
dela part des aut
& gttt Jugement basé

sur expérience du passé.
et surles croyances

Comportement
colérique
Pensées
«decolere»
Sentiment
o< l
Medisionds  Conscience des N slenmin
pineconsence pensées immédiates consciente ou 3 dautres
— ——> fomes de pratique do

potentiellement
contre:productives

attention consciente
pourse calmer et pour
répondre 3 a sitation

de fagon approprice





OEBPS/images/chap015_img177.jpg





OEBPS/images/chap016_img192.jpg





OEBPS/images/chap011_img113.jpg





OEBPS/images/chap014_img148.jpg





OEBPS/images/chap014_img164.jpg





OEBPS/images/chap010_img100.jpg





OEBPS/images/chap017_img207.jpg





OEBPS/images/chap010_img089.jpg





OEBPS/images/chap006_img018.jpg





OEBPS/images/chap008_img045.jpg





OEBPS/images/chap010_img080.jpg





OEBPS/images/chap013_img135.jpg
ROl





OEBPS/images/chap011_img107.jpg





OEBPS/images/chap013_img139.jpg





OEBPS/images/chap005_img004.jpg





OEBPS/images/chap009_img069.jpg
)





OEBPS/images/chap013_img130.jpg





OEBPS/images/part005_img208.jpg





OEBPS/images/chap019_img210.jpg





OEBPS/images/chap014_img158.jpg





OEBPS/images/chap015_img178.jpg





OEBPS/images/chap009_img060.jpg





OEBPS/images/chap012_img126.jpg
AR

“w)





OEBPS/images/chap008_img056.jpg
QRO





OEBPS/images/chap016_img182.jpg
@ ® ®

Question :

2
ven:‘:nent o «Sunslecapahle / Pas de stress

situation de gérercette > Reaction de stress
situation 7 »





OEBPS/images/chap008_img039.jpg





OEBPS/images/chap010_img091.jpg





OEBPS/images/chap008_img041.jpg





OEBPS/images/chap010_img085.jpg





OEBPS/images/chap007_img026.jpg





OEBPS/images/chap015_img173.jpg





OEBPS/images/chap009_img065.jpg





OEBPS/images/chap017_img203.jpg
0

"S3vs





OEBPS/images/chap009_img071.jpg





OEBPS/images/check_blue_enc.png





OEBPS/images/chap014_img143.jpg





OEBPS/images/chap006_img013.jpg





OEBPS/images/chap014_img160.jpg





OEBPS/images/chap010_img088.jpg





OEBPS/images/chap014_img163.jpg





OEBPS/images/chap010_img096.jpg





OEBPS/images/chap008_img044.jpg





OEBPS/images/chap011_img110.jpg
(ER

¢y





OEBPS/images/chap014_img155.jpg





OEBPS/images/chap009_img063.jpg
SAGe

HROLES

05





OEBPS/images/chap016_img185.jpg
0

"S3bvs





OEBPS/images/LogoPlnBleu.png
POUR

LES NULS





OEBPS/images/chap012_img121.jpg





OEBPS/images/chap008_img052.jpg





OEBPS/images/chap015_img174.jpg





OEBPS/images/chap008_img059.jpg





OEBPS/images/chap012_img125.jpg





OEBPS/images/chap007_img021.jpg





OEBPS/images/chap013_img140.jpg





OEBPS/images/chap013_img136.jpg





OEBPS/images/chap010_img081.jpg





OEBPS/images/chap006_img010.jpg





OEBPS/images/chap011_img106.jpg





OEBPS/images/chap016_img189.jpg
Situation

Pensées
/ N

Sensations Sentiments,
physiques humeur

\ Comportement /






OEBPS/images/part002_img035.jpg
R Tenma






OEBPS/images/cover.jpg
?2 .‘A 2 'if"' out ¢ -r“’r“ /'-‘(

La Méditation
de pleine conscience

POUR
" E






OEBPS/images/chap014_img151.jpg





OEBPS/images/chap007_img033.jpg





OEBPS/images/chap016_img193.jpg





OEBPS/images/chap005_img006.jpg





OEBPS/images/chap006_img017.jpg





OEBPS/images/chap009_img075.jpg
SAC

RO





OEBPS/images/chap014_img147.jpg





OEBPS/images/chap017_img206.jpg





OEBPS/images/chap016_img181.jpg





OEBPS/images/chap010_img092.jpg





OEBPS/images/chap014_img159.jpg





OEBPS/images/chap005_img003.jpg





OEBPS/images/chap011_img114.jpg





OEBPS/images/chap012_img129.jpg





OEBPS/images/chap014_img166.jpg





OEBPS/images/chap008_img047.jpg





OEBPS/images/chap015_img170.jpg





OEBPS/images/part001_img008.jpg
CRIGTENNANT






OEBPS/images/chap011_img105.jpg
Etape A~ Ouverture a l'expérience telle qu'elle est
Que se passe-tl au niveau de votre
corps, de vos pensées, de vos émotions ?

1. Attention élargie

Etape B~ Respiration : Concentration sur
la sensation de la respiration.

2. Attention concentrée

Etape C— Elargissement conscient de I'attention
4 T'ensemble du corps et a a respiration.
Sensation du corps tout entier qui respire.

3. Attention élargie






OEBPS/images/chap009_img066.jpg





OEBPS/images/chap006_img014.jpg





OEBPS/images/chap010_img099.jpg





OEBPS/images/chap014_img144.jpg





OEBPS/images/chap008_img040.jpg





OEBPS/images/chap008_img055.jpg





OEBPS/images/titl001_img001.jpg
FIRST

& Editions





OEBPS/images/chap017_img202.jpg
L4





OEBPS/images/chap016_img196.jpg
(ce)

"S3bvs





OEBPS/images/chap019_img209.jpg





OEBPS/images/chap008_img036.jpg





OEBPS/images/chap010_img084.jpg





OEBPS/images/chap007_img025.jpg
QROLES

"S3bvs





OEBPS/images/check_blue.jpg





OEBPS/images/chap014_img146.jpg
Niveaux supérieurs de la conscience
Conscience accentuée

Veille ordinaire

A moitié réveillé

Sommeil paradoxal

Sommeil profond





OEBPS/images/chap011_img111.jpg





OEBPS/images/chap007_img024.jpg
0

"S35vs





OEBPS/images/chap015_img175.jpg





OEBPS/images/chap017_img197.jpg





OEBPS/images/chap010_img087.jpg





OEBPS/images/chap016_img194.jpg
&

G

(]

)





OEBPS/images/chap014_img162.jpg





OEBPS/images/chap008_img043.jpg





OEBPS/images/chap006_img011.jpg





OEBPS/images/chap017_img200.jpg
ROLEs





OEBPS/images/chap013_img133.jpg





OEBPS/images/chap005_img007.jpg





OEBPS/images/chap014_img152.jpg





OEBPS/images/chap007_img034.jpg





OEBPS/images/chap013_img137.jpg





OEBPS/images/chap009_img074.jpg





OEBPS/images/chap010_img077.jpg





OEBPS/images/chap008_img058.jpg





OEBPS/images/chap012_img118.jpg





OEBPS/images/chap009_img062.jpg





OEBPS/images/chap007_img020.jpg





OEBPS/images/chap012_img124.jpg





OEBPS/images/chap007_img029.jpg
Observateur, témoin de toutes les expériences

Conscience

ée, focalisée Attention large





OEBPS/images/chap010_img093.jpg





OEBPS/images/chap016_img188.jpg
Humeur maussade « normale »

Pensée négative
éactivée

Sensations physiques
C négatives réactivées
Penste négative .
répétitive (rumination) Evitement des
‘sensations négatives

Comportement
indésirable

Dénvessmn activée





OEBPS/images/chap010_img083.jpg





OEBPS/images/chap016_img190.jpg





OEBPS/images/chap008_img048.jpg
Non-
jogernent

Acceptation

Larbre de
fa méditation
de pleine.
conscience

La pratique
dela méditation
de pleine
conscience

dans o

Patence Acceptaton
Bonte Laoherpise
Non

Espitdy Mot

et Curiosite

Nonffor





OEBPS/images/chap014_img141.jpg
N

5





OEBPS/images/chap011_img115.jpg





OEBPS/images/chap017_img205.jpg
&

g

W)





OEBPS/images/chap019_img212.jpg
SAGe

HROLES

05





OEBPS/images/chap007_img028.jpg
@f





OEBPS/images/chap006_img015.jpg





OEBPS/images/chap010_img102.jpg
0

"S3vs





OEBPS/images/chap011_img109.jpg





OEBPS/images/chap012_img117.jpg





OEBPS/images/part004_img167.jpg





OEBPS/images/chap005_img002.jpg





OEBPS/images/chap016_img184.jpg





OEBPS/images/chap015_img169.jpg





OEBPS/images/chap011_img104.jpg
®





OEBPS/images/chap013_img132.jpg
P





OEBPS/images/chap009_img067.jpg





OEBPS/images/chap015_img171.jpg





OEBPS/images/chap006_img009.jpg
2>





OEBPS/images/chap007_img030.jpg





OEBPS/images/chap014_img156.jpg
)





OEBPS/images/chap010_img098.jpg





OEBPS/images/chap012_img128.jpg





OEBPS/images/chap008_img037.jpg





OEBPS/images/chap008_img054.jpg





